
IGREJA E RELIGIOSIDADE  
NA AMAZÔNIA COLONIAL



Comissão Científica:

Casimira Grandi (Università di Trento – Itália) 
Chantal Cramoussel ( Universidad de Guadalajara – México)  

João dos Santos Ramalho Cosme (Universidade de Lisboa – Portugal) 
Mark Harris (University of Saint Andrews – Escócia) 

José Luis Ruiz-Peinado Alonso (Universitat de Barcelona – Espanha) 
Oscar de la Torre (University of North Carolina – Estados Unidos) 

Maria Luiza Ugarte (Universidade Federal do Amazonas) 
Luis Eduardo Aragón Vaca (Universidade Federal do Pará) 

Rosa Elizabeth Acevedo Marin (Universidade Federal do Pará) 
Érico Silva Alves Muniz (Universidade Federal do Pará) 

Clarice Nascimento de Melo (Universidade Federal do Pará) 
Lígia Terezinha Lopes Simonian (Universidade Federal do Pará)



JOÃO ANTÔNIO FONSECA LACERDA LIMA
KARL HEINZ ARENZ

ORGANIZADORES

2021

IGREJA E RELIGIOSIDADE 
NA AMAZÔNIA COLONIAL



Edição revisada segundo o Novo Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa

Dados Internacionais de Catalogação na publicação (CIP)
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Igreja e religiosidade na Amazônia colonial / organização Karl Heinz Arenz, João Antônio 
Fonseca Lacerda Lima. – São Paulo: Livraria da Física, 2021. – (Florestas ; 1)

ISBN 978-65-5563-151-7

1. Amazônia - Colonização 2. História do Brasil 3. Igreja Católica - Amazônia I. Arenz, Karl Heinz. 
II. Lima, João Antônio Fonseca Lacerda. III. Série.

21-85537	 CDD-981.021

Índices para catálogo sistemático:
1. Colonização: Brasil: História 981.021

Aline Graziele Benitez - Bibliotecária - CRB-1/3129

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte desta obra poderá ser reproduzida
sejam quais forem os meios empregados sem a permissão da Editora.

Aos infratores aplicam-se as sanções previstas nos artigos 102, 104, 106 e 107
da Lei Nº 9.610, de 19 de fevereiro de 1998

Editora Livraria da Física
www.livrariadafisica.com.br

Direção editorial: José Roberto Marinho

Revisão: Paula Santos
Capa: Fabrício Ribeiro
Projeto gráfico e diagramação: Fabrício Ribeiro

Copyright © 2021 Os autores
1ª Edição



APRESENTAÇÃO DA COLEÇÃO

Criado em 2004, o Programa de Pós-Graduação em História Social 
(PPHIST), vinculado ao Instituto de Filosofia e Ciências Humanas 
(IFCH) da Universidade Federal do Pará (UFPA), tem construídos estu-

dos sobre a Amazônia invariavelmente alinhados às tendências historiográficas 
nacionais e internacionais. Com um diversificado perfil do corpo docente, que 
também se observa nas linhas de investigação, o programa tem se tornado 
um espaço importante de contribuição e renovação historiográfica com pro-
dução significativa em que se inserem Dissertações de Mestrado e Teses de 
Doutorado, relevantes nas suas temáticas e na articulação que estabelecem com 
os novos enfoques historiográficos.

A percepção mais ampla da Amazônia de florestas e cortadas por muitos 
cursos d’água que tornam à terra úmida e colabora na sua fertilização, mas que 
também permitem os deslocamentos e comunicações, exige um exercício de 
investigação e uma perspectiva de análise que valorize as experiências vividas 
nesta vasta região e as múltiplas conexões, fluxos e compulsões internas e exter-
nas, historicamente construídas. O caleidoscópio movimento das populações 
e a forças das instituições deram lugar a projeções de dramas e experiências 
sociais diversas e de complexidade em relevo, o que tem imprimido ao pro-
grama um caráter inovador e renovador, com novas, instigantes e necessárias 
abordagens.

Os livros que aqui apresentamos, neste ano de 2021, em que o programa 
completou 10 anos de criação do doutorado e 17 anos de existência, fazem 
parte da Coleção Floresta, vinculada ao IFCH, e são resultados dos trabalhos 
de professores e egressos do PPHIST. Revelam um promissor momento da 
pesquisa histórica na Amazônia abordando temas e temporalidades variadas 
que oferecem, como observaremos, novos aportes e novas interpretações sobre 
a Amazônia.

Um dos iniciais objetivos comuns destes livros, é o de mostrar as varie-
dade e complexidades do espaço amazônico, seu passado histórico e os fatores 
condicionantes que se tem mantido vigente em sua atualidade, assim como as 
relações produzidas com a introdução de novos enfoques de estudos. Assim, 
se foi perfilado um espectro de temas relacionados com questões espaciais, 



identitárias e de poder. Experiências comuns, valores partilhados e sentimentos 
de pertencimentos foram observados em ambientes condicionantes por rela-
ções de poder e medidos por espaços forjados na luta e dentro das práticas que 
o configuram e o reproduz. A Amazônia se revela nestes estudos como espaço 
modelar em que os agentes que o operam socialmente, constroem percepções, 
representações e estratégias de intervenção em diferentes temporalidades.

Tais trabalhos de pesquisa, sem dúvida, constituem contribuições ori-
ginais e, sobretudo, desnaturalizadoras como se propõem ser os estudos que 
assumem, como coerência e autenticidade, a relação com o passado e deman-
das presente, tendo como eixo central de diálogo, a história social em con-
texto amazônico e suas conexões. Os trabalhos reunidos propiciam aos leitores, 
ademais, um profícuo exercício de crítica historiográfica, métodos e análises 
documentais. Como apontado, percorrem searas das mais diversas, adensando 
as riquezas de suas contribuições, quanto à análise de estratégias para enfrentar 
variadas formas de controle, pensar as ações de domesticação e dominações 
estabelecidas por agentes e agências oficiais, assim como revelar práticas de 
resistências, lutas e enfrentamentos.

Os textos expressam, simultaneamente, pesquisas em andamento e outras 
já concluídas. Temáticas, temporalidades e enfoques plurais que apenas um 
programa consolidado poderia construir. Diante de tantas e inovadoras contri-
buições, a intenção é que o leitor estabeleça um exercício de escolha mais con-
sentâneo a seus interesses e afinidades, estando certo de que encontrará nestas 
coletâneas um conjunto de leituras, instigantes, necessárias e provocativas.

Aproveitamos para registrar os nossos cumprimentos e agradecimentos 
a CAPES pelo apoio financeiro para publicação, o que expressa o compro-
misso com o desenvolvimento da pesquisa e a formação superior no Brasil e na 
Amazônia. Estendemos os cumprimentos ao Programa de Pós-Graduação em 
História Social, ao Instituto de Filosofia e Ciências Humanas e a Universidade 
Federal do Pará pelo apoio institucional e envolvimento dos seus professores e 
técnicos na construção destas importantes obras bibliográficas.

Um bom exercício de leitura é o que inicialmente desejamos.

Fernando Arthur de Freitas Neves
Diretor do IFCH

Francivaldo Alves Nunes
Coordenador do PPHIST



SUMÁRIO

PREFÁCIO...................................................................................................

APRESENTAÇÃO.......................................................................................

PARTE 1: Ação dos religiosos missionários

A urbanização dos carmelitas ‘çapatuýma’ no Rio Negro  
(sécs. XVII-XVIII)..........................................................................................

Décio de Alencar Guzmán (UFPA)

Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no 
provimento e controle social das tropas militares na capitania do Pará 
(primeira metade do século XVIII).................................................................

Wania Alexandrino (UFOPA)

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos 
da Piedade na Amazônia colonial (1693-1759)..............................................

Frederik Matos (IFPA)

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e 
XVIII): política linguística e mediação cultural...............................................

Gabriel Prudente (UFPA)

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os 
dízimos na Amazônia colonial (séculos XVII e XVIII)...................................

Raimundo Neves (IFPA)

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso 
antijesuítico amazônico (Séc. XVIII)..............................................................

Roberta Lobão (IFMA)

“Suas imaginações são as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades 
antoninos no Estado do Grão-Pará e Maranhão (1751-1770)........................

Roberto Zahluth (SEDUC/BA)



PARTE 2: Ação episcopal e clero secular

A confissão d’aquém e d’além mar - O sacramento da confissão no Reino e 
no Ultramar – século XVII.............................................................................

Sarah Araujo (UFAM/UNINORTE/SEDUC/AM)

Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigários nas 
povoações de índios (1757-1798)....................................................................

Vinícius Zuniga (IFPA)

Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII.........
Pollyanna Muniz (UFMA)

Entre Lisboa e o Bispado do Maranhão e Grão-Pará: a ação inquisitorial 
durante o reinado de D. Pedro II.....................................................................

Leila Alves (UFPA)

As agruras do bispo do Grão-Pará entre tantas tensões no alvorecer do 
oitocentos........................................................................................................

Fernando Arthur Neves (UFPA)

PARTE 3: Disciplinamento religioso no espaço amazônico

Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais 
na Amazônia Colonial....................................................................................

Almir Diniz (UFAM)

A dinâmica do império português à luz da administração espiritual de D. 
Francisco de São Tiago: o caso das visitas pastorais........................................

Ferdinand Almeida (UFPA) 
Pedrina Nunes (UESPI)

Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia 
Colonial (1763-1773)......................................................................................

Marcus Reis (UNIFESSPA)

Casamento e familiatura do Santo Ofício na Amazônia Colonial...................
Marília Imbiriba (CH-FLUL-UL)



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da 
Inquisição na Amazônia colonial....................................................................

João Antônio Lima (EA-UFPA)

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos 
epidêmicos no Grão-Pará setecentista (1748-1776)........................................

Roberta Sauaia (SEDUC/PA)

PARTE 4: Arte e Arquitetura religiosa 

Alarde à vista:  o patrocínio das artes na Amazônia setecentista......................
Silvio Rodrigues (EA-UFPA) 
Aldrin Figueiredo (UFPA)

Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século 
XVIII..............................................................................................................

Idanise Azevedo Hamoy (UFPA)

Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da 
Igreja de São Francisco Xavier – Belém, Pará (1760)......................................

Isis Molinari (UFPA)

“Caras de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte 
Sacra no antigo Colégio de Santo Alexandre em Belém.................................

Karl Arenz (UFPA) 
Michelle Barros (EA-UFPA) 
Raul Lobato (UFPA)





PREFÁCIO

Qualquer abordagem histórica sobre a Amazônia lusitana no período 
colonial deve considerar, ao menos, quatro aspectos importantes: a sin-
gularidade geográfica, a diversidade bioecológica e étnica, a dimensão 

continental e o processo de colonização, com suas rupturas e continuidades, 
inaugurado com a chegada dos europeus, no século XVI.

A conquista do forte de Saint-Louis (“São Luís”) aos franceses de Daniel 
de La Touche pela tropa portuguesa da Capitania de Pernambuco, comandada 
por Alexandre de Moura, em 1615, e a fundação da vila de Belém, em 1616, 
marcou o início da presença permanente lusitana que teve como eixo orienta-
dor o rio Amazonas. Essa longa planície fluvial, com certa de três mil quilôme-
tros de extensão, passou a ser território explorado e ocupado por colonizadores 
lusitanos (colonos açorianos chegaram em 1620), iniciando um processo de 
ocupação territorial que provocou a dilatação da linha divisória estabelecida 
pelo Tratado de Tordesilhas (1494), provavelmente até chegar à confluência 
dos rios Napo e Aguarico (hoje em terras equatorianas).

A relativa facilidade de locomoção com que os exploradores portugueses 
se deslocavam pelos rios da bacia amazônica era, sem dúvida alguma, um fator 
que lhes favorecia na posse e na exploração das riquezas da floresta, e que con-
trastava com as dificuldades enfrentadas pelas explorações espanholas para, em 
sentido inverso, chegarem à planície amazônica. Esse fica ainda maior quando 
se considera a grande dificuldade em atravessar a cadeia montanhosa da cordi-
lheira andina, com o seu relevo acidentado e com rios pouco navegáveis, além 
dos efeitos da abrupta mudança climática que espanhóis sofriam ao passar do 
clima de alta cota de montanha para um outro, quente e úmido, da floresta 
tropical. 

Desde cedo, estabeleceram-se conflitos entre portugueses e espanhóis, 
exploradores em busca de riquezas e caçadores de escravos, especialmente 
na região em que o rio Amazonas do alto Solimões e seus afluentes, a par-
tir de onde o missionário e cartógrafo jesuíta checo Samuel Fernandes Fritz 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL12  

(1654-1725) projetava estender as missões de Maynas, também para conter o 
avanço português.

Todavia, de Gurupá, em outubro de 1637, Pedro Teixeira já tinha coman-
dado uma expedição de exploração do rio Amazonas que, subindo pelos rios 
Amazonas e Negro, alcançara a cidade de Quito (1638). Na volta, na confluên-
cia com o Rio Aguarico, fundara o povoado de Francisca para marcar o limite 
entre as duas coroas. Era a forma como as duas coroas reivindicavam a posse 
sobre os territórios disputados.

Com efeito, na primeira metade do século XVIII, missionários jesuítas 
espanhóis foram obrigados a se retirarem da região, que passou a ser ocupada 
por carmelitas portugueses. O status quo entre as duas coroas na América colo-
nial só foi definitivamente alcançado com os tratados de Madri (1750) e de 
Santo Idelfonso (1777), confirmando a posse de Portugal sobre as terras que 
chegavam até o rio Javari.

Em meio a essas disputas estavam os originais ocupantes da Amazônia, 
os índios. Estas não aconteciam em um território desabitado. Pelo contrário, 
o ponto central do processo colonizador girava ao redor dos conflitos entre os 
colonos de ambas as coroas com os ocupantes originais da floresta amazônica.

Os relatórios das autoridades governamentais e eclesiásticas do período 
colonial, bem como as variadas relações dos missionários, especialmente as 
cartas dos missionários jesuítas, testemunham, de diferentes modos, a presença 
das populações indígenas, então muito numerosas, que habitavam e circulavam 
às margens dos rios da bacia do Amazonas. Situação que mudaria rapidamente 
à medida que o encontro com o colonizador se estabelecia. Por contato direto 
ou indireto, a consequência imediata foi tanto a drástica alteração no modo de 
vida dos índios quanto a significativa redução do número dos indivíduos e, até 
mesmo, de inteiras populações nativas.

Em determinadas regiões, mesmo sem uma presença permanente e con-
tínua, as doenças transmitidas, os vários surtos de varíola, as bandeiras de apri-
sionamento de escravos, o serviço compulsório de mão de obra para colonos e 
governo, as guerras defensivas e o próprio processo de “civilização” no seu con-
junto provocaram a desestruturação e a redução populacional destes habitantes 
originais da região amazônica. 



Prefácio 13  

Em meados do século XVIII, as populações que habitavam as margens 
do Amazonas e seus afluentes ou estavam em vias de extinção ou viviam no 
sistema de aldeamento régio ou missional. Muitos daqueles que conseguiram 
escapar do trabalho compulsório imposto pelo sistema colonial ibérico refugia-
ram-se nas florestas mais densas, longe do alcance de colonos e missionários.

Dada a escassez de mão de obra para a lavoura dos colonos ou para as 
construções e para os deslocamentos como remeiros das autoridades, os indí-
genas começaram a ser “descidos” dos matos e a viverem nos aldeamentos, sob 
a direção temporal e espiritual dos missionários, o que provocou uma recom-
posição étnica e cultural na região. 

Por meio das expedições de coleta de produtos exóticos, como o cacau, 
ou da caça de tartarugas, para abastecer as vilas com óleo, ou ainda, pelas várias 
tropas de resgates, que visavam abastecer o mercado de escravos para o tra-
balho nas lavouras dos colonos, o contato direto e indireto com os colonos 
lusitanos provocou o abandono dos indígenas dos seus tradicionais espaços 
onde viviam, caçavam e coletavam, inclusive daquelas regiões onde sequer os 
colonos tinham ainda chegado.

De fato, a pesca, a lavoura e a coleta dos produtos como o cacau, o cravo, 
a quina, a salsaparrilha, entre outros, eram mantidos quase que exclusivamente 
com a exploração compulsória da força de trabalho indígena ao longo de todo 
o período colonial.

Os contrastes preexistentes ao período colonial, entre os diferentes povos 
amazônicos, foram explorados pelas autoridades portuguesas com as alianças 
estabelecidas também com o fim de capturar prisioneiros de guerra para ali-
mentar o insaciável fluxo de demanda por força de trabalho exigido pelo mer-
cado escravista.

Embora a legislação portuguesa fosse clara em garantir a liberdade aos 
índios que pactuassem o tratado de submissão e vassalagem com o monarca 
lusitano, incluindo a conversão ao cristianismo, ainda assim, havia a possibi-
lidade de contornar a legislação. Se os índios prisioneiros de seus inimigos 
fossem “resgatados” pelas tropas de “resgate”, poderiam ser empregados em 
trabalhos compulsórios, que pouco ou nada diferiam daquele dos escravos. 
Já quanto aos índios que resistissem ao processo de colonização português e 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL14  

fossem inimigos dos aliados do monarca, ao serem capturados, podiam ser 
escravizados, desde que fossem presa de uma guerra defensiva, a “guerra justa”. 

Todavia, eram sempre os agentes coloniais envolvidos aqueles que, de 
fato, determinavam quando o ato de captura do indígena inimigo era conside-
rado como fruto de um “resgate” ou de uma “guerra justa”, o que dava margem 
para uma interpretação da legislação segundo as conveniências do momento; 
na prática, era uma forma de continuar abastecendo legalmente o mercado de 
escravos ou de mão de obra semisservil.

Foi com o uso de diferentes graus de violência que o indígena foi incor-
porado à sociedade colonial portuguesa; desde aquela física, como a escravidão 
forçada, passando pela guerra, quanto aquela de submissão, como as cláusulas 
do tratados estabelecidos entre os diferentes povos indígenas e as autoridades 
portuguesas que obrigavam os indígenas aliados a participarem das expedições 
de conquistas portuguesas, ou, ainda, por meio de uma prática de conversão, 
muitas vezes forçada ao cristianismo, praticada por algumas congregações 
religiosas.

Desde o século XVI, as congregações religiosas acompanhavam a expan-
são colonial na região amazônica. Agostinhos, carmelitas, mercedários, fran-
ciscanos, jesuítas e dominicanos atuaram na região, juntamente com o clero 
secular.

Os primeiros religiosos a se estabelecerem na região amazônica lusitana 
foram os franciscanos franceses que acompanharam a fundação de São Luís. 
Sempre em território da coroa portuguesa, as missões dirigidas por francisca-
nos e jesuítas disputaram território e povos indígenas, mas as fundações jesuí-
ticas se destacaram principalmente ao longo do rio Amazonas e seus afluentes 
até a expulsão pombalina em 1759. 

Num contexto de reformas econômicas, sociais e políticas promovidas 
pelo ministro Sebastião José de Carvalho e Melo, em nome do rei português 
D. José I, foi promulgado em 1755 o Diretório das Missões. Extinguia-se a 
administração temporal dos religiosos sobre os indígenas aldeados e as missões 
são transformadas em paróquias sob o controle da hierarquia diocesana. As 
missões foram refundadas e erigidas como vilas e freguesias, sob comando das 
autoridades civis, incorporando as populações indígenas aldeadas à sociedade 
colonial portuguesa a partir da reorganização do modo de vida dos índios nos 



Prefácio 15  

padrões civilizatórios portugueses. O índio passava a ser um súdito com todos 
os direitos e deveres dos súditos europeus da coroa portuguesa e, portanto, 
eram incorporados também ao sistema econômico de compra e venda de bens 
e produtos. Buscava-se criar um círculo virtuoso do comércio em terras ama-
zônicas, no qual o indígena passava a ser um produtor e consumidor, compra-
dor e vendedor como qualquer outro colono luso-brasileiro.

Como podemos imaginar, escrever sobre a atuação da Igreja católica e 
a religiosidade na Amazônia colonial, considerando como pano de fundo as 
reflexões ponderadas anteriormente, não é tarefa fácil. 

Nos últimos decênios, a bibliografia sobre a Amazônia colonial cresceu 
de forma exponencial, fruto do maior acesso às fontes documentais e à trans-
disciplinaridade das pesquisas desenvolvidas. 

Sob a direção de Karl Heinz Arenz e João Antônio Fonseca Lacerda 
Lima, reconhecidos pesquisadores pela competência de suas pesquisas, os tra-
balhos reunidos neste volume buscam responder a alguns dos mais interes-
santes aspectos da presença da Igreja e da religiosidade na Amazônia. Pela 
abrangência das fontes consultadas, representam um significativo avanço nas 
pesquisas historiográficas sobre a Amazônia colonial.

Ao folhear as páginas que compõem esta coletânea, o leitor será con-
frontado com os resultados de pesquisas realizadas a partir de diferentes abor-
dagens e metodologias, mas que têm como eixo comum a ação do clero, dos 
missionários e das autoridades envolvidas no processo de evangelização colo-
nial e a religiosidade na Amazônia.

Os trabalhos aqui apresentados podem ser divididos a partir de quatro 
eixos temáticos fundamentais: o que trata sobre a ação dos missionários reli-
giosos; aquele do clero diocesano; a ação da Inquisição no espaço amazônico e, 
finalmente, o da arte e arquitetura.

O primeiro eixo trata da ação dos religiosos missionários. Nele, Décio 
Guzman se detém na dinâmica das fundações das aldeias missionárias dos 
frades portugueses carmelitas descalços na região do Rio Negro a partir de 
1695. Já Wania Alexandrino busca compreender a propagação da fé no movi-
mento de controle social das tropas militares na capitania do Pará. Frederik 
Matos apresenta o trabalho de missionação dos Capuchos da Piedade no Vale 
Amazônico, abordando o cotidiano das missões, seus agentes e suas relações. 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL16  

Gabriel Prudente, por seu lado, analisa a política linguística jesuítica por meio 
do uso da Língua Geral e a mediação cultural. Raimundo Neves descortina a 
relação conflituosa entre jesuítas e os contratadores das rendas reais no Estado 
do Maranhão e Grão-Pará durante os séculos XVII e XVIII. Roberta Lobão faz 
uma análise da estrutura e do discurso do corpus documental conhecido como 
Terribilidades Jesuíticas como parte da propaganda antijesuítica. Finalmente, 
Roberto Zahluth analisa a reestruturação dos frades de Santo Antônio, ocor-
rida com as reformas administrativas implantadas na colônia pelo governador 
Mendonça Furtado, na década de 1750, e que alteraram o papel missionário 
no espaço colonial.

A ação episcopal e do clero secular é o tema do segundo eixo. Aqui, Sarah 
Araújo examina os manuais de confissões utilizados pelos missionários, bus-
cando as diferenças e semelhanças no modelo confessional empregado em 
Portugal e o que foi aplicado nas colônias, mais especificamente no Estado do 
Maranhão e Grão-Pará. Vinícius Zuniga examina a atuação dos vigários nas 
povoações de índios do Grão-Pará, entre os anos de 1757 e 1798, período que 
vigorou a lei do Diretório dos Índios. Pollyanna Muniz discute a introdução da 
jurisdição ordinária no espaço amazônico nos bispados de D. Fr. Gregório dos 
Anjos e D. Fr. Timóteo do Sacramento, que foram os dois primeiros bispos do 
Maranhão. Leila Alves apresenta os resultados da sua pesquisa sobre a atuação 
da Inquisição na Amazônia colonial, em especial no Bispado do Maranhão e 
Grão-Pará. Por último, Fernando Arthur Neves apresenta a trajetória de D. 
Romualdo Coelho, bispo do Grão-Pará, que entre distanciamentos e aproxi-
mações do liberalismo dos oitocentos faz a transição da Igreja entre o poder 
colonial e o poder independente.

O terceiro eixo é dedicado ao estudo do disciplinamento religioso no 
espaço amazônico. Almir Diniz relaciona as práticas religiosas e as mestiça-
gens culturais na Amazônia colonial, discutindo os processos de encontro entre 
“culturas” num contexto de colonização. Ferdinand Almeida e Pedrina Nunes 
abordam a dinâmica do império português à luz da administração espiritual 
nas visitas pastorais de D. Francisco de São Tiago. Marcus Reis, que também 
se debruça sobre a Inquisição na Amazônia, investiga as trajetórias de mulhe-
res feiticeiras denunciadas nas visitações do Santo Ofício. E Marília Imbiriba 
examina o perfil dos casamentos destes familiares habilitados na Amazônia 
colonial. Com diferente abordagem, João Antônio Lima analisa o modo de 



Prefácio 17  

seleção dos agentes da Inquisição portuguesa, que após habilitados, deveriam 
atuar no espaço amazônico. Por fim, Roberta Sauaia reflete sobre a atuação 
dos clérigos durante as epidemias ocorridas na capitania do Grão-Pará, entre 
1748 e 1776. 

O quarto e último eixo aborda o tema da arte e da arquitetura religiosa. 
Aldrin de Figueiredo e Silvio Rodrigues, numa pesquisa original, examinam 
o patronato artístico e patrocínio das artes na Amazônia setecentista, transi-
tando entre cargos, benefícios e mercês até o mecenato e chancelas do poder 
às artes. Idanise Hamoy analisa os retábulos das Igrejas de Belém do século 
XVIII e mostra como a arte e arquitetura se integram em si. Isis Molinari, por 
sua vez, reconstrói o programa iconográfico dos espaços sagrados da Igreja de 
São Francisco Xavier, em Belém. Karl Arenz, Michele Barros e Raul Lobato, 
à luz do conceito de mediação cultural, enfocam a sua pesquisa na produção 
de obras escultóricas de feitura indígena do Museu de Arte Sacra no antigo 
Colégio de Santo Alexandre em Belém.

Através destes trabalhos, Karl Heinz Arenz e João Antônio Fonseca 
Lacerda Lima permitem que o leitor possa fazer uma fecunda viagem atra-
vés dos séculos para descobrir facetas importantes da História da Igreja na 
Amazônia. 

Convido o leitor a degustar cada página, do início ao fim, pois os traba-
lhos aqui publicados são uma ferramenta indispensável para a compreensão 
das missões e seus agentes, e da religiosidade na Amazônia colonial. 

Prof. Dr. Luiz Fernando Medeiros Rodrigues
(Universidade do Vale do Rio dos Sinos)





APRESENTAÇÃO

Cada historiador ou historiadora que pesquisa a época colonial da 
Amazônia portuguesa encontra nas fontes, inevitavelmente, pessoas 
ligadas, de uma forma ou outra, à Igreja ou, mais geral, à religião. A 

gama é ampla e vai de religiosos de ordens com diversos carismas, passando 
por padres seculares, ora da terra, ora do Reino, por comissários e familiares do 
Santo Ofício, a juízes eclesiásticos, vigários-gerais e bispos, sem esquecer dos 
“feiticeiros” e “feiticeiras”. O envolvimento da poderosa instituição eclesiástica 
no projeto da colonização, tanto no que se refere à sua justificação quanto 
no que tange à sua execução, é mais do que evidente. Mas, não obstante, a 
complexidade dessa macro-organização desafia, com sua influência nos cam-
pos simbólico, político e, também, econômico, a historiografia concernente à 
Amazônia colonial. Apresentada ora como instigadora de genocídios e etnocí-
dios, ora como articuladora de críticas e denúncias contra as exações violentas 
que marcaram o processo colonizador. Por vezes como protetora dos povos 
indígenas, demonstrando um respeito, ainda que mínimo, a certos elemen-
tos das culturas indígenas e permitindo, até certo grau, novas etnogêneses; ou 
como colaboradora do Estado e de seus objetivos no quadro do Padroado. As 
formas de julgar o agenciamento da Igreja são, portanto, díspares.

Um problema maior consiste no fato de, em muitos trabalhos, a instituição 
ser evocada sem diferenciações mais nuançadas, como agente genérico e, por-
tanto, despersonalizado. Em muitos casos, não se atenta que sempre são grupos 
e sujeitos específicos, com laços de diferentes graus de proximidade e compro-
misso com a instituição eclesiástica, que fazem a história. Em geral, trata-se 
de reflexos ainda perceptíveis de certas tendências positivistas, de cunho anti-
clerical e antijesuítica, ou apologética, geralmente de teor ultramontanas, que, 
entre meados do século XIX e meados do XX, comentaram o papel da Igreja 
na colônia. Podemos apontar, nesse sentido, as obras de João Francisco Lisboa, 
José Veríssimo, João Lúcio de Azevedo e Serafim Leite. Posteriormente, uma 
vertente historiográfica influenciada pelo pensamento marxista deu continui-
dade a esta visão predominantemente binômica, como podemos observar no 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL20  

caso dos escritos de Enrique Dussel ou Eduardo Hoornaert que justapõem, 
quase categoricamente, um “período profético” e um “período econômico”.1

Não obstante, temos que concordar com essas primeiras interpretações 
que afirmaram o papel central da Igreja e da religiosidade ocidental no pro-
cesso da colonização. O que, no entanto, diferencia a historiografia atual dessas 
fases antecedentes é, primeiro, um olhar multifocal nas agências dos diferentes 
sujeitos ligados à Igreja Católica e, segundo, a percepção da complexidade da 
própria sociedade colonial, cuja tessitura não se reduz a uma relação unilateral 
entre opressores e oprimidos. Longe de querer relativizar o recurso sistemático 
à violência e a estruturação profundamente assimétrica, o vasto campo de inten-
sas interações, negociações, apropriações e reconfigurações mútuas – conscien-
tes e inconscientes – está doravante no foco do interesse dos pesquisadores. 
Em torno dessas complexas agências que implicaram diversos representantes 
da Igreja surgiram formas de religiosidades que, com certos traços heterodo-
xos, se afastaram do controle e da influência institucional, engendrando “zonas 
opacas” de crer, pensar e agir – “opacas”, pois pouco apuráveis pelas fontes, mas, 
mesmo assim, ao que tudo permite supor, de caráter criativo e inventivo.

De fato, o evidente fracasso de uma catequese eficaz, no caso dos indí-
genas, ou de um disciplinamento sociomoral rigoroso, no caso dos “brancos” 
e mestiços, aponta que a Igreja, com seus múltiplos agentes, portadores de 
diferentes preferências teológicas e anseios particulares, implicava constan-
tes e significantes concessões. A ideia de Cristina Pompa da “religião como 
tradução” já aponta para a necessidade da flexibilização.2 Também Nicola 
Gasbarro mostra que, apesar de toda a tentativa de fazer prevalecer a “orto-
doxia” mediante pregações, admoestações ou excomunhões, a “ortoprática”, ou 
seja, um agir pragmático e menos fixado nas doutrinas e preceitos oficiais foi 
a realidade.3 Além disso, a permanência do universo simbólico xamânico, com 
seus ritos de cura e adivinhação e sua concepção do mundo como conjunto de 
forças (sobre)naturais em constante busca de equilíbrio e não como campo de 

1	 DUSSEL, Henrique. Historia de la Iglesia en América Latina. Barcelona: Editorial Nova Terra, 
1972; HOORNAERT, Eduardo. O breve período profético das Missões na Amazônia Brasileira 
(1607-1661). In: HOORNAERT, Eduardo (coord.). História da Igreja na Amazônia. Petrópolis: 
Vozes/CEHILA, 1990. p. 121-138.

2	 POMPA, Cristina. Religião como tradução: missionários, tupi e “tapuia” no Brasil colonial. Bauru: 
Edusc, 2003.

3	 GASBARRO, Nicola. Missões: a civilização cristã em ação. In: MONTERO, Paula (org.). Deus 
na aldeia: missionários, índios e mediação cultural. São Paulo: Globo, 2006. p. 67-109.



Apresentação 21  

batalha entre o bem e o mal, ou seja, Deus e o diabo, como também as muitas 
“superstições” de proveniência africana e europeia, enquanto meio de superar 
doenças ou resolver problemas amorosos e financeiros, afastaram para longe a 
ideia da construção de uma cristandade ordeira e fiel no “Novo Mundo” . 

A essa “virada” historiográfica contribuiu, sem dúvida alguma, o acesso 
mais rápido a fontes que, devidamente digitalizados, estão disponíveis on-
-line. O acréscimo de novas informações que disso resulta trouxe também um 
aumento de possibilidades de interpretação. Assim, as práticas cotidianas e 
as vozes de índios, africanos ou brancos pobres transparecem nas denúncias 
da Inquisição, nos comentários escritos por conselhos régios ou em bilhetes 
enviados por diversos clérigos. Já outras fontes, conhecidas faz tempo, como 
as cartas-ânuas ou cartas pastorais, que, durante um tempo, estiveram desacre-
ditadas por serem consideradas demasiadamente parciais e hegemônicas, são 
relidas com atenção ao que consta em suas entrelinhas. Esse método crítico 
revela, em muitos casos, que os supostos sucessos relatados não esconderam os 
dilemas e desencontros que lhes eram subjacentes. Seja como for, quem ana-
lisa a sociedade colonial, tem que estar consciente que lida com um universo 
imbuído de uma religião oficial que visava impor suas regras. Ela teve uma 
função pública e foi usada, precisamente, para forjar, sobretudo no ultramar, 
um cotidiano conforme os preceitos oficiais – sem, no entanto, alcançar este 
objetivo, como já apontamos.

Alegramo-nos, enquanto organizadores, que a presente coletânea corres-
ponda plenamente a essas novas tendências de trabalhar o fenômeno Igreja e 
Religiosidade. O fato de a obra integrar o seriado sobre outros assuntos rele-
vantes da vida na colônia lusa da Amazônia, publicado pelo Programa de Pós-
graduação em História Social da Amazônia da Universidade Federal do Pará, 
contribui para se compreender melhor a complexa base imaginária e, tam-
bém, ideológica que sustentou o processo colonizador e modelou, consciente 
e inconscientemente, as diversas formas de convívio. Nesse contexto, convém 
realçar o quanto ficamos gratamente surpreendidos com a pronta aceitação dos 
convites feitos aos autores e às autoras. O fato de todos eles e elas terem uma 
íntima relação com a região amazônica, ou por ela ser sua terra natal ou sua 
terra de adoção, é outro motivo de grande satisfação.

João Antônio Lima
Karl Heinz Arenz





CAPÍTULO 1

A URBANIZAÇÃO DOS CARMELITAS 
ÇAPATUÝMA NO RIO NEGRO 

(SÉCS. XVII-XVIII)

Décio de Alencar Guzmán1

“Os religiosos do Carmelo são homens cheios de religião e virtude, mas sua voca-
ção não é ser missionários”.

“Requerimento do procurador das Missões, Pedro Fernandes Monteiro, 
ao rei (?), sobre as acusações dos moradores do Maranhão relativamente 
à jurisdição temporal dos padres da Companhia de Jesus sobre os índios 
do Maranhão, Lisboa, 13 de setembro de 1663”, Arquivo Histórico 
Ultramarino, Conselho Ultramarino, Maranhão, série nº 009, cx. 4, doc. 
472.

D. Nuno Álvares Pereira fundou em 1389 o Convento da Ordem 
Carmelita em Lisboa. Por essa época e nos anos seguintes, o “estilo de 
vida” conventual da Ordem visava atingir o propósito transcendente 

da oração mental de forma ascética e comunitária. A “Regra de Santo Alberto”, 
aprovada em 1247 pelo Papa Inocêncio IV através da bula Quae honoris con-
ditoris, descreve os meios para atingir esse propósito: obediência ao superior 

1	 (Faculdade de História/Programa de Pós-graduação em História Social da Amazônia/IFCH/
UFPA)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL24  

(Prior), vida em reclusão e silêncio, abstinência sexual e jejum, oração diária 
individual e comunitária, trabalho manual, pobreza voluntária, renúncia à pro-
priedade individual. O ascetismo carmelita de antiga observância (anterior às 
reformas do Carmelo de 1562 por Teresa d’Ávila e João da Cruz) opõe-se ao 
estilo projetado pelos jesuítas na esteira da Reforma Católica e que se distin-
gue nesses últimos pela flexibilidade, a mobilidade e a inovação prudente2.

Durante o século XVI e sobretudo após o Concílio de Trento, o abandono 
gradual do modo de vida dos primeiros tempos e, em geral, a crise e transforma-
ção da vida conventual levaram à separação dos Carmelitas entre Observantes 
e Descalços. A divisão foi efetuada pelo Papa Clemente VIII e ratificada pela 
bula Pastoralis Officii em 20 de dezembro de 1593. Essa divisão não foi apenas 
uma consequência das reformas tridentinas. Foi em virtude também da disputa 
pela liderança do Patronato que opôs a Monarquia Católica de Filipe II ao 
papado. Essa separação no interior da Ordem Carmelita conduziu ao retorno à 
vida primitiva do Carmelo em Portugal e à retomada do modo de vida ascético. 
Se insistimos nessa reconversão ao ascetismo primitivo, é para identificar com 
mais clareza a relação problemática da empresa missionária entre os carmelitas 
com a realidade amazônica na reflexão que fazemos a seguir3.

Se a expansão dos carmelitas no Império ultramarino português ocor-
reu em condições insuficientes, é porque a dimensão missionária foi mani-
festa, mas coadjuvante dentre outras prioridades da Ordem nos séculos XVII 
e XVIII. Durante o Antigo Regime Colonial, essa função da vida missionária 

2	 CARMELITAS DESCALÇOS. Regra, constituições e normas Aplicativas dos irmãos Descalços 
da Ordem da Bem-Aventurada Virgem Maria do Monte Carmelo. Marco de Canaveses: Edições 
Carmelo, 2008, pp. 21-28; SANTA TERESA DE JESÚS. Obras completas. Burgos: Editorial 
Monte Carmelo, 2006, pp. 1299-1328 (“Constituciones”); EVENNETT, H. O. “The new or-
ders”. In: ELTON, G. R. (ed.). The New Cambridge Modern History: The Reformation, 1520-
1559. Cambridge University Press, 1990, vol. II, pp. 314-315; PO-CHIA HSIA, Ronnie. “Jesuit 
Foreign Missions. A Historiographical Essay”. Journal of Jesuit Studies, v. 1, p. 47–65, 2014.

3	 SANTA MARÍA, Francisco de. Reforma de los descalços de N. Señora del Carmen de la primitiva 
observancia. Madrid: Diego Diaz de la Carrera, 1644, tomo II, Libro Octavo, Cap. LXVIII, p. 
655; SANTA TERESA, Silverio de. Historia del Carmen Descalzo en España, Portugal y América, 
tomo XV (Restauración de la Orden en Portugal), Burgos, Tipografia “El Monte Carmelo”, 
1940; PROSPERI, Adriano. Il Concilio di Trento: una introduzione storica. Torino: Einaudi, 
2001, p. 75sq.; PASTOR, L. Storia dei papi. Roma, Desclée & C. Ed. Pontifici, 1958-1964, 
vol. XI, 1958, p. 455; MARCHETTI, Elisabetta. “La riforma del Carmelo scalzo tra Spagna e 
Italia”, in: Dimensioni e problemi della ricerca storica. Roma, La Sapienza-Università degli Studi di 
Roma, n. I/2005, pp. 61-80; WERMERS, Manuel Maria, OCD, “O estabelecimento das mis-
sões carmelitanas no rio Negro e nos Solimões (1695-1711)”. Actas do V Colóquio Internacional 
de Estudos Luso-Brasileiros, Coimbra, v. II, p. 564 sq, 1963.



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 25  

veio sobretudo em auxílio dos interesses e demandas do Patronato portu-
guês. Foi justamente nesse contexto que a explicação do procurador Pedro 
Fernandes Monteiro – posta em epígrafe neste texto – adquiriu todo o seu sen-
tido: a “missão” não fazia parte do modo de vida dos carmelitas do Maranhão4.

No século XVII, o termo “Missão” implica a divulgação tanto da reli-
gião católica como das práticas culturais europeias e estruturas mentais a ela 
associadas, mas abrange também o modo de contato com outras sociedades 
e outras religiões: a missão deve abrir caminho à recepção do catolicismo e 
garantir o enraizamento do poder régio português nas terras conquistadas5. É 
nesses termos que o famoso dicionário português de Raphael Bluteau define 
a missão no século XVIII: “Missão de homens apostólicos e pregadores evangélicos 
enviados pelo papa, bispos e generais de ordens religiosas para converter hereges, 
pagãos e para a educação dos povos”6. Adicionando: “A missão é compreendida pela 
terra, província ou reino onde os missionários estão pregando a fé e cultivando a 
vinha de Nosso Senhor”. E para dar como exemplo: “A missão do Malabar na 
Ásia, a de Maranhão na América e do Congo na África”7.

A introdução de carmelitas em conflitos e comércio na região do Rio 
Negro não deixa de provocar seus efeitos nas relações com as chefias indígenas 

4	 Lisboa, Biblioteca Nacional De Portugal [BNP], Fundo Geral de Monografias, Cota R. 24248 
P., “Regras e Constituições dos Religiosos e das Religiosas da B. sempre Virgem Maria do Monte 
Carmelo da Antiga e Regular observância, acrescentados com a exposição da mesma Regra, declaração 
dos quatro votos de obediência, pobreza, castidade e clausura e do mais que pertence ao Estado Religioso 
e explicação do texto da doutrina cristã que por ordem dos superiores compôs e escreveu em espanhol o 
M.R.P.M.D. Fr. Francisco Pastor, religioso da mesma ordem e Ex-Custódio da Província de Aragão. 
Tradução em Português M.R.P.M. Fr. Jozé Antonio. Coimbra: Universidade do S. Offício, 
1749”; Cf. sobre a atuação dos Carmelitas em outras partes do Brasil Colonial: SILVA, Leandro 
Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a Ordem do Carmo, Rio de 
Janeiro, 1750-1808. São Paulo: Intermeios; USP/CAPES, 2018, pp. 19-42.

5	 SANTA ANA, frei José Pereira de. Chronica dos Carmelitas da Antiga e Regular Observância, nes-
tes reinos de Portugal, Algarve e seus domínios. Lisboa: Oficina dos Herdeiros de Antônio Pedroso 
Galram, Tomo I, 1745; SÁ, Frei Manoel de. Memórias Históricas da Ordem de N. S. do Carmo da 
Província de Portugal. Lisboa Ocidental: Oficina de José Antonio da Silva, Impressor Real, 1727; 
PROSPERI, Adriano. “As missões do Brasil vistas de Roma”. In: AGNOLIN, Adone; ZERON, 
Carlos A. de M. R.; WISSENBACH, Maria C. C.; SOUZA, Marina de M. e. Contextos missio-
nários: religião e poder no império português. São Paulo; FAPESP, 2011, p. 64-85.

6	 BLUTEAU, Raphael. Vocabulario Portuguez & Latino, aulico, anatomico, architectonico, bellico, 
botanico, brasilico, comico, critico, chimico, dogmatico, dialectico, dendrologico, ecclesiastico, etymologico, 
economico, florifero, forense, fructifero... autorizado com exemplos dos melhores escritores portugueses, 
e latinos... / pelo Padre D. Raphael Bluteau. Coimbra: Collegio das Artes da Companhia de Jesu, 
1716, volume V, p. 512.

7	 IDEM, ibidem.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL26  

da região. A entrada dos carmelitas nesta área em 1695 trouxe um contraste 
decisivo entre a prática missionária do Carmelo e a dos jesuítas no terreno 
fundamental para nós da relação que os índios estabeleceram com os missio-
nários. Sua intromissão nos negócios coloniais foi conditio sine qua non para o 
seu sucesso missionário. Mas quais foram os recursos materiais com os quais 
contavam os Carmelitas para realizar sua missão?

A estrutura das missões carmelitas no Maranhão

Os carmelitas estabeleceram a sua jurisdição (Vigararia) no Maranhão 
sob a direção de um administrador (Vigário) e construíram três conventos nas 
cidades de São Luís, Alcântara (cujos documentos de época também chamam 
de Tapuitapera) e Belém. Ainda construíram hospícios em vilas próximas a 
essas cidades: em Vigia (a 77 km de Belém), Bonfim (a 5 km de São Luís) 
e Bom Jardim (a 275 km de São Luís)8. Por volta de 1706, possuíam cinco 
grandes propriedades rurais destinadas à agricultura e pecuária: (1) o sítio do 
“Livramento” no rio Guamá (contíguo a Belém), obtido por compra e onde 
criaram um pequeno engenho de açúcar mascavo (rapadura); havia lá uma 
oficina de cerâmica, e escravos cultivavam a terra e plantavam cana de açú-
car; (2) uma propriedade em Igarapé-Mirim (a 78 km de Belém) herdada de 
Domingos Rodrigues Cabresto, onde trabalhavam índios da área circunvizi-
nha – provavelmente os últimos sobreviventes tupinambás da região, captura-
dos e escravizados nas guerras contra os portugueses – e cativos africanos: aí 
os Carmelitas cultivavam cacau que, segundo eles, nada lhes rendia; os imóveis 
(3) “Bom Intento”, (4) “Bom Jardim” e (5) “Bujaru”, todos no rio Guajará (no 
atual município de Bujaru, a 72 km de Belém) herdados de Maria Teixeira, 
esposa de Domingos Gomes; havia uma forja com artesãos africanos e escra-
vos que servia a esses imóveis e onde se produzia farinha de mandioca, feijão 
e arroz9. Essas propriedades e terras não foram obtidas através de uma política 

8	 PRAT, André O. Carm. Notas Históricas sobre as Missões Carmelitas no Extremo Norte do Brasil 
(séculos XVII-XVIII): Apêndice. Recife: 1942, p. 54-58.

9	 Lisboa, Arquivo Histórico Ultramarino, Pará (Avulsos), CU 013, cx. 5, doc. 446, “Carta do pro-
vedor da Fazenda Real da capitania do Pará, António da Costa Coelho, para o rei [D. João V], 
remetendo uma relação de todos os rendimentos e despesas pertencentes às Religiões daquela 
Capitania, Belém do Pará, 8 de Fevereiro 1710”; Cf. também HOORNAERT, Eduardo. “As 
missões carmelitanas na Amazônia”. In: IDEM (org.). Das reduções latino-americanas às lutas 



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 27  

de doações da Coroa, mas por heranças imprevistas recebidas pela Ordem após 
sua instalação na região.

Embora os Carmelitas nunca tenham sido numerosos no Maranhão e 
Grão-Pará, seus conventos abrigaram número razoável de frades durante o 
século XVII e a esses estabelecimentos foram gradualmente acrescidos mais 
recrutados. Em 1675, Frei Jorge Cotrim, ex-provincial das Carmelitas de 
Portugal, fazia um balanço quantitativo dos conventos e das comunidades que 
os habitavam:

“O Vicariato do Carmelo de Maranhão possui 4 conventos: o primeiro é o da 
cidade de São Luís, sede deste vicariato, que alberga uma casa de estudos; reúne 
30 irmãos conventuais. O Convento Carmelita da cidade de Belen del Gran Pará 
tem 18 irmãos conventuais. O da capitania de Corupa [ou Gurupá] abriga 6 
irmãos conventuais. O convento carmelita da Villa de Tapuitapera reúne 6 irmãos 
conventuais”10.

Desde logo causa impressão a aparente contradição entre o relativo 
sucesso econômico que experimentaram os frades ao chegar no Maranhão e 
a linha religiosa inópia formalmente definida pela Regra e Constituições da 
Ordem.

Os Carmelitas Descalços chegaram a Belém em 1626. Esses religiosos 
haviam chegado em 1616 à foz do Rio Pará durante a conquista do delta do 
Amazonas pelos portugueses, quando tentaram reagir aos avanços de ingleses, 
holandeses e irlandeses que ocupavam a área desde o final do século XVI11. Em 
1615, os freis Cosme da Anunciação e André da Natividade acompanharam 
Alexandre de Moura como capelães na expedição que ele liderava contra os 
franceses em São Luís, no Maranhão. O Conselho Ultramarino, que Filipe 
III (de Espanha) havia encarregado de dirigir as operações militares no espaço 
amazônico, era favorável à concessão de licença real que seria oficialmente 

indígenas atuais: IX Simpósio Latino-americano da CEHILA. São Paulo: Edições Paulinas, 1982, 
p. 163.

10	 Roma, Colégio Santo Alberto, Arquivo da Ordem Carmelita Calçada (A. O. C.), Códex I, 
Lusitania II S; Jorge Cotrim, “Recuerdos del Carmelo Lucitano, que contiene los capítulos 
provinciales... hasta el precente año de 1675, y de algunas cosas dignas de memoria...” apud 
WERMERS, Manuel Maria, OCD, “O estabelecimento das missões carmelitanas no rio Negro 
e nos Solimões (1695-1711)”. Actas do V Colóquio Internacional de Estudos Luso-Brasileiros, 
Coimbra, v. II, p. 532, 1963.

11	 GUZMÁN, Décio de Alencar. Dans le labyrinthe du Kuwai: Conquête, colonisation et christiani-
sation en Amazonie (XVI-XVIIIe siècles). Paris: Éditions Le Manuscrit, 2021, pp. 47 sq.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL28  

outorgada aos carmelitas para que pudessem se estabelecer primeiramente no 
Maranhão (São Luís, 1616) e depois no Pará (Belém, 1627)12.

Só depois de obter as autorizações da Coroa e do Conselho Ultramarino 
é que foi criada a Vigararia do Maranhão. Seguiu-se então o que era previsto 
nas Constituições da Ordem, no capítulo “sobre o governo”: à frente foi posto 
um Vigário Provincial nomeado pelo Provincial das Carmelitas de Portugal ou 
pelo Geral da Ordem, com mandato de três anos. Note-se que esta Vigararia 
nunca foi elevada à categoria de Província, o que a teria tornado independente 
da Província de Portugal13.

O destino administrativo da província carmelita do Maranhão asseme-
lha-se ao da missão jesuíta nos séculos XVII e XVIII. Desde 1639, quando foi 
criada, a missão jesuíta nunca passou da condição de Vice-província, depen-
dendo inicialmente da província do Brasil e depois da de Portugal a partir 
de 1677. No caso dos Carmelitas, frei Francisco do Rosário pediu e logrou 
em 1648 do Capítulo Geral da Ordem do Carmelo a promulgação de um 
decreto pelo qual o Vicariato do Brasil e o Vicariato do Maranhão, à época de 
recente criação, passassem à categoria de Províncias autônomas, enquanto suas 
Prelaturas Maiores se tornassem Províncias Reais. Mas essas decisões ficaram 
sem efeito. Elas foram anuladas por ordem do superior geral do Carmelo, frei 
João Antonio Filippino: em 4 de junho de 1650, ele proibiu qualquer inovação 
nos vicariatos provinciais do Brasil e do Maranhão. Portanto, ambos deviam 
permanecer subordinados à Província de Portugal14.

A historiografia sobre a Amazônia portuguesa colonial costuma evocar 
fatores geográficos para explicar os laços de dependência que os jesuítas e car-
melitas do Maranhão mantêm com as respectivas províncias em Portugal. São 
as “monções” e os ventos alísios que condicionam o regime das viagens e do 

12	 Lisboa, Arquivo Histórico Ultramarino, Maranhão (Avulsos), CU 009, cx. 1, doc. 19, “Consulta 
do Conselho da Fazenda ao rei Filipe II [de Portugal], sobre a petição do provincial da Ordem 
de Nossa Senhora do Carmo, informando os serviços prestados na conquista do Maranhão e na 
conversão do gentio por dois religiosos da dita ordem, que seguiram com a armada do [capitão-
-mor] Alexandre de Moura, e solicitando autorização régia para enviar outros religiosos, Lisboa, 
21 de Março de 1618”.

13	 VELASCO BAYÓN, Balbino. História da Ordem do Carmo em Portugal. Lisboa: Paulinas, 2001 
(ver capítulos VII, VIII e XI); WERMERS, Manuel Maria, OCD, “O estabelecimento das mis-
sões carmelitanas no rio Negro e nos Solimões (1695-1711)”. Actas do V Colóquio Internacional 
de Estudos Luso-Brasileiros, Coimbra, 1963, vol. II, p. 533.

14	 VELASCO BAYÓN, Balbino. História da Ordem do Carmo em Portugal. Lisboa: Paulinas, 2001 
(ver capítulos VII e VIII).



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 29  

movimento das embarcações entre os capitães do porto do norte e Portugal 
através do oceano Atlântico15. O mesmo motivo é invocado para justificar a 
ligação administrativa direta entre o Estado do Maranhão e Grão-Pará e o 
tribunal de Lisboa sem a intervenção da Bahia entre os dois territórios16. Por 
outro lado, a costa amazônica aparece naturalmente ligada à área caribenha. 
Em 1621, em relato sobre o Rio Pará, comentando as facilidades oferecidas 
pelos regimes de ventos e correntes marítimas para viagens de leste a oeste ou 
de oeste a leste ao longo das costas da América do Sul, o jesuíta Manoel Gomes 
é peremptório: “Do Cumana [oeste venezuelano] a Cracas [sic], ou Venezola [sic] 
aonde pedem Padres da Companhia, são oitenta legoas navegãose em doos dias cõ 
vento que por ser geral sempre he bonançoso, e do Pará a mesma cidade de Venezola 
em sinco e seis cõ o mesmo vento. Afirmarãome portugueses que se navegava do 
Cumana ao Pará em canoas ao longo da costa tomando todos os dias porto, e dor-
mindo em terra [...].”17

Os carmelitas se distanciaram das missões lançadas ao sertão amazônico 
no início de sua presença no Maranhão. Entre 1627 e 1695, as autoridades 
coloniais confiaram mormente essas missões aos franciscanos e jesuítas, quer 
se desenvolvessem separadamente, quer num acordo controverso entre ina-
cianos e franciscanos (ou “capuchinhos” segundo a terminologia usada para 
designar os franciscanos de Lisboa). Por volta de 1695, os Carmelitas ainda 
concentravam suas atividades nos centros urbanos portugueses do Maranhão 
e Pará, onde mantinham conventos e hospícios. Depois, nos últimos anos do 
século XVII, a Ordem conheceu um novo ímpeto: os monges abandonaram 
conventos que foram então transferidos para outras Ordens, reconstruíram ou 
aumentaram edifícios para receber mais religiosos, deslocaram comunidades 
inteiras para locais onde encontraram melhores condições de vida18.

15	 RUSSELL-WOOD, A. J. R. The Portuguese Empire, 1415-1808: A World on the Move. Baltimore: 
The Johns Hopkins University Press, 1998, pp. 34-35.

16	 SCHWARTZ, Stuart B. Sovereignty and Society in Colonial Brazil: The High Court of Bahia and 
Its Judges, 1609-1751. Berkeley: University of California Press, 1973, p. 243.

17	 Roma, ARSI, Bras. 8, ff. 334-338; LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. Rio 
de Janeiro: INL; Lisboa: Portugália, 1943, vol. IV, pp. 215 sq.; PRAT, André. Notas Históricas 
sobre as Missões Carmelitas no Extremo Norte do Brasil (séculos XVII-XVIII). Recife: [s. n.], 1941, 
pp. 303-306; RUSSELL-WOOD, A. J. R. The Portuguese Empire, 1415-1808: A World on the 
Move. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1998, p. 34.

18	 Lisboa, Arquivo Histórico Ultramarino, Maranhão (Avulsos), Conselho Ultramarino 009, 
cx. 8, doc. 861, “Consulta do Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II, sobre o que respon-
deu o governador do Maranhão, António de Albuquerque Coelho de Carvalho, à ordem que 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL30  

1693: a geopolítica missionária na bacia amazônica

Mas qual é a dinâmica institucional que desencadeia a instalação dos 
missionários carmelitas nos sertões da região amazônica? No final do século 
XVII, em 19 de março de 1693, o Rei de Portugal Pedro II promulgou um 
Alvará no qual redefiniu as áreas de atuação das ordens regulares atuantes 
no Estado do Grão-Pará e Maranhão. Essa importante decisão redesenhou 
os contornos da geopolítica missionária na bacia amazônica. Aos jesuítas ele 
atribuiu a catequização da margem direita do rio Amazonas (portanto, o sul do 
território) sem fixar limite para seu desempenho na floresta e nos rios afluentes 
do Amazonas nessa área. Logo, toda a área sul ficaria sob a responsabilidade da 
Companhia de Jesus, “por ser a parte principal de maiores conseqüências do Estado 
com a razão de serem os mais antigos nele”. A margem esquerda (norte do terri-
tório) passou sob a direção das demais ordens: Mercedários, Capuchinhos da 
Piedade, Capuchinhos de Santo Antônio do Brasil (após 1657), Capuchinhos 
da Conceição do Brasil (após 1675). Os Carmelitas receberam a região que 
estava na confluência dos rios Solimões, Negro e Madeira. Na realidade, eles 
se estabeleceram lá em 169519. A nova redistribuição das zonas de influência 
missionárias foi um acontecimento de enorme importância para o rearranjo da 
ação colonial portuguesa no vale amazônico, pois o rei instou seu Conselho em 
5 de março de 1693: “Neste assunto exijo o maior cuidado”20.

teve para reedificar o convento que existia na fortaleza do Gurupá, Lisboa, 10 de Fevereiro 
de 1693” e Maranhão (Avulsos), Conselho Ultramarino 009, cx. 10, doc. 1026, “Consulta do 
Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II, sobre o pedido de mudança de local do hospício de 
Nossa Senhora do Carmo da vila de Santo António de Alcântara de Tapuitapera, Lisboa, 15 de 
Novembro de 1700”; Anais da Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, vol. 66, p. 121, Livro Grosso 
do Maranhão (1a. Parte), “Carta do Rei D. Pedro II para o Provincial do Carmo do Maranhão 
[Frei Manoel da Encarnação], Lisboa, 18 de fevereiro de 1691”; Anais da Biblioteca Nacional, 
Rio de Janeiro, vol. 66 (1948), Livro Grosso do Maranhão (1ª. Parte), “Carta [do Rei D. Pedro 
II para o Governador do Maranhão] Antônio de Albuquerque Coelho de Carvalho, Lisboa, 19 
de março de 1693”, p. 142.

19	 Anais da Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, vol. 66 (1948), Livro Grosso do Maranhão (1ª. 
Parte), “Carta [do Rei D. Pedro II para o Governador do Maranhão] Antônio de Albuquerque 
Coelho de Carvalho, Lisboa, 19 de março de 1693”, pp. 142-144; HOORNAERT, Eduardo 
(coord.). História da Igreja no Brasil. 3a ed., Petrópolis/São Paulo: Vozes/Paulinas, 1983, tomo 
II/1. pp. 77-78; PRAT, André. Notas Históricas sobre as Missões Carmelitas no Extremo Norte 
do Brasil (séculos XVII-XVIII). Recife: [s. n.], 1941. p. 32-58; LEITE, Serafim. História da 
Companhia de Jesus no Brasil. Rio de Janeiro: INL, 1943, tomo IV. p. 133-140.

20	 Lisboa, Arquivo Histórico Ultramarino, Consultas do Maranhão, cód. 274, f. 90r (a asserção do 
rei Pedro II está escrita de punho próprio à margem da página).



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 31  

A relação da distribuição das aldeias indígenas entre as ordens religiosas 
da Amazônia com o jogo de forças na corte portuguesa surge com evidência 
nesse reestabelecimento da geopolítica missionária do Maranhão e do Pará. 
Essa redistribuição das “cartas do baralho” entre as ordens regulares no vale 
amazônico reflete a evolução do equilíbrio de poder entre elas na Corte olis-
siponense: os jesuítas que haviam sido figuras centrais durante os reinados 
de João IV (entre 1640 e 1656) e da regente Luísa de Gusmão (entre 1656 e 
1662), perdem a sua influência e margem de manobra na Corte após a depo-
sição do rei Afonso VI (que reinou de fato entre 1662 e 1667) por seu irmão 
Pedro II em novembro de 1667. Esse declínio se exacerbará cada vez mais ao 
longo do reinado de João V (1706-1750), como evidencia o historiador portu-
guês José Eduardo Franco21.

Porém, nem tudo estava resolvido. Na bacia amazônica, apesar da deci-
são de Pedro II em redistribuir as áreas de influência das ordens regulares 
em 1693, as disputas de autoridade entre as quatro ordens principais que ali 
tinham suas missões continuaram ao longo da primeira metade do século 
XVIII. As rivalidades entre franciscanos, carmelitas e mercedários e jesuítas 
não terminaram até meados do século XVIII. E se concluíram de forma brutal: 
em 1757 o Marquês de Pombal, Primeiro-Ministro do rei José I, secularizou a 
administração das aldeias indígenas com a reforma promovida pelo “Diretório 
das Povoações dos Índios do Pará e Maranhão”. Em 1759, Pombal deu o golpe 
fatal nos inacianos, expulsando-os do território português22.

21	 FRANCO, José E. O Mito dos jesuítas em Portugal, no Brasil e no Oriente, séculos XVI a XX. vol. I: 
das Origens ao Marquês de Pombal. Lisboa: Gradiva, 2006. p. 301-302.

22	 “Directório que se deve observar nas Povoações de Índios do Pará, e Maranhão, em quanto Sua 
Magestade não mandar o contrário”. In: BEOZZO, José O. Leis e Regimentos das Missões. São 
Paulo: Loyola, 1983. p. 129-167; “Ley por que Vossa Magestade he servido exterminar, pros-
crever, e mandar expulsar dos seus Reinos, e Dominios os Regulares da Companhia de Jesu, e 
prohibir que com elles se temnham qualquer communicaçaõ verbal, ou por escrito [...] Palacio 
de Nossa Senhora da Ajuda, 3 de setembro de 1759”. Collecção de Leis, Decretos, e Alvarás, que 
comprehende o feliz reinado del rei f idelíssimo D. Jose o I. nosso senhor desde o anno de 1750 até o de 
1760, e a Pragmatica do Senhor Rei D. Joaõ o V. do anno de 1749. Lisboa: Officina de Antonio 
Rodrigues Galhardo, 1797, Tomo I, pp. 938-944; MAXWELL, Kenneth. Pombal, Paradox of the 
Enlightenment. Cambridge, Cambridge University Press, 1995, pp. 84 sq.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL32  

Os Jesuítas e o Rio Negro

Antes, porém, que os Carmelitas descalços tomassem posição no vale rio-
negrino, obedecendo o novo rearranjo geopolítico promovido pelo rei Pedro 
II em 1693, os jesuítas haviam visitado e iniciado a evangelização dos índios 
do Rio Negro.

“A partir da expedição de Pedro Teixeira, os portugueses nunca mais perderão o 
contato com o Rio Negro, onde já haviam se aventurado os barcos do piloto Antônio 
Vicente Cochado”23. A historiografia anuncia desse modo a chegada dos portu-
gueses ao coração do vale amazônico em meados do século XVII. Mas os jesu-
ítas têm tudo a ver com esse avanço dos lusos na conquista da região. Em 1657, 
o primeiro jesuíta chegou às margens do Rio Negro. Trata-se de Francisco 
Veloso. Ele tinha naquele momento 38 anos de idade e era natural do Minho 
(Província do Norte de Portugal). Foi no Rio de Janeiro, onde provavelmente 
sua família se estabeleceu, que ele ingressou na Companhia, aos 21 anos. Antes 
de ir para o Maranhão, foi a Lisboa para continuar a sua formação. De volta à 
América em 1652, ingressou na Missão do Maranhão, onde completou o novi-
ciado. Foi uma oportunidade para ele aprender o tupi, a língua geral. Por causa 
de sua formação linguística, ele foi destinado às missões dos Guajajaras (no Rio 
Pindaré) e depois às aldeias do litoral maranhense.  É provável que o próprio 
Superior da Missão, Pe. Antônio Vieira, o tenha enviado primeiro a Belém, 
depois ao Rio Tocantins e ao Amazonas antes de seguir para o Rio Negro. 
Ele fez a viagem no Amazonas entre Belém e o Rio Negro em 22 dias e pas-
sou vários meses por lá antes de retornar ao Colégio São Francisco Xavier de 
Belém, onde à época era a principal residência dos jesuítas no Pará. Veloso não 
foi sozinho para o Rio Negro. Um irmão leigo, Manoel Pires, o acompanhou, 
sobre quem não consta nenhum rastro no Arquivo da Companhia de Jesus24. 
Os dois comandam a tropa de resgate de Vital Maciel Parente, constituída de 
300 índios e 25 portugueses: esta foi a primeira expedição oficial portuguesa 
ao Rio Negro. Nada se sabe dos contatos feitos pelos dois Jesuítas ou com que 
sucesso tiveram resultados. Mas, pela primeira vez, foram feitas capturas em 
acordo com a legislação portuguesa da época. O produto dessa expedição de 
resgate foi, em princípio, destinado a ajudar os “pobres” do Estado do Grão-Pará 

23	 NABUCO, Joaquim, op. cit., vol. III, p. 29.
24	 LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. Rio de Janeiro: Instituto Nacional do 

Livro, 1949, vol. IX, p. 184.



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 33  

25. Em 1661, junto com os demais membros da Companhia de Jesus, Veloso foi 
expulso durante a revolta dos colonos portugueses do Maranhão. Ele seguiu 
de volta a Lisboa com todos os seus companheiros a bordo do navio e o Padre 
Vieira, que não voltou mais da Europa ao Amazonas. Dois anos depois, Veloso 
desembarcou novamente no Maranhão, onde ficaria até sua morte26. Francisco 
Veloso só pronunciaria os quatro votos em agosto de 1668, onze anos antes 
de sua morte. Vieira encontrou nele um homem de confiança, de lealdade 
comprovada. Veloso não foi apenas um missionário experiente, mas também 
uma figura importante na missão, conforme atestam os cargos que ocupou 
seguidamente: Superior interino da Missão, reitor dos Colégios do Maranhão 
e do Pará. Foi no cargo de reitor que ele faleceu em 167927.

Conhecemos melhor a expedição do ano seguinte (1658). Ela percorreu 
500 léguas para sair de Belém e chegar ao Rio Negro. O jesuíta Francisco 
Gonçalves acompanhou uma tropa de 400 índios e 40 soldados que trouxe 700 
escravos no retorno para Belém. Esse jesuíta açoriano tinha sessenta e um anos. 
Ele estava acompanhado por outro padre, o jesuíta Pedro Pires. Sem dúvida 
foi a primeira vez que um missionário conseguiu estabelecer relações regulares 
com as populações locais que foram qualificadas, segundo o Padre Bettendorff, 
como “bárbaros”. Durante dezessete meses, Gonçalves se movimentou entre 
eles “como se estivesse entre amigos domesticados”. Ele conseguiu evitar uma 
guerra intertribal explicando a doença de um chefe por causas naturais, que os 
índios imaginavam ter sido envenenado. Foi, portanto, a primeira vez que um 
jesuíta português interferiu nas guerras indígenas da região e assumiu o papel 
de mediador político. Sua fama no sertão do Rio Negro foi reforçada por suas 
intervenções equilibradas na “qualificação” dos escravos que os chefes indíge-
nas venderam aos portugueses. Foi também uma oportunidade para ele obser-
var os estragos que relatou das epidemias provocadas pelos efeitos deletérios 
da seca sobre a fauna aquática. Foi nessa data, finalmente, que o missionário 
português começou a deslocar grupos indígenas: para fixá-los “já domesticados 
e pacificados” para as margens do Rio Negro28. Mas esses povoados ainda não 

25	 Idem, ibidem.
26	 Idem, ibidem.
27	 Idem, ibidem.
28	 BETTENDORFF, J. F. Crônica dos Padres da Companhia de Jesus no Estado do Maranhão (1627-

1698). Belém: SECULT, 1990, p. 134. 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL34  

são aldeias missionárias, pois a missão de Gonçalves é apenas uma “missão de 
passagem”. À semelhança de Veloso, Gonçalves foi recebido pela Companhia 
de Jesus no Rio de Janeiro em 1613. Ele pronunciou os quatro votos na Bahia 
em 1636, e foi como visitador da Missão do Maranhão que acompanhou a 
expedição portuguesa, o que revela a importância atribuída à expedição pela 
Companhia de Jesus. Gonçalves é uma figura ainda mais importante do que 
Veloso, pois relata diretamente ao Geral da Companhia sobre o estado da 
Missão e as suas necessidades urgentes de “trabalhadores”29.

Mas foi só depois de 1670 que os missionários obtiveram os primeiros 
resultados concretos. Eles se esforçaram, em particular, para construir rela-
cionamentos com as chefias indígenas. A constituição do principalato – ou 
governo dos principais ​​indígenas – passou a ser o eixo principal da política 
missionária e foi ele que comandou o andamento da ocupação da bacia do Rio 
Negro.

Nos anos 1680-1690, os índios Maraguazes, que viviam entre o Rio 
Madeira e o Rio Tapajós, se mostraram hostis à penetração portuguesa e ini-
ciaram guerras contra os indígenas aliados aos brancos. Sua resistência blo-
queou o acesso ao Rio Negro e ao Rio Madeira. Obviamente, naquela altura, 
havia um bom acordo entre as tropas portuguesas e os missionários jesuítas 
que ficaram expostos aos seus ataques. Nesse contexto foi que, em 1690, o 
Superior da Missão incumbiu Giovanni Maria Gorzoni de estabelecer uma 
residência jesuíta na região. Portanto, daí em diante o Rio Negro deixou de 
ser um mero local de passagem e “visita” para os padres. Mas foi outro jesuíta 
italiano quem assumiu o comando em 1692: o saboiano Giovanni Justo da 
Luca. Gorzoni era um jesuíta lombardo, que acompanhou uma tropa de resgate 
de índios ao Rio Negro dois anos antes30.

No final do mesmo ano (1692), a Companhia enviou Aloisius Conradus 
Pfeil à residência de Matari e Giovanni Justo da Luca à do Rio Negro, a vinte 
dias dos confins do Estado do Grão-Pará, cada um em sua canoa com suas 
provisões pessoais. Portanto, Pfeil realizou a terceira maior “entrada” na região. 
Parece que nesses anos os jesuítas portugueses estavam “apagados” diante dos 

29	 Roma, ARSI, Bras. 3 (1), ff. 312-315, Carta datada do Pará, de 5 de dezembro de 1657.
30	 ARENZ, K. H. De l ’Alzette à l ’Amazone: Jean-Philippe Bettendorff et les jésuites en Amazonie 

portugaise (1661-1693). Saarbrücken/Sarrebruck: Éditons Universitaires Européennes – EUE, 
2010; BACCI, Massimo L. Amazzonia: L’impero dell ’acqua. Bologna: Il Mulino, 2012, p. 393. 



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 35  

jesuítas estrangeiros. Gorzoni e da Luca eram italianos de Novara e Savoia 
respectivamente, à época áreas europeias de influência espanhola. O terceiro, 
Pfeil, era um dos muitos membros da família germânica que foram enviados 
para as Américas e, em particular, para a Amazônia. Nascido em Constança, na 
Suíça, em 1638, ele pediu para ir às missões das Índias e o Geral da Companhia 
o destinou à Missão do Maranhão. Em 1678, partiu de Gênova para Portugal 
e no ano seguinte desembarcou no Maranhão. Ele tinha então 40 anos. Assim 
que chegou, deu sinais de insatisfação por estar na Amazônia e finalmente 
se resignou, mas sempre permaneceu hostil aos seus companheiros jesuítas 
portugueses. Pfeil era especialista em matemática e engenheiro talentoso. O 
rei Pedro II o nomeou arquiteto e consultor de fortificações na Amazônia. 
Ele também teve que cartografar as fronteiras entre a América portuguesa, 
a Guiana Francesa e o Vice-Reino do Peru. Sua presença no Rio Negro se 
explica, por isso, tanto por seus talentos científicos quanto por seus talentos 
como missionário. O rei quis um mapa preciso das fronteiras entre os ter-
ritórios americanos. Mas Pfeil se mostrou muito relutante às pretensões do 
rei português, e desenhou no seu mapa a linha de Tordesilhas perto do Rio 
Tapajós, deixando o Rio Negro do lado espanhol. Por outro lado, as reivin-
dicações do rei da França sobre o território amazônico pareciam-lhe ainda 
mais frágeis. Antes de chegar a Matari, no Alto Amazonas e no Rio Negro, 
foi enviado como missionário ao Cabo do Norte, vizinho à Guiana Francesa31. 

Em Matari, Pfeil acreditou poder contar com a ajuda do filho de um 
índio principal, criado e educado no Colégio jesuíta de Belém, para se tornar 
uma língua. Mas este último se voltou contra o jesuíta e o ameaçou com uma 
faca. Ele parecia querer apenas assustar os brancos. E teve sucesso: o jesuíta 
teve que fugir e se refugiar com seu acompanhante de missão no Rio Negro. A 
anedota ilustra os esforços constantes, mas nem sempre frutuosos, dos jesuítas 
para se aproximarem das elites nativas, educando os filhos dos líderes indíge-
nas, mesmo que isso significasse trazê-los para Belém, onde recebiam forma-
ção cristã, descobriam o modo de vida dos brancos, aprendiam a língua geral e 
conheciam outros índios acolhidos pelos jesuítas 32. 

31	 Roma, A.R.S.I., Bras., v. 3, n. 2, doc. 330.
32	 BETTENDORFF, J. F. Crônica dos Padres da Companhia de Jesus no Estado do Maranhão (1627-

1698). Belém: SECULT, 1990. p. 539-541.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL36  

Sabemos que uma missão entre os índios Tarumás – seu nome vem de 
uma frutinha negra da família Verbénaceae – funcionava na foz do Rio Negro 
em 1692. Era num local elevado com boas praias banhadas pelo Rio Negro, 
colocado sob a invocação de Nossa Senhora da Conceição. Esta missão foi 
fundada sob a direção de Pfeil a duas léguas do sítio da fortaleza de Jesus 
Maria José, situada numa elevação, em posição estratégica. O Capitão Pedro 
da Costa Favela dirigiu sua construção por volta de 169033. 

A outra missão, Matari, localizada à margem esquerda do Amazonas, a 
36 léguas da confluência do Rio Negro, recebeu índios descidos do Rio Negro. 
É ao sair de Matari que nos deparamos com o lugar denominado Itaquatiara 
(“pedra esculpida”), onde se ergue uma rocha “notável pelas numerosas figuras” 
que a cobrem: são petroglifos 34. Em 1698, o Padre Giovanni Justo da Luca 
fixou residência ali. “Boa terra, boa água, peixe e carne para a vida inteira, mas 
o ar não é bom para os brancos”, lamenta o jesuíta Bettendorff. Na região, os 
jesuítas também cuidaram dos índios Urubus antes que eles passassem para as 
mãos dos frades Mercedários de Belém. Mas eles ficaram nas vizinhanças com 
os índios Abacaxis, de língua tupi35. 

Em 1693, os jesuítas do Rio Negro eram em minoria portugueses. Pior 
que isso para os portugueses, eles eram em especial europeus de áreas de influ-
ência espanhola e do Império Habsburgo. Se lembramos que o Rio Negro é 
uma área central entre o Império Espanhol e o Império Português, entende-
mos que essa presença jesuíta no vale rionegrino pode ter tido para Lisboa 
aspectos alarmantes e ameaçadores à preponderância portuguesa. O Alvará 
real de 1693, que retirou esta área da administração dos Jesuítas, pareceu ser o 
resultado de uma política geral orquestrada a partir de Lisboa e a consequência 
observada pelas autoridades lusas sobre a situação local e coeva do Rio Negro. 
O Superior da Missão naquele momento, Johannes Philipp Bettendorff, era 
luxemburguês, e Luxemburgo foi território espanhol até 1714. O Superior 
também havia sido formado na Holanda católica espanhola entre Douai e 
Tournai. A Missão incluía, por conseguinte, um núcleo influente de jesuítas 

33	 MORAES, José de, S.J. História da Companhia de Jesus na Extincta Provincia do Maranhão e Pará. 
Rio de Janeiro: Typoraphia do Comercio de Brito & Braga, 1860. p. 526. 

34	 MORAES, José de, S.J. História da Companhia de Jesus na Extincta Provincia do Maranhão e Pará. 
Rio de Janeiro: Typoraphia do Comercio de Brito & Braga, 1860. p. 526. 

35	 BETTENDORFF, J. F. Crônica dos Padres da Companhia de Jesus no Estado do Maranhão (1627-
1698). Belém: SECULT, 1990. p. 38-39.



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 37  

estrangeiros, muitas vezes em relações conflituosas com os jesuítas portu-
gueses, como o luxemburguês Gaspar Misch ou o friburguês Jodoco Pérez 
(Perret), superior da Missão em 168436. Esses padres estrangeiros ainda estarão 
presentes na Missão durante o século XVIII, como Aquiles Maria Avogadri, 
um jesuíta romano, grande conhecedor do Rio Negro, que em 1738 teve a 
confirmação de que este rio e o Rio Branco foram a rota trilhada pelos Tapuias 
para chegar até o Suriname, onde eles estavam fazendo comércio de escravos 
indígenas com os holandeses37. E outros jesuítas continuaram a frequentar a 
área como “experts” até a sua expulsão. Esse é, por exemplo, o caso de Ignaz 
Szentmartonyi em 1751, cartógrafo natural da Província da Áustria, contra-
tado para compor a Comissão de Demarcação de Limites do lado português. 
Essa primeira experiência jesuíta no Rio Negro abriu espaço para os carmelitas 
que os seguiram.

1695: os Carmelitas sucedem aos Jesuítas no Rio Negro

A partir de 1695, os carmelitas, portanto, concentraram suas atividades 
missionárias no Rios Negro e Solimões. Desde então, e por um século, os fra-
des mantiveram contato contínuo com os grupos indígenas do Rio Negro. 
Começaram reduzindo os Uaranacoacenas, provavelmente de língua Aruaque, 
com os quais fundaram sua primeira missão no Rio Negro: a aldeia de 
Uaranacoá (na margem direita do rio Caburi, afluente do rio Negro). Algum 
tempo depois, essa missão se juntou à aldeia dos índios Aranacoá: essa fusão 
recebeu de Frei João de Santo Elias o nome de Santo Alberto de Aracari. Ela 
se estabeleceu na margem sul do Rio Negro38.

Os carmelitas não eram tão numerosos quanto os inacianos e não 
eram tão bem-organizados internamente como aqueles. Em 1704, o vigário 

36	 LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. Rio de Janeiro: Instituto Nacional do 
Livro, 1949, vol. IX. p. 44-47.

37	 MORAES, José de, S.J. História da Companhia de Jesus na Extincta Provincia do Maranhão e Pará. 
Rio de Janeiro: Typoraphia do Comercio de Brito & Braga, 1860. p. 526. Devemos ao padre 
Avogadri um dos raros registros sobre indígenas escravizados no Rio Negro datado de 20 de ju-
nho de 1738. In:  LISBOA, João Francisco. Obras, vol. II, Lisboa: Typographia Mattos Moreira 
& Pinheiro, 1901. p. 608. 

38	 AMAZONAS, Lourenço da S. A. Dicionário topográfico, histórico, descritivo da comarca do Alto-
Amazonas. Recife: Typografia Commercial de Meira Henriques, 1852, pp. 61 e 211; PRAT, 
André. Notas históricas sobre as missões carmelitanas no extremo norte do Brasil (séculos XVII e 
XVIII). Recife: Convento do Carmo, 1942 (Apêndice), pp. 7 et 27.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL38  

provincial carmelita Frei Vitoriano Pimentel deu sua versão dos motivos da 
falta de missionários:

“[...] nesta religião do Carmelo e neste Estado (e sem dúvida será o mesmo em 
outros lugares), não há vassalos suficientes para que possamos dedicar alguns deles ao 
serviço e ao ministério de igrejas e conventos e para ocupar outros no ministério das 
missões porque atualmente são apenas vinte e quatro padres que estão distribuídos nos 
três conventos que incluem o vicariato. E a cada vez esse número vai diminuindo por 
duas razões inescusáveis: primeiro, a morte que, certa e inevitável, ceifa alguns dos 
missionários por causa da natureza maligna dos climas em que vivem; em segundo 
lugar, muitos dos ditos religiosos são oriundos do Reino [Portugal] e fazem tudo para 
lá serem devolvidos, seja pelos prelados cuja autorização obtêm, seja pelos núncios que 
lhes concedem breves; daí dois danos irreparáveis, um grande e outro ainda maior: o 
que é grande pena é que esta província se enche de irmãos que não pode sustentar; o 
maior é que esse vicariato está perdendo aqueles de quem precisa [...]”39.

Diante dessas dificuldades, o vigário provincial invoca dois remédios para 
evitar o empobrecimento da missão: mandar de volta os religiosos naturais de 
São Luís ao convento do Maranhão e impedir qualquer deles de partir para 
Portugal40.

Porém, mesmo sem contar com um grau de organização compará-
vel ao dos Jesuítas, os Carmelitas do Grão-Pará progrediram lentamente no 
seu apostolado e alcançaram sucesso estabelecendo-se entre os indígenas da 
região amazônica. Substituíram os jesuítas nas primeiras aldeias fundadas no 
século XVII e ampliaram sua atuação na região do Rio Negro a partir de 1695 
como veremos a seguir. Fruto considerável do trabalho de cristianização dos 
índios, foram fundadas quarenta e cinco aldeias e vilas durante a sua presença 
na região. Antes de examinar essa geografia urbana missionária, destacamos 
duas características principais desses estabelecimentos. Em primeiro lugar, a 
sua mobilidade. Prática usual das aldeias da Bacia Amazônica, essa mobilidade 
leva ao reassentamento de comunidades inteiras após ataques epidêmicos ou 
pragas de insetos. Eis um exemplo. A vila de São Cristóvão de Maturá (atual 

39	 Lisboa, Arquivo Histórico Ultramarino, Maranhão, Papéis avulsos, docs. 14-11-1705, f. 2r-v., 
apud: WERMERS, Manuel M. “O estabelecimento das missões no Rio Negro e nos Solimões 
(1695- 1711)”. Actas do V Colóquio Internacional de Estudos Luso-Brasileiros, Coimbra, 1965. p. 
532-533.

40	 WERMERS, op. cit., p. 533.



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 39  

Amaturá) – localizada na margem sul do rio Solimões, 210 léguas acima da 
confluência do rio Negro e 288 léguas da foz do rio Jamundá – foi na origem 
uma das seis Missões espanholas fundadas pelo jesuíta Samuel Fritz por volta 
de 1697. Desenvolveu-se primeiro na margem sul, entre os rios Aruti e Maturá, 
para depois passar pelo canal do Evirateua, na margem oposta; uma terceira 
localização ainda o situa no Evirateua, acima do canal Auati-paraná, em frente 
ao rio Aruti; sua quarta localização o traz de volta à margem sul entre os rios 
Maturá e Maturacopá; com a quinta localização passa novamente à margem 
norte, sob o Rio Tonantins; a sexta transferência o reinstala na margem sul 
entre o Rio Aucrui e o pequeno rio Yauivira, onde ainda existe. A praga dos 
carapanãs está na origem desses movimentos sucessivos, em particular do pium 
– mosquito búfalo ou mosca preta – (Diptera, simuliídeos, nematocera) e dos 
mosquitos (Diptera, Culicidae)41.

Outra característica da geografia missionária dos Carmelitas é a dificul-
dade de acesso às comunidades indígenas. Um obstáculo que outras ordens 
regulares também encontraram no vale amazônico. As rotas de penetração dos 
missionários necessariamente tiveram que levar em conta a geografia labiríntica 
do Rio Negro, em grande parte dominada por uma hidrografia extremamente 
recortada. A topografia desenhada pelos rios era cheia de acidentes, bloqueava 
tudo e dificultava o cálculo das distâncias que separavam os missionários dos 
indígenas. Era preciso enfrentar cataratas e corredeiras, cruzar bancos de areia, 
passar por sedimentos rochosos e superar todos os tipos de obstáculos que difi-
cultavam o trânsito42. Exemplo disso é o Arquipélago das Anavilhanas. Esse 
arquipélago se estende ao longo do eixo principal do Rio Negro. Foi formado 
durante o Cenozoico, há cerca de 65 milhões de anos, a partir de uma falha 
tectônica propícia à formação de depressões e fenômenos de sedimentação. É 
um dos maiores arquipélagos fluviais do mundo. Constituído por uma imensa 
rede de cerca de quatrocentas ilhas, de aspecto labiríntico, intercalado por um 
grande número de passagens de canais e galerias, sua forma é tão complicada 

41	 AMAZONAS, Lourenço da S. A. Dicionário topográfico, histórico, descritivo da comarca do Alto-
Amazonas. Recife: Typografia Commercial de Meira Henriques, 1852, p. 200.

42	 GUZMÁN, Décio de Alencar. Dans le labyrinthe du Kuwai: Conquête, colonisation et christiani-
sation en Amazonie (XVI-XVIIIe siècles). Paris: Éditions Le Manuscrit, 2021, pp. 498 sq.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL40  

e tão fluida que só se pode sair dela recorrendo a especialistas ou “jacumaúbas” 
– como são chamados os práticos pelos índios em língua tupi43.

O Rio Negro drena três áreas principais: os afluentes do norte que vêm 
da parte sul do Escudo das Guianas, os cursos superiores ocidentais (cabecei-
ras) que descem dos Andes colombianos e os afluentes da margem direita que 
emergem dos planaltos. A maior parte dessa ecorregião ou ecozona ocupa a 
parte inferior do planalto, que está entre 100 e 250m de altitude no oeste, e cai 
para menos de 50m no leste. A parte superior da bacia é dominada pelos aflo-
ramentos graníticos do Escudo das Guianas. As serras Tapirapecó e Imeri per-
correm a fronteira entre o Brasil e a Venezuela, culminando a mais de 3.000m 
de altitude com o “Pico da Neblina”. É essa característica do relevo do Rio 
Negro que explica a grande quantidade de cachoeiras ao longo do rio. Isso 
torna a navegação perigosa e diminui a velocidade de avanço dos barcos.

Os relatos de viagens relatados pelos missionários confirmam esses 
obstáculos. Em 1705, Frei Vitoriano Pimentel, o provincial do vicariato de 
Maranhão antes citado, relatou uma viagem feita no Rio Negro em 170244. 
A sua visita a essa região tinha um objetivo específico: opor-se às incursões 
(descidas) do jesuíta Samuel Fritz, o Jesuíta das Missões de Maynas, que se 
avolumavam no interior (sertões) da região. Sua descrição se refere às aldeias 
missionárias administradas pelos Carmelitas. Vejamos como são descritas com 
base nas indicações do frei Vitoriano e outros.

As aldeias missionárias dos Carmelitas do Rio Negro

Alguns exemplos nos mostrarão como essas fundações evoluem ao longo 
do tempo e o que podem ter representado econômica e politicamente na pers-
pectiva de urbanização da região. A primeira será na vila de Jahú. Fundada antes 
de 1728, encontra-se sob a invocação de Santo Elias. A freguesia localiza-se 
na margem direita do Rio Negro, logo abaixo do rio que lhe dá o nome, a 46 
léguas da confluência do Rio Negro e a 124 da foz do Jamundá. Originalmente 

43	 IDEM, ibidem; SILVA, Clauzionor L. da; ROSSETTI, Dilce de F. “História geológica dos rios 
da Amazônia”. Ciência e Cultura, v. 61, n. 3, p. 24-26, 2009.

44	 Lisboa, Arquivo Histórico Ultramarino, Maranhão (Avulsos), Conselho Ultramarino 009, cx. 
10, doc. 1082, “Consulta do Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II, sobre a carta do exvigá-
rio provincial da Ordem de Nossa Senhora do Monte do Carmo do Estado do Maranhão, fr. 
Vitoriano Pimentel, referente às missões do rio Negro e do rio Amazonas. Refere-se à situação 
dos índios, Lisboa, 14 de Novembro de 1705”.



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 41  

era a vila de Tarumá que havia sido fundada em 1669 por Pedro da Costa 
Favela e o Mercedário Frei Theodósio na margem esquerda do mesmo Rio 
Negro e nas proximidades de Aiurim. Em seguida, reuniu índios Tarumás e 
Arauaques. É provavelmente o primeiro estabelecimento português no Rio 
Negro, fundado vinte e cinco anos antes da missão carmelita de 1694. Frei 
João Evangelista tornou-se o primeiro carmelita dessa missão. A aldeia foi 
transferida para onde está, ampliada pela chegada de neófitos das nações Tacú 
e Manaus. Ela recebeu naquele momento o nome de Airão 45 e se beneficiou 
da incrível fertilidade do solo. Pescam-se pirarucu (Arapaima gigas), peixe-boi 
e tartaruga. Ela produzia salsaparrilha (Smilax aspera), breu (betume de ori-
gem vegetal) e madeiras preciosas para carpintaria (Carapa guianensis Aubl., 
Swietenia macrophylla, Aspidosperma polyneuron etc.).

A fundação da aldeia de Mariuá, colocada sob a invocação de Nossa 
Senhora da Conceição, deveu-se a Frei Matias de São Boaventura. Data de 
1728. Um ano depois, o mesmo missionário carmelita estava na origem da 
“Aldeinha”, que abrigava a capela de São Caetano. Mariuá estava localizada 
na margem sul do Rio Negro entre os rios Uatanari e Baruri, de frente para 
o rio Buhibuhi, 91 léguas acima do rio Negro e 169 léguas a partir da foz do 
rio Jamundá. É o reitor desta aldeia, o índio Manao Camandri, que a pedido 
de sua mãe abriu a missão às Carmelitas. Muito mais tarde, em 1754, o local 
receberia a visita do governador do estado, Francisco Xavier de Mendonça 
Furtado, que o designou como acampamento da comissão mista de demar-
cação luso-espanhola. Quatro anos depois, foi erguida na vila com o nome de 
Barcelos pelo mesmo governador e designada como sede da capitania do Rio 
Negro, fundada em 1755.

A 107 léguas da confluência do Rio Negro, no final do curso superior do 
Rio Solimões, Tefé foi a primeira das seis missões abertas pelo jesuíta Samuel 
Fritz (em 1709) vindo das missões dos jesuítas de Quito. Um conflito devastou 
a aldeia. Frei André da Costa, que evangelizou a ilha dos Veados, deslocou-se 
então para as ruínas de Tefé para aí estabelecer uma nova missão, aproveitando 

45	 “A mim me sucedeu mandar fazer uma Igreja nova muito bastante nos Turumazes (Tarumans) que são 
da Missão de Santo Elias, e estando já quase acabada se mudaram eles para a outra banda, deixando 
f icar aquela Aldeia deserta”, PIMENTEL, Vitoriano. “Relação da Jornada do Solimões e Rio 
Negro”. In: HOORNAERT, Eduardo (org.). Das reduções latino-americanas às lutas indígenas 
atuais. São Paulo: Paulinas, 1982. p. 185.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL42  

os vestígios deixados pela passagem da Companhia de Jesus. Há abundância 
de peixes, algodão e cacau.

Aracary, de que falamos anteriormente, foi fundada na margem oriental 
do Rio Caburi por Frey João de Santo Elias, depois transferida para o sítio dos 
índios Canauri, na margem sul do Rio Negro, a 67 léguas de sua foz e a 145 do 
Jamundá. Lá são cultivados mandioca e cacau. As redes são feitas ali com algo-
dão silvestre. Camaru foi fundada antes de 1720 e Camará também mudou 
de nome e localização. Os carmelitas evangelizaram uma população de índios 
Carahiahi assentada na margem esquerda do rio Uarirás, que então se trans-
feriu para a margem sul do rio Negro e ganhou o nome de “Pedreira”. Tapera 
nas margens do Rio Negro data de 1690: primeiro era um “lugar”, depois a 
aldeia de Tarumaz [sic]. Localizada perto das corredeiras do Rio Negro que 
dificultam a navegação. Bararoá provavelmente data também de 1690. Seu 
fundador foi Frey Anastácio Cordeiro: o povoado foi estabelecido pela pri-
meira vez na margem sul do Rio Negro, na foz do rio em frente à Ilha Timoni. 
Em seguida, recebeu o nome de “Corte do Rio Negro” por ser o centro político 
da famosa nação Manao. Muitas aldeias estão fundadas sob a invocação de 
Nossa Senhora do Carmo: Dary, Camará. Muitas também se tornaram vilas 
em meados do século XVIII (Mariuá, Pedreira, Bararoá, Tefé) ou fortalezas 
(Marabitanas).

Abusos e malversações

Mas neste novo contexto urbano, como explicar a relação dos carmelitas 
com as populações indígenas? Em 1704, o rei Pedro II soube do desfalque 
cometido pelos carmelitas a partir de um relatório enviado pela Câmara de 
Belém, que detalhava os abusos cometidos por membros da Ordem. O relató-
rio retratou o péssimo estado das finanças do Estado e o atribuiu à “ambição 
dos missionários”. Os carmelitas se distinguiram por sua indiferença ao empo-
brecimento geral e pareceram interessados apenas em aumentar seus lucros. 
Eis o relato:

“[Um] O missionário carmelita não se contentou com um barco capaz de trans-
portar trezentas arrobas mas comprou outro de tonelagem superior e com os dois foi 
para o interior [sertão] no distrito da sua residência onde zelosamente não se ocupou 
em ganhar almas para Deus, mas em recolher os corpos [dos índios] e desfrutar dessas 



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 43  

fazendas de cacau bem povoadas. Em uma única colheita, ele coletou mais de seiscen-
tas arrobas. As contas e promessas que ele deixou com os mercadores quando ele subiu 
‘para cima’ revelam claramente a boa intenção que ele e outros missionários tinham 
de trabalhar no campo do evangelho”46.

O autor continua no mesmo tom sarcástico:
“Outro missionário, um corista ou irmão leigo, que ainda se encontrava na 

cidade, recebeu a visita de um homem a quem era cliente e que lhe pediu o favor de lhe 
entregar índios da sua missão para que mandasse um barco para dentro para coletar 
cravos e cacau, para prover as necessidades de sua casa e para saldar suas dívidas. 
Ao que o irmão leigo respondeu que não lhe era possível conceder-lhe um único índio 
porque a sua aldeia tinha apenas setenta e que, deste número, precisava de trinta que 
recolhessem o cacau na sua canoa, dez para um leigo que estava na sua companhia, 
outros dez para o barco do seu prelado, mais dez por causa da Ordem e, f inalmente, 
dez que foram buscar-lhe comida. A conta é boa, mas está muito mal distribuída de 
acordo com a ordem da caridade e da justiça distributiva! E é fazendo esses cálculos 
que quase todos os missionários ajustam sua aritmética” 47.

Os relatos dos missionários falam por si. Eles permitem que encontre-
mos a lista de objetos que são trocados com os nativos para fazer contato e 
desenvolver relacionamentos de longo prazo com os indígenas. Não têm ape-
nas valor material para a missão: esses objetos fazem parte de rituais de contato 
e são cobiçados por todos os índios que pretendem conquistar poder político 
e prestígio com eles.

Como os carmelitas do Rio Negro se comportam nesse assunto? Veja-se 
o caso de Frei Domingos do Rosário. Aparece no livro de contas do nego-
ciante Francisco Pot Feliz [Potfiz] para a compra de uma série de mercadorias 
destinadas principalmente à venda entre a população nativa do Rio Negro. O 
que são? Pano de lã crua, sarja fina, talheres de terracota, pano grosso, pano de 
linho fino, pano de linho cru, ferro, aço, armas, facas, ganchos, queijo, azeite 

46	 Lisboa, Arquivo Histórico Ultramarino, Pará (Avulsos), Conselho Ultramarino 013, cx. 5, doc. 
408, “Consulta do Conselho Ultramarino para o rei D. Pedro II, sobre a queixa apresentada 
pelos oficiais da Câmara de Belém do Pará contra os missionários daquele Estado, ao fazerem 
uso dos Índios para trabalhar nas suas próprias culturas de, cravo e cacau e outras negociações, 
em detrimento da administração espiritual desses Índios e prejuízo dos moradores impedindo-
-lhes o acesso a essa mão-de-obra, Lisboa, 28 de Setembro de 1705”. Cf. doc. anexo: “Carta da 
Câmara de Belém ao Rei, Pará, de 19 de julho de 1704”, ff. 2r-v.

47	 Ibidem.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL44  

doce, pequeno pano pintado, conhaque, pano de algodão, sal, pólvora, munição. 
Chegamos à soma de 338.675,00 réis. Têxteis de baixa qualidade, objetos de 
metal e produtos comestíveis foram comercializados com as populações indí-
genas. Não é tão certo que tenham tido acesso à pólvora, espingardas e muni-
ções que, em princípio, deveriam ser utilizadas para garantir a proteção dos 
missionários. O mesmo negociante vendeu ao padre João Guilherme, também 
ele a caminho do Rio Negro, facas, velas, agulhas e papel. Outros missionários 
negociaram com este Francisco Pot Feliz para obter mais ou menos os mesmos 
itens.

Esses casos eram raros e isolados? A Câmara de Belém nota a quantidade 
exorbitante de itens comprados, que supera em muito as necessidades usuais 
das missões, que acabaram se tornando verdadeiros “armazéns de comércio”, 
ou seja, feitorias. As despesas denunciadas pela Câmara de Belém estão bem 
acima das parcelas de côngruas destinadas a cada missionário. Elas disfarçam 
verdadeiras “negociações ilícitas”. A 28 de setembro de 1705, diante desta situ-
ação, o Conselho do Rei recomendou aos comerciantes portugueses que se 
abstivessem de negociar com membros da Ordem dos Carmelitas. Também 
proibiu os índios de se envolverem neste tipo de operação48.

Mas há registro de casos de abusos mais graves. São sintomáticos da 
integração ao mercado interno colonial da área que abastece escravos indí-
genas quando estavam sob a autoridade de um carmelita. A atuação do frei 
Jerónimo Coelho ilustra a dimensão empreendedora da atividade missionária 
das Carmelitas no Rio Negro durante a primeira metade do século XVIII, 
logo após sua instalação na região. O religioso era missionário na aldeia de 
Santo Elias dos Tarumazes desde 1719. Ele se dirigiu sem rodeios à Coroa 
para solicitar a concessão da jurisdição temporal e espiritual exclusiva sobre 
a aldeia que administrava como missionário católico. No entanto, legalmente 
um missionário isolado não podia exercer esse tipo de jurisdição em razão dos 
votos de pobreza que havia pronunciado. O carmelita não queria prestar contas 
nem mesmo ao seu superior da Ordem. No entanto, ele obteve o consenti-
mento do rei por causa de seu “zelo” e “cuidado” em “converter os índios”. Com 
esse privilégio, Frey Jeronimo teve o caminho livre para tornar a sua missão 
uma verdadeira empresa de coleta de cacau, fabrico de embarcações, fabrico de 

48	 Ibidem.



A urbanização dos carmelitas çapatuýma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 45  

tecidos e produção de manteiga de tartaruga em grandes quantidades. No ano 
de 1725, notamos a presença em sua casa de uma centena de índios e portu-
gueses do Pará. Para se ter uma ideia mais precisa da produção dessa missão, 
basta ler o relatório que o Governador do Pará enviou à Coroa no início da 
década de 1730:

“[...] na baía de Tarumaz, localizada no Rio Negro, cujo missionário é Frei 
Jerónimo Coelho, pode haver 80 índios obrigados a produzir pelo menos 800 arrobas 
de cacau todos os anos […]. Há também quantidades de rolos de tecido, para os quais 
f iandeiras indígenas são mobilizadas que por isso não cuidam mais da horta, faltam 
farinha [...] O mesmo missionário costuma dirigir uma fábrica de grandes barcos que 
produz quatro barcos por ano [...] Da mesma forma, a cada ano manda preparar 
pelo menos trezentos barris de manteiga de tartaruga. E os indígenas de sua missão 
não são tratados como pessoas livres, mas como escravos, sem saber quando é um dia 
santo ou receber um pagamento justo por seu trabalho [...]”.

Segundo os relatos da época, frei Jerónimo não limitou os seus negó-
cios ao Rio Negro, mas aproveitando também as incursões do sócio Francisco 
Ferreira, estendeu a sua atividade empresarial à vizinha bacia do Rio Branco. 
Isso lhe permitiu manter relações comerciais particularmente intensas com 
os holandeses da Guiana. Os escravos indígenas extraídos do Rio Negro e do 
Rio Branco, bem como parte da produção da missão dos Tarumaz, acabaram 
chegando em mãos holandesas contra todas as leis promulgadas pela coroa de 
Portugal. Em 1730, esse mesmo carmelita já gozava de tamanha facilidade que 
requereu a licença de sua ordem para se instalar no Rio Guajará, às portas de 
Belém, numa propriedade para o cultivo do cacau explorando o trabalho dos 
índios que trazia consigo do sertão do Rio Negro. Essa licença foi-lhe conce-
dida pelo provincial do Carmelo, frei Manuel da Esperança, no Definitório 
de 2 de maio de 1730. A quantidade de índios trazidos do Rio Negro pelo 
frei Jerónimo Coelho, “e muitos outros que Deus sabe como lá chegaram”, 
provocou escândalo entre os paraenses. Essa situação os inspirou a uma “repre-
sentação” enviada ao rei: contudo, o protesto dos paraenses não exigia medidas 
contra os religiosos, mas, pelo contrário, pretendia que esse privilégio fosse 
alargado a todos os portugueses.

Podemos ver claramente como as práticas dos Carmelitas analisadas aqui 
contrastam com o apostolado dos Jesuítas. Sua falta de preparo para a missão 
e sua ganância extrema levaram os religiosos a dar à missão no Rio Negro 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL46  

formas brutais. Além disso, também a estabelecer uma sociedade local baseada 
na exploração ilícita, malversação e apropriação indébita dos privilégios da lei 
portuguesa para fins essencialmente lucrativos em detrimento absoluto das 
populações locais.

Está claro que as relações coloniais estabelecidas na região do Rio Negro 
sob a influência do Carmelo desenvolveram-se a partir do clientelismo, da 
dominação pessoal (personalismo) e da violência: nestes três elementos se arti-
cularam os “laços de clientela” tecidos entre nativos de um lado e colonos, sol-
dados e missionários por outro lado. A nosso ver, há um hiato flagrante entre o 
caráter tradicional da organização interna do Carmelo reformado e as “novas” 
demandas de conquista, colonização e expansão do território amazônico nos 
séculos XVII e XVIII, seja da Monarquia Católica ou aquela posterior do 
Império Português. Requisitos que, por outro lado, atendem perfeitamente aos 
Jesuítas. De fato, como vimos, foi da tensão entre ascetismo carmelitano pri-
mitivo mal assumido e as exigências da vida missionária no vale amazônico 
que nasceram os abusos cometidos pelos frades do Carmo no tratamento dos 
índios do Rio Negro. O deslize carmelita – ou o seu ativismo – se deveu ao 
caráter espúrio assumido na catequese dos índios: procedeu de forma abusiva 
e ilícita pelo acúmulo de bens e vantagens materiais arrancados dos índios que 
eram obrigados a participar do tráfico ilegal de escravos, usando outros expe-
dientes legalmente questionáveis e mal dissimulados.



CAPÍTULO 2

PELA PROPAGAÇÃO DA FÉ E DAS ARMAS: 
O ENVOLVIMENTO DOS RELIGIOSOS NO 

PROVIMENTO E CONTROLE SOCIAL DAS 
TROPAS MILITARES NA CAPITANIA DO PARÁ 

(PRIMEIRA METADE DO SÉCULO XVIII) 

Wania Alexandrino Viana1

A relação entre militarização e missão a 
partir da Nova História Militar

A produção historiográfica sobre o passado colonial amazônico tem há 
muito se debruçado sobre o papel da igreja, seus agentes e instituições 
nos processos coloniais instaurados na América, sobretudo a partir do 

século XVII2. Esse aspecto está relacionado em primeiro lugar com o fato de 

1	 Doutora em História. Professora da Universidade Federal do Oeste do Pará. E-mail: wania.
viana@ufopa.edu.br

2	 Sobre a atuação da igreja e missionários na Amazônia, ver: AZEVEDO, João Lúcio de. Os Jesuítas 
no Grão-Pará: Suas missões e a colonização. Belém: SECULT, 1999 [facsímile da primeira edição, 
1901]; REIS, Arthur Cezar Ferreira. A conquista espiritual da Amazônia. 2ª edição. Manaus: 
Editora da Universidade do Amazonas, 1997; LEITE, Serafim, SJ. História da Companhia de 
Jesus no Brasil. Lisboa/ Rio de Janeiro: Portugália/INL, 1943; RAIOL, Domingos Antonio. 
“A Catechese de índios no Pará”. In: Anais da Biblioteca e Arquivo Público do Pará, Tomo 
II (1902); HOORNAERT, Eduardo (org.). História da Igreja na Amazônia. Petrópolis: Vozes, 
1990; MELLO, Márcia Eliane Alves de Souza. Fé e império: as Juntas das Missões nas conquistas 
portuguesas. Manaus: EDUA/FAPEAM, 2009. BOXER, Charles R. A Igreja e a expansão Ibérica 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL48  

que a presença da igreja no ultramar, em larga medida, possibilitou o avanço 
da fronteira colonial. E, além disso, pelo conjunto significativo de documentos 
produzidos por seus agentes que trataram dos mais variados assuntos sobre 
esses territórios e as suas gentes. Os missionários são, portanto, excelentes 
informantes desse passado. 

Me parece que é a partir desse lugar que podemos pensar a vasta produ-
ção acadêmica sobre a igreja, as suas instituições, as missões, os aldeamentos, as 
ordens religiosas e as suas complexas relações com os indígenas e outros agen-
tes coloniais constituídas nas dinâmicas de suas atuações nos mais diversos 
lugares desse dilatado espaço que conhecemos hoje como Amazônia.

É também evidente que a expansão da ação da igreja na América por-
tuguesa foi uma engrenagem para a presença da Coroa nesses territórios. A 
propagação da fé elevava o alcance das armas e vice e versa. Igreja e Estado 
articulavam-se nas ações. A primeira legitimava, em nome de Deus, a presença 
militarizada da prática colonial e esta última garantia-lhes as almas e fiéis. 
Embora essa imbricada relação nos pareça óbvia, a produção acadêmica sobre a 
atuação da igreja na Amazônia tem ancorado suas abordagens no diálogo com 
a produção acadêmica produzidas nesse campo de estudo. O mesmo ocorre 
quando se trata da produção vinculada à História Militar, cujos trabalhos dedi-
cam-se aos estudos sobre defesa, incluindo dentre outras facetas a análise sobre 
as tropas, os soldados, os oficiais, as guerras, as fronteiras políticas e as forti-
ficações. Ou seja, a fé e a militarização têm sido tratadas de forma estanque, 
embora na experiência colonial se verifique suas conexões. 

Este trabalho tem por objetivo apresentar algumas dessas conexões a par-
tir de dois aspectos: a interferência dos padres na distribuição de indígenas 

(1440-1770). Lisboa: Edições 70, 1989. ARENZ, Karl-Heinz. “Do Alzette ao Amazonas: vida e 
obra do padre João Felipe Bettendorff (1625-1698)”. Revista Estudos Amazônicos, v. V, n. 1, 2010; 
GUZMÁN, Décio de Alencar. “O inferno abreviado: evangelização e expansão portuguesa no 
Xingu (século XVII). In: CARDOZO, Alirio; SOUZA, César Martins de (org.). Histórias do 
Xingu: Fronteiras, espaços e territorialidades (séculos XVII-XXI). Belém: EDUFPA, 2008. NEVES 
NETO, Raimundo Moreira das. Um patrimônio em contendas: os bens jesuíticos e a Magna Questão 
dos dízimos no Estado do Maranhão e Grão-Pará (1650-1750). Jundiaí: Paco Editorial, 2013; 
MATOS, Frederik Luizi de. Os “frades del rei” nos sertões amazônicos: os capuchos da piedade na 
Amazônia colonial (1693-1759). Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em 
História, UFPA, 2014; LIMA, João Antônio Fonseca Lacerda. “Deseja servi a Deus e a este Santo 
Tribunal”: Comissários, Notários e Familiares do Santo Ofício no Estado do Grão-Pará e Maranhão 
(c. 1731-1805). Tese (Doutorado) – Programa de Pós-Graduação em História, UFPA, 2020.



49  Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...

para a diligência da tropa militar; e segundo da presença de padres nas tropas, 
das rezas e da devoção como elemento de controle social de soldados e índios. 
Essa abordagem é possível nos enquadramentos da Nova História Militar. 
Perspectiva verificada, sobretudo, a partir da década de 1970, em razão das 
“aproximações” com diferentes áreas de conhecimento histórico, notadamente, 
a história política, econômica e social, o que redefiniu novos objetos, méto-
dos e abordagens contribuindo para ampliar os instrumentos de investigação 
e análise.3 

Trata-se de perceber as instituições militares em conexão com a socie-
dade.4 Todos os trabalhos que se inserem nessa perspectiva buscam trazer a 
esse campo de estudo novas abordagens, por meio de novas metodologias e 
inclusão de novas fontes. Observam-se as implicações sociais da militarização, 
rompendo a perspectiva estanque do militarismo.5 Em síntese, atribui-se uma 
análise múltipla a partir da relação com a sociedade. 

Todavia, é necessário estabelecer diálogo com outros campos de estudo. 
Como destacou Francisco Doratioto, os avanços permitidos pela Nova História 
Militar impõem ao estudo da guerra e militarização uma “perspectiva plural” 
da qual pela sua abrangência, é imperativo o diálogo com outros campos de 
pesquisa6. Nesse caso aqui, a relação que o processo de militarização do Estado 
do Maranhão estabelece com a igreja e os seus agentes na primeira metade do 
século XVIII.

3	 RESTIER JUNIOR, Renato Jorge Paranhos e LOUREIRO, Marcello José Gomes. “História 
Política, História Social e História Militar: três histórias em busca de um eixo teórico e meto-
dológico comum”. Revista Brasileira de História Militar, Ano III, nº 8, agosto 2012, pp. 13-16.

4	 Essa perspectiva da Nova História Militar pode ser observada, por exemplo, nos seguintes tra-
balhos: TEIXEIRA, Nuno Severiano; DOMINGUES, Francisco Contente e MONTEIRO, 
João Gouvêia. História Militar de Portugal. Lisboa: a esfera dos livros, 2017. BARATA, Manuel 
Themudo e TEIXEIRA, Nuno Severiano (org). Nova História Militar de Portugal. Vol.2. Lisboa: 
Círculo de Leitores, 2004. CASTRO, Celso IZECKSOHN, Vitor, KRAAY, Hendrik (orgs.). 
Nova História Militar brasileira. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2004. POSSAMAI, Paulo (org.). 
Conquistar e defender: Portugal, Países Baixos e Brasil. Estudos de história militar na Idade Moderna. 
São Leopoldo: Oikos, 2012. CARDOSO, Alírio; BASTOS, Carlos Augusto e NOGUEIRA, 
Shirley Maria Silva (orgs). História Militar da Amazônia. Guerra e Sociedade (séculos XVII-XIX). 
1ªed. Curitiba, PR: CRV, 2015.

5	 MOREIRA, Luiz Guilherme Scaldaferri. A Nova História Militar, o diálogo com a História 
Social e o Império português. Anais do XXVI Simpósio Nacional de História- ANPUH, São Paulo, 
julho 2011. 

6	 “Entrevista com o professor Francisco Doratioto”. Revista Brasileira de História Militar, Ano I, 
nº 2, agosto de 2010, p. 3.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL50  

Essa relação imbricada entre a propagação da fé e das armas, por exem-
plo, pode ser vista no próprio Regimento de 1655 dado a André Vidal de 
Negreiros, militar e primeiro governador do Estado do Maranhão. Nas pri-
meiras linhas do texto, ressalta-se a “muita disposição que tem as terras desse 
Estado [...] para nelas se fazer um grande serviço ao Nosso Senhor [...] ensi-
nando a fé católica romana aos muitos gentios de que estão povoadas”. E, logo 
em seguida, destaca-se que a Coroa tem como certo que a conversão e a obe-
diência a lei de Deus, “se conseguirá também o comércio, cultura e conquista 
das terras no mesmo Estado”7. 

Nas atribuições do governador, notadamente nos artigos 3, 4 e 5, lhe são 
recomendadas “as coisas da Santa fé”. Entre as obrigações consta que favoreça 
“muito aos religiosos e pregadores e todas as outras coisas eclesiásticas”. Que 
tenha “cuidado em procurar que todos os eclesiásticos vivam tão virtuosamente 
que com seus procedimentos mereçam o respeito”. Além disso, deveria o mili-
tar se encarregar de fazer “que todas as igrejas de todas as povoações, que estão 
feitas que estejam com perfeição” e as mais que se contraírem sejam feitas em 
“sítios conveniente” e em todas se celebrem os cultos e “ofícios divinos”8.

Como nos lembra Almir Diniz de Carvalho Junior, no Estado do 
Maranhão, a conversão das almas também incluía a conquista da terra9. Essa 
foi também uma prática observada para o Estado do Brasil e outras partes do 
império português. Por outro lado, essa aliança mostra-se muito mais com-
plexa do que as letras das linhas do regimento de Vidal de Negreiros podem 
expressar. 

Ora, é evidente os muitos conflitos envolvendo militares, colonos e mis-
sionários, principalmente no que se refere ao controle da mão de obra indígena, 
uma questão exaustivamente tratada pela historiografia. E não se pode esque-
cer, conforme nos mostrou os estudos de Roberta Lobão, que no decurso dessa 
embaraçosa relação, o discurso antijesuítico amazônico construído durante 
a primeira metade do século XVIII influenciou ações políticas empenhadas 
principalmente por Marquês de Pombal que culminaram na expulsão dos 

7	 “Regimento dado a André Vital de Negreiros, Governador Geral do Estado do Maranhão e 
Grão-Pará. Em cincoenta e oito artigos:14 de abril de 1655”. Annaes da Bibliotheca e Archivo 
Público do Pará. Tomo I (1902), primeira série, p. 25

8	 Idem, p. 27.
9	 CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz. Índios Cristãos. Poder, magia, e religião na Amazônia 

Colonial. Curitiba: CRV, 2017.



51  

Jesuítas das áreas coloniais da Coroa em 175910 em um contexto de tentativa 
de controle do Estado sobre esses espaços.

Mas o que queremos destacar aqui é o envolvimento dos missionários nas 
questões de defesa da capitania, tanto no provimento de indígenas necessários 
à empreitada quanto na participação nas diligências atuando com o controle 
social de soldados e índios. Argumenta-se que embora a relação entre militares 
e missionários das aldeias tenha sido, em grande medida, mediada pelo con-
flito, verifica-se também a colaboração no que se refere ao controle dos sujeitos 
integrados às tropas militares na capitania. Sem essa colaboração as diligências 
militares pareciam impraticáveis. É a partir desse elemento que podemos veri-
ficar a atuação dos religiosos nas questões de defesa na capitania do Pará. 

Os missionários e o provimento da tropa militar

Em 22 de dezembro de 1709, o governador Cristóvão da Costa Freire 
relatava as contendas existentes entre o padre Francisco Pedro do Redondo 
com o Alferes tenente da casa-forte do Rio Negro, Baltasar Alvares Pestana. 
Consta no documento que o religioso da província da Piedade havia negado 
ao militar a solicitação que fizera de envio de índios para socorrer aquela fron-
teira que se encontrava na iminência de invasão de castelhanos que de “Quito 
tinham chegado ao Sertão dos Solimões” com a intenção de invadir aquela 
casa-forte. Com a negativa do religioso, ficou o militar impossibilitado de 
enviar o socorro de soldados e munições por “não haver índios que remassem 
a canoa podendo seguir desta falta em um grande dano, se os Castelhanos 
viessem à dita Casa Forte”.11

Esse episódio não é um caso isolado. As especificidades da configuração 
do sistema defensivo instituído na capitania do Pará na primeira metade do 
século XVIII empurrava a esfera militar para indivíduos que não pertenciam, 
a rigor, ao militarismo luso. E, com efeito, delineou o envolvimento de mis-
sionários no provimento das tropas militares. Todavia, para compreender essa 
questão que envolvia o padre Francisco Pedro do Redondo, o militar Baltasar 

10	 CARVALHO, Roberta Lobão. “A ruína do Maranhão”: a construção do discurso do antijesuí-
tico na América portuguesa (1705-1759). Tese (Doutorado) – Programa de Pós-Graduação em 
História Social da Amazônia da Universidade Federal do Pará (PPHIST-UFPA), Belém, 2018.

11	 Carta do Governador Cristóvão da Costa Freire, para o rei. Pará 22 de Dezembro de 1709. 
AHU, Avulsos do Pará, Cx. 5, D. 440.

Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL52  

Alvares Pestana e o governador Costa Freire, se faz necessário entender as 
características desse sistema defensivo.

A primeira delas é a incongruência entre a vasta área a ser defendida e os 
insuficientes quantitativos de gente integrada às tropas pagas12. Esse aspecto 
manteve-se durante toda a primeira metade do século XVIII e pode ser obser-
vado em todo o Estado. Os mapas e listas sobre a gente integrada às tropas 
pagas tanto na capitania do Pará quanto do Maranhão mostram que essas 
companhias estiveram sempre diminutas de soldados. Entre 1623 e 1747, nas 
duas capitanias, o número total de indivíduos integrados não ultrapassaram 
322 soldados em cada uma. Com esse quantitativo, era impossível acudir diver-
sas diligências em tão dilatado território como mostraram as correspondências 
de governadores e militares enviados à Coroa13. 

O segundo aspecto desse sistema é a ausência sistemática das companhias 
de auxiliares14. Conforme os regulamentos militares, essa companhia deveria 
auxiliar a tropa paga em caso de necessidade e até mesmo substituí-la em situ-
ações de maior gravidade. 

Ocorre que as companhias auxiliares, compostas de negros, pardos e liber-
tos para o Estado do Maranhão, só foram instituídas a partir da carta régia de 

12	 As companhias regulares ou tropas pagas ou de linha foram criadas em Portugal em 1640. Nelas, 
serviam os soldados permanentes, que recebiam soldo pela atuação nas tropas e teoricamente 
não deveriam se dedicar a nenhum outro ofício, senão o da defesa. Essas companhias formaram 
a força responsável por acudir as fronteiras, fazer a guerra, vigilância e tudo o mais que fosse 
interesse da Coroa portuguesa, seja no reino ou nas conquistas. Organizava-se em cavalaria, 
infantaria e artilharia. Todavia, na capitania do Pará até 1750 temos apenas cinco companhias 
pagas, quatro de infantaria e uma de artilharia, com uma composição bastante problemática, cujo 
indivíduos eram integrados em sua maioria advindos de um recrutamento compulsório.

13	 AHU, Avulsos do Pará: Cx. 1, D. 28; Cx. 1, D.63; Cx. 1, D. 66; Cx. 3, D. 299; Cx. 5, D. 451; Cx. 
6, D. 481; Cx. 8, D. 724; Cx. 9, D. 852; Cx.12, D. 1142; Cx. 9, D. 859; Cx. 10, D. 946; Cx. 11, D. 
974; Cx. 11, D. 974; Cx. 12, D. 1141; Cx.17, D. 1632; Cx. 19, D. 1776; Cx.20, D. 1873; Cx. 24, 
D. 2262; Cx. 25, D.2317; Cx. 27, D. 2580; Cx. 28, D. 2681; Cx. 29, D. 2804. AHU, Avulsos do 
Maranhão: Cx. 12, D.1215; Cx.25, D. 2605. ANTT, MSLLIV/0030, pp. 38v-39. Ver: VIANA, 
Wania Alexandrino. Gente de guerra, fronteira e sertão: índios e soldados na capitania do Pará 
(primeira metade do século XVIII). Tese (Doutorado em História) – Instituto de Filosofia e 
Ciências Humanas, Universidade Federal do Pará, Belém, 2019.

14	 Essa força se constituiu em Portugal em 1641, um ano após a criação das companhias regulares. 
Trata-se de uma segunda força militar, como o próprio nome indica, que funcionaria como 
auxiliar das tropas regulares; eram de serviço não remunerado e obrigatório para os civis, cons-
tituindo-se em forças deslocáveis que prestavam serviço de apoio às tropas pagas. As milícias 
estavam, assim como as regulares, organizadas em terços e companhias. Os corpos de auxiliares 
eram armados, exercitados e disciplinados. Essa força era composta por homens aptos para o 
serviço militar, porém a diferença em relação à primeira força é que os soldados não ficavam 
ligados permanentemente à função militar.



53  

19 abril de 1766. Na missiva determinava-se o “alistamento de todos os mora-
dores sem exceção fossem estes “nobres, plebeus, brancos, mestiços, pretos, 
ingênuos e libertos”. Dessa listagem deveriam formar os terços de Auxiliares e 
Ordenanças das companhias de cavalaria e infantaria para defesa do Estado.15 

Portanto, é tardio se compararmos com outras partes da América portu-
guesa. Em Pernambuco, por exemplo, os terços de pardos e pretos foram cons-
tituídos no contexto da invasão holandesa (1630-1654). Luís Geraldo Silva 
ressalta que essa experiência inaugura a incorporação de “gente de cor” em 
tropas na América portuguesa designadas de “Auxiliares Pardos” e “Auxiliares 
Pretos”16. Ana Paula Costa, em seus estudos na capitania de Minas Gerais, 
especificamente a comarca de Serro Frio, entre os 1730-1763, destaca a atu-
ação e utilidade de companhias de tropas de pardos e pretos para atuarem, 
sobretudo, no ordenamento do território.17 

Nas capitanias do Pará e Maranhão, entretanto, na primeira metade do 
século XVIII, as companhias auxiliares não eram uma força com gente e nem 
regularidade efetiva com que a Coroa pudesse contar para atuar com as com-
panhias pagas em ocasião de guerra e conflito. Não há registros sistemáti-
cos em mapas e listas, como consta para as Ordenanças18 e para as Tropas de 
Regulares. Por ocasião da guerra do Rio Negro contra os Manao, por exemplo, 
Alexandre de Sousa Freire com falta de soldados na tropa recorria ao envio de 
800 índios de guerra para socorro a João Paes do Amaral.19 Sem fazer qualquer 
referência à mobilização de uma companhia intermediária.

15	 Carta régia de D. José I para o governador do Grão-Pará e Maranhão Fernando da Costa de 
Ataíde. AHU, Avulsos do Pará, Cx. 58, D. 5270.

16	 SILVA, Luís Geraldo. “Indivíduo e sociedade. Brás de Brito Souto e o processo de institucio-
nalização das milícias afrodescendentes livres e libertos na América portuguesa (1684-1768)”. 
Revista Tempo. Vol. 23 n. 2. maio-agosto. 2017, p. 198.

17	 COSTA, Ana Paula Pereira. “Militares pardos e pretos e sua “utilidade” para o bom governo da 
região de Serro Frio: notas de pesquisa”. Estudos Ibero-Americanos, Porto Alegre, v. 42, n. 2, p. 
560-581, maio-ago. 2016.

18	 A criação de companhias de Ordenanças em Portugal remonta ao ano de 1508, durante o 
reinado de D. Manuel (1495-1512), com a publicação do Alvará de Regimento de Gente de 
Ordenança das Vinte Lanças da Guarda (1508), estendido com o Alvará das ordenanças de 7 
de agosto de 1549. Caracterizavam-se por um forte caráter local, pois tratava-se da listagem de 
todos os moradores capazes de pegar em armas de onde deveria, teoricamente, sair os indivíduos 
para as tropas auxiliares e pagas.

19	 Carta do governador Alexandre de Sousa Freire, para o rei D. João V, em resposta à provisão 
régia de 13 de outubro de 1727 sobre a falta de soldados para servir na capitania e informando 

Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL54  

Um quadro que, quando se observa em sua complexidade, conclui-se que 
nessa parte da conquista a força indígena mobilizada e integrada à tropa paga 
foi o que possibilitou as diligências militares, seja nas fronteiras, no sertão e/
ou nas guerras. Em outras palavras, as ações militares dependiam da presença 
indígena. Esse sistema por um lado elevava a agência indígena e por outro abria 
espaço para a intermediação e interferência dos religiosos nesse provimento.

É nessa configuração defensiva que a Igreja e seus agentes interferem. 
Ora, além da negociação direta com as lideranças indígenas e da coopera-
ção entre capitanias, os aldeamentos compunham um dos principais cami-
nhos pelos quais se mobilizava indígenas para as diligências militares.20 É desse 
lugar que se pode verificar a atuação dos religiosos nesse provimento. Uma 
relação nem sempre harmoniosa que envolvia militares, indígenas e missio-
nários, conforme verificou-se nas contendas envolvendo Baltasar Pestana e o 
padre Francisco Redondo.

Voltando à carta de Cristóvão da Costa Freire de 1709, verificam-se 
alguns indícios importantes para compreender esse caminho de mobilização 
indígena que integra os aldeamentos e a tropa. Nesse caso, essa rede, portanto, 
conecta 1) a casa-forte do Rio Negro, na figura do militar Baltasar Pestana, que 
está na frente de linha de defesa com iminência de ataque inimigo; 2) o gover-
nador que nas suas atribuições deve resolver e dar conta ao rei dos problemas 
de defesa; e 3) os aldeamentos, na pessoa do padre Francisco Redondo como 
intermediário nesse processo.

Os religiosos deviam ceder e organizar todos os índios capazes para as 
diligências coloniais, isso nem sempre foi uma regra seguida. Daí a razão dos 
conflitos entre o padre Francisco Pedro do Redondo e o Alferes tenente da 
casa forte do Rio Negro, Baltasar Alvares Pestana, relatados pelo governador. 
Portanto, no que diz respeito à mobilização indígena para compor tropas mili-
tares, os religiosos têm interferência no processo, o que não ocorre no caso de 
incorporação de não índios.

acerca da guerra que se verifica no Rio Negro contra o gentio bárbaro Mayapema. Belém do 
Pará, 14 de setembro de 1728. Anexo: listas e mapa. AHU, Avulsos Pará, caixa 11, doc. 974.

20	 VIANA, Wania Alexandrino. Gente de guerra, fronteira e sertão: índios e soldados na capitania do 
Pará (primeira metade do século XVIII). Tese (Doutorado em História) – Instituto de Filosofia 
e Ciências Humanas, Universidade Federal do Pará, Belém, 2019.



55  

Karl Arenz e Diogo Costa explicam que os aldeamentos no Estado do 
Maranhão e Grão-Pará ajudaram a consolidar a nova colônia. A presença e a 
atuação dos religiosos estavam presentes na Lei de 9 de abril de 1655, pela qual 
estes detinham a administração temporal e espiritual sobre os índios aldeados. 
Dentre suas determinações estava previsto que cabia aos religiosos autorizar as 
entradas aos sertões, e regulava o acesso dos colonos à mão de obra indígena. 

O Regimento das Missões, posto em vigor em 1686, e a decorrente divisão 
geográfica do espaço de atuação das ordens religiosas em 169321, definiram 
o papel dos religiosos nos aspectos de defesa, e ainda os vetores de expansão 
lusa e as redes de conexão entre esses pontos de presença portuguesa na região. 
Estava previsto nesse regimento, por exemplo, que as aldeias de repartição 
atenderiam às demandas militares e econômicas do Estado. É por essa razão 
que, quando se trata de índios para tropas, os militares recorrem aos religiosos.

Em 1733, Marcos da Costa, secretário do Estado, citava as aldeias dos 
padres da Companhia de Jesus, dos padres da Piedade e dos padres da Conceição 
ao descrever os problemas enfrentados pelo sargento Belquior Mendes de 
Moraes em uma diligência nas fronteiras entre Portugal e Espanha, para a 
qual necessitava de índios para compor sua tropa de guerra.22 Em posse de uma 
portaria passada pelo governador, foi até as aldeias “dos Boccas, Guaricuru e 
Arucara” das missões dos padres da Companhia de Jesus para pedir alguns 
índios. Saindo de lá com vinte quatro índios, em determinada altura da via-
gem, “doze índios dos quais lhe foram dados lhe fugiram logo”, ficando “tão 
somente uns índios que se lhe emprestou o capitão-mor da vila de Cametá”.23

Diante da fuga dos índios, o militar pediu auxílio das “aldeias Arapijô, 
Cavianã, Maturu Missões dos Reverendos Padres da Piedade e Pirabiry e 
Itacuraca dos Reverendos Padres da Companhia”. Estes, entretanto, “não man-
daram nem um só”. Desta feita, ficando “impossibilitado de prosseguir a dita 

21	 AREZ, Karl Heinz; SILVA, Diogo Costa. “Levar a Lus de nossa santa fé aos sertões de muita gen-
tilidade”: Fundação e consolidação da missão jesuítica na Amazônia portuguesa (século XVII). 
Belém: Editora Açaí, 2012.

22	 Carta do secretário do Governo do Estado do Maranhão, Marcos da Costa, para o comissário 
provincial fr. André do Rosário, sobre a obrigação de conduzir índios à cidade de Belém do Pará 
com o objetivo de serem integrados nas tropas de guerra. Belém, 18 de setembro de 1733. AHU, 
Avulsos do Pará, Cx. 15, D. 1413.

23	 Idem.

Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL56  

viagem”. Razão pela qual voltou a Belém, onde o governador lhe passou nova 
portaria para que tirasse os índios “de onde quer que os achasse” 24. 

Belquior Medes fora logo à “aldeia do Cayae Mangabeiras dos reverendos 
Padres da Conceição de onde trouxeram dezessete índios e chegando com eles 
a esta cidade logo no mesmo dia lhe fugiram nove”. Completando o número 
“de trinta e tantos índios, estes lhe fugiram todos ficando em um extremo 
desamparo que nunca experimentou o suplicante” em mais de vinte anos, que 
“tem de curso por estes sertões no serviço de S.M.”.25

O militar sintetizava o fracasso de sua empreitada, destacando a “fugida 
dos índios, e principalmente a omissão dos Reverendos padres Missionários”.26 
Do mesmo modo, o cabo Amaro Pinto Vieira enfrentava dificuldades em 1729 
ao pedir auxílio de sessenta índios das aldeias dos padres da Companhia de 
Jesus para o acompanharem à conquista do Xingu.27 Parece que o papel desem-
penhado por esses religiosos no sertão era uma das possíveis conexões entre a 
defesa do território e os aldeamentos.

Fica evidente em 1733, por exemplo, quando o secretário-geral pedia ao 
governador que mostrasse o regimento no qual os religiosos eram obrigados a 
enviar índios para compor as tropas. No documento, solicitava às missões de 
Santo Antônio que conduzissem “a esta cidade os quarenta Índios Cavaleiros 
que lhe pedir para a Tropa de Guerra, que vai aos Tocantins”, conforme pre-
visto em regimento.28

Em 30 de novembro de 1737, uma ordem do governador foi enviada a 
João da Veiga, sargento-mor de Cametá, expressava que ordenasse aos reli-
giosos que “juntasse todos os índios daquela aldeia” e “escolhesse os mais bem 
dispostos” para embarcar e seguir com a tropa. Solicita ainda que “esta ordem 

24	 Idem.
25	 Idem.
26	 Idem.
27	 Carta do governador ao ri sobre o descobrimento do Xingu. Belém do Pará, 27 de setembro de 

1729. AHU, Avulsos do Pará, Cx.11, D. 1033.
28	 Carta do secretário do Governo do Estado do Maranhão, Marcos da Costa, para o comissário 

provincial fr. André do Rosário, sobre a obrigação de conduzir índios à cidade de Belém do Pará, 
com o objetivo de serem integrados nas tropas de guerra. Pará, 18 de setembro de 1733. AHU, 
Avulsos do Pará, Cx. 15, D. 1413.



57  

mostrará ao reverendo padre missionário e me remeterá uma cópia com o 
nome dos índios que vêm, e dos mais que ficam na aldeia”.29

Esses indígenas, de acordo com o documento, seguiriam em diligência 
em que se “poderá gastar de 20 até 30 dias” sem que fosse “necessário trazer 
consigo mulheres”.30 O afastamento do convívio familiar, ao que parece, era o 
efeito mais imediato para o indígena que seguia com a tropa; podemos elencar 
ainda, o afastamento das roças e das demais atividades desempenhadas nas 
aldeias. Os longos dias que duravam uma jornada, somados às más condições 
em que viviam os soldados nas tropas tornavam inclusive delicado o retorno do 
indígena para a aldeia e seus familiares. 

Por outro lado, a saída em uma canoa parecia ser uma ocasião propícia 
para a fuga, como é notável nas repetidas fugas dos índios da tropa de Belquior 
Mendes, relatada anteriormente. Essa é também a razão que ajuda a entender 
as resistências dos padres em cumprir essa determinação. Ora, seguir na tropa 
militar poderia significar a perda definitiva da mão de obra do aldeamento. 

Todavia, os índios eram a força indispensável para uma atividade militar, 
pois eram os guias dos caminhos da floresta, eram os braços que remavam nas 
canoas e, também, os guerreiros inestimáveis nas guerras. Em 1737, em por-
taria, o governador João de Abreu de Castelo Branco recomendava aos padres 
missionários das aldeias do rio das Amazonas e do rio Negro para darem índios 
ao capitão e cabo da tropa de resgate, Lourenço Belfort, para o que necessitar, 
seja “para remarem as canoas ou para qualquer outro intento conducente para 
utilidade da tropa” e ressaltava que “lhe dêem todo o auxílio e favor de que 
necessitar, porque assim importa ao serviço de S.M”.31

O número de indígenas destinado a acompanhar uma tropa dependia da 
gravidade e importância da expedição ou diligência. Por exemplo, poderiam 
ser 30 índios como em 1737, o governador João de Abreu de Castelo Branco 
mandou pedir ao sargento-mor de Cametá.32 Em 1739, o mesmo governador 

29	 “Ordem a João da Veyga Tenorio sarg.to mor de Camutá”. 30 de novembro 1737. APEP, códice 
25, doc. 18.

30	 Ibidem.
31	 “Portaria passada pelo governador João de Abreu de Castelo Branco para os padres missionários 

das aldeias do rio das Amazonas e do rio Negro para darem índios ao capitão e cabo da tropa 
de resgate Lourenço Belfort, necessários a equipação das canoas na expedição de resgate”. 4 de 
dezembro de1737. APEP, códice 25, doc. 19.

32	 “Ordem a João da Veyga Tenorio sarg.to mor de Camutá”. 1737. APEP, códice 25, doc. 18.

Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL58  

ordena aos principais das aldeias da boca do Aricuru, Arucara e Gurupá que 
dessem 52 índios, “26 em cada canoa”33 para seguir em expedição; mas os 
números podiam ser significativamente maiores, como 400 índios, no ano de 
1712, quando se solicitava nativos de guerra do Ceará para render índios rebe-
lados que haviam matado seu cabo Tomás do Vale.34 Ou ainda 800 índios de 
guerra como citado como necessários para combater a resistência dos Manao e 
Maypena, no rio Negro35. Esses casos mostram que o número de índios estava 
atrelado à gravidade e certamente também à natureza da missão.

De acordo Souza Junior, as dificuldades em mobilizar colonos para 
Amazônia “tornava imperiosa a necessidade de transformar os índios em colo-
nos, levando-os a assumir a defesa do território”36. Como nos lembra Celestino 
de Almeida, a política de aldeamentos foi importantíssima para o projeto 
de colonização, pois, os índios aliados integravam as tropas militares e ainda 
faziam parte de outras atividades coloniais.37

Os aldeamentos, por essa compreensão, não são espaços isolados, mas 
eram parte do processo defensivo colonial, e por essa razão faziam parte das 
intricadas relações de poder e domínio na capitania. O que conferia aos mis-
sionários das aldeias um papel muito importante de mobilização de gente no 
sertão para a tropa militar. Ou seja, faziam parte de uma conexão que passava 
pelo militar que informava ao governador da necessidade de índios para defesa 
e, este, por meio de uma portaria enviada pelo capitão de tropa, ordenava aos 
missionários que organizassem os indígenas que seguiriam na empreitada. 

33	 [Carta que mandou o governador João de Abreu de Castelo Branco as principais das aldeias 
Bocas de Aricuru, Aricurá e Gurupá para que estes dêem para cada canoa 26 índios para a ex-
pedição]. Belém, 27 de novembro de 1739. APEP, códice 25, doc. 248.

34	 “Sobre o socorro de 400 índios de guerra que se lhes mandam enviar logo do Ceará para casti-
garem os índios do Corso por haverem morto o seu cabo Manoel do Valle e seus soldados”. 19 
de dezembro de 1712. AHU, códice 269, cartas régias para o Maranhão e Pará, f. 4v.

35	 Carta do governador Alexandre de Sousa Freire, para o rei D. João V, em resposta à provisão 
régia de 13 de outubro de 1727, sobre a falta de soldados para servir na capitania e informando 
acerca da guerra que se verifica no Rio Negro contra o gentio bárbaro Mayapema. Belém do 
Pará, 14 de setembro de 1728. Anexo: listas e mapa. AHU, Avulsos Pará, caixa 11, doc. 974.

36	 SOUZA JÚNIOR, José Alves de. “Jesuítas, colonos e índios: a disputa pelo controle e explora-
ção do trabalho indígena”. T(r)ópicos de história. Gente, espaço e tempo na Amazônia (séculos XVII 
a XXI). Belém: Editora Açaí, 2010, p. 58.

37	 ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os índios na História do Brasil. Rio de Janeiro: FGV, 
2010, p. 71.



59  

Uma burocracia em que é possível perceber uma relação, ainda pouco 
estudada, entre militarização e aldeamento. Todavia, me parece uma possibili-
dade analítica, para qual é imperativo uma perspectiva plural sobre a militari-
zação, na qual se estabeleça o diálogo da História Militar com outros campos 
de pesquisa. Essa mudança de eixo requer, sobretudo, postura dinâmica e dia-
lógica do próprio pesquisador.

O “missionário da tropa”: as rezas e a devoção como 
elemento de controle social de soldados e índios

“Missionário da tropa” foi o termo usado pelo governador em regimento 
de 12 de fevereiro de 1728 para se referir ao padre Bernardino, o religioso des-
tacado para seguir com a tropa de guarda-costas. A tropa sairia de Belém “com 
as quatro canoas”, passaria no lugar “em que estão fazendo aldeias, ou juntando 
gente para ela”, onde embarcaria o “reverendíssimo padre missionário” da “pro-
víncia de Santo Antônio”. De lá, o religioso seguiria junto na diligência por 
“ser missionário que está nomeado para ir nessa tropa”.38 

Na primeira metade do século XVIII, tropas de resgate, descimento, 
guerra e guarda-costas estão atreladas de tal modo que é difícil tratá-las sepa-
radamente. Em outras palavras, numa tropa de resgate, por exemplo, temos 
soldados atuando em atividades como a vigilância ou defesa do território. 
Assim como numa tropa de guerra, guarda-costas também se faz descimentos. 
A tropa é diversa tanto em sua composição humana quanto em suas finali-
dades. Esse aspecto está relacionado também às despesas que se faziam para 
expedir uma tropa, razão pela qual a ocasião deveria ser aproveitada em dife-
rentes diligências. Dessa forma, a tropa é entendida aqui como o conjunto de 
homens, armamentos, apetrechos de guerra e alimentos organizados para uma 
diligência militar no Estado do Maranhão.

Essa característica explica, de certo modo, à presença do Frei Bernardino 
com o intuito de realizar descimentos, em uma tropa de guarda-costas, cuja 
finalidade a princípio seria a averiguação da fronteira entre França e Portugal 
na região do Cabo do Norte (atual estado do Amapá). Além do “missionário 
da tropa”, vai outro religioso da província de Santo Antônio em canoa sua a 

38	 “Regimento de guarda costa passada ao cabo da tropa de guerra, quanto foi vigiar as fronteiras 
entre Portugal e França”. 12 de fevereiro de 1728. APEP, códice 7, doc. 25. 

Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL60  

praticar e “recolher” os índios que estavam fugidos das suas missões “pelo con-
tágio da bexiga”. Recomendava-se que os militares dessem o apoio necessário. 
Seguia também na tropa um índio principal, “dos Maraunos de Murtigura a 
praticar seus parentes para virem para a mesma aldeia”.39

Os religiosos tinham ainda uma outra função na jornada, a de manter 
o espírito dos militares e índios alinhados na fé e obediência. Em momento 
oportuno recomendava-se que realizassem orações durante a viagem a fim de 
manter essa gente em disciplina. Essa preocupação das autoridades coloniais 
quanto à manutenção da ordem durante a jornada está atrelada à própria cons-
tituição da tropa militar.

As tropas pagas do Estado do Maranhão durante a primeira metade do 
século XVIII eram constituídas, em sua maioria, por meio de um rigoroso 
recrutamento compulsório. Uma ação que alcançava colonos livres, degredados, 
“vadios”, “vagabundos”, gente proveniente da capitania ou de outras partes do 
império português. Indígenas mobilizados de diversas partes do “sertão” ama-
zônico. Essa gente, em sua grande maioria, sem aptidão ao serviço das armas, 
era empurrada a uma condição que tornava este serviço bastante indesejável40. 
Uma característica que também pode ser observada na constituição de compa-
nhias militares no reino. A aversão dos súditos à integração ao serviço militar 
prejudicava sobremaneira o provimento das companhias, conforme destaca 
Fernando Dores Costa.41

Essa aversão ao serviço das armas era potencializada pelos deslocamentos 
forçados às fronteiras, o afastamento familiar, os baixos soldos, as precárias con-
dições do serviço, falta de fardamento e insuficiente alimentação. Esses aspec-
tos traduziam-se em deserção por parte dos soldados, a fuga dos indígenas, as 
revoltas e descontamentos. Esse sistema de recrutamento, que na definição 
de Álvaro de Sousa e Fernão Teles se compõe de toda sorte de gente42, convul-
sionava a convivência na tropa e nas guarnições. E, por outro, impulsionava a 

39	 Idem.
40	 VIANA, Wania Alexandrino. A “gente de guerra” na Amazônia Colonial: composição e mobiliza-

ção de tropas pagas na Capitania do Grão-Pará (primeira metade do século XVIII). Curitiba: 
Editora CRV, 2016.

41	 COSTA, Fernando Dores. Insubmissão: aversão ao serviço militar no Portugal do século XVIII. 
Lisboa: ICS. Imprensa de Ciências Sociais, 2010.

42	 ANTT, Conselho De Guerra, Consultas, Maço 3, Caixa 28, D. 119. 



61  

indisciplina militar. Sendo as expedições de tropas interpretadas como ocasiões 
propícias para conflitos.

Soma-se a isso o tempo da jornada que a depender da finalidade poderiam 
demorar dias ou até meses de convivência entre diferentes indivíduos armados. 
No ano de 1737, em ordem passada ao sargento-mor de Cametá, o governa-
dor ordenava-lhe que preparasse 30 índios para uma expedição, destacando 
que “aqueles que não tivessem armas este lhes dará como também munições e 
mantimentos necessários”.43 Os materiais necessários eram dispostos em um 
rol anexo geralmente em portaria destinada ao provedor da Fazenda real, que 
seria responsável por haver o que continha no rol, sendo que a despesa deveria 
ser levada ao tesoureiro da Fazenda para que este tomasse conta dos materiais. 

Em 6 de julho de 1739, um rol passado ao provedor da Fazenda pedia o 
fornecimento de materiais para a matalotagem de uma tropa de resgate. Nele 
encontramos, dentre outros materiais, “dez machados”, “dez enxadas”, “dez foi-
ces”, “meia arroba de pólvora”, “três alqueires de farinha”, “meia dúzia de cha-
péus” e “dois rolos de pano de algodão”.44 Em 1742 em outro rol encontramos 
novos materiais, “2 arrobas de tabaco”, “40 canadas de aguardente e meia”, 
“36 galinhas”, “2 bois” , “1 capado”, “3 barris para salgar os ditos dois bois e 
capado”,“3 arrobas de açúcar”, “10 alqueire de sal”, “1 canada de hóstia” e “50 
paneiros de farinha”.45

Uma organização que inclui uma preparação de gente e materiais. 
Observa-se que no rol de 1742 é descrito entre os materiais “uma canada de 
hóstia”, o que pode sugerir que durante a empreitada fosse administrada por 
esses religiosos a liturgia desse sacramento. Embora a fonte não seja explícita 
sobre essa questão, é importante lembrar que a presença de religiosos estava na 
própria composição das companhias militares com a capelania46. 

43	 “[Ordem enviada pelo governador ao sargento mor de Cametá, João da Veiga Tenorio para que 
este junte na aldeia 30 índios para saírem em expedição]”. 30 de novembro de 1737. APEP, 
códice 25, doc. 18.

44	 “[Rol que se passou ao provedor mor da fazenda real sobre os materiais necessários para a tropa 
que desceu com o mestre de campo João Mogu de Deus, cuja despesa se levará ao tesoureiro da 
fazenda]”. São Luís do Maranhão, 6 de julho de 1739. APEP, códice 25, doc. 168.

45	 “Ao provedor da fazenda real mande preparar por conta da mesma fazenda duas canoas grandes 
e o rol do que se faz necessário para fazer viagem do Pará ao Maranhão”. 20 de março de 1742. 
APEP, códice 25, doc. 429.

46	 “Capelania significa o cargo, a dignidade ou ofício de capelão. O capelão é o sacerdote respon-
sável por atender em uma capela ou prestar assistência religiosa a todos os que a esta capela 

Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL62  

Nas tropas, o capelão-mor era responsável pelo atendimento espiritual 
dos militares. De acordo com Jorge Victor de Araújo Souza, um capelão-mor 
presente nas tropas na América portuguesa realizava as seguintes funções: “o 
cuidado com os feridos, oferecimento dos sacramentos em locais de batalha 
e enterros dos mortos”. Mas também os capelães poderiam “pegar em armas 
durante os combates”47. 

No reino em 1715, por exemplo, a figura do capelão-mor aparece nas 
companhias de Infantaria juntamente com o oficialato que contava com 10 
tenentes, 10 alferes, 10 sargentos, 1 cirurgião-mor, 1 furriel-mor. Essa estru-
tura é verificada nas companhias de Infantaria do Coronel Gonçalo Teixeira 
de Mesquita, na Província Trás os Montes, e dos coronéis José Delgado Freire 
e Manoel Esteves Feio na província da Beira. Assim também se estrutura a 
companhia de Cavalaria da Província de Alentejo, do Coronel Conde dos 
Arcos, que contava com 10 tenentes, 10 Alferes, 10 furriéis e 1 furriel-mor. 
Além de 1 capelão-mor e 1 cirurgião-mor 48.

Nas capitanias do Pará e Maranhão até 1750 as forças regulares estavam 
divididas em 5 companhias, 4 de infantaria e 1 de artilharia. Cada companhia 
de infantaria tinha 1 capitão, 1 alferes, 2 sargentos e 2 cabos. A companhia de 
Artilharia possuía 1 alferes regente, 2 sargentos e 2 cabos49. Embora não se 
verifique a descrição do capelão-mor na estrutura dessas companhias como 
consta para o reino, não significa a sua ausência.

No auto de devassa referente à Guerra contra os Aruã do Marajó (1721-
1722), o Frei Manoel é descrito como “reverendo padre capelão” e é listado na 

pertençam, sejam seus adeptos ou familiares”. Essa assistência é estendida às companhias mili-
tares. ALMEIDA, Marcelo Coelho. A religião na caserna: o papel do capelão militar. Dissertação 
de Mestrado. Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião. Universidade Presbiteriana 
Mackenzie. São Paulo: 2006, p.19.

47	 SOUZA, Jorge Victor de Araújo. “Com a cruz em uma mão e a espada na outra: possibilida-
des de ascensão de capelães nas guerras aos holandeses – Notas de pesquisa”. ANPUH – XXV 
SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA – Fortaleza, 2009, p.1.

48	 ANTT. Livros de Registros do Extinto Conselho de Guerra- Nº 63- (1715-1717). Despachos 
1715. 

49	 A recomposição da estrutura militar ver: VIANA, Wania Alexandrino. Gente de guerra, fron-
teira e sertão: índios e soldados na capitania do Pará (primeira metade do século XVIII). Tese 
(Doutorado em História). Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal do 
Pará, Belém, 2019. p. 97-98.



63  

repartição dos Aruã50. Certamente esse religioso acompanhou a tropa do João 
Paes do Amaral na guerra que se fez a estes índios. Todavia, ao que parece, a 
presença do capelão da tropa militar se tornará mais efetiva a partir de 1750 
em um contexto de reformulação do militarismo na capitania decorrente das 
reformas pombalinas e das reformas militares da década de 1760. 

Em 1752, por exemplo, um Alvará de D. José a Francisco Xavier de 
Mendonça Furtado ordenava que criasse dois regimentos de infantaria na capi-
tania do Pará – em Belém e Macapá – sendo compostas por dez companhias de 
cinquenta praças cada. E entre seus oficiais, designe também um Capelão51. No 
ano seguinte, em 1753, ofícios do secretário de estado da Marinha e Ultramar 
ao governador ressaltava a nomeação do frei José António de Freitas, religioso 
da Ordem das Mercês, para o lugar de capelão de uma Tropa de Guerra52. 

A partir de 1752, aparecem na documentação, com o ofício de capelão, 
dentre outros sujeitos, Manuel Ferreira, José Torres de Brito, Nicolau Gaspar 
da Fonseca, João da Salvação, Manuel Eugénio da Cruz, Domingos Pereira, 
António Tavares da Soledade e Filipe Jaime António53. O volume documen-
tal em que aparece o ofício de capelão na segunda metade do século XVIII 
parece indicar que a presença desses religiosos na estrutura militar das tropas 
se efetiva para esse período. E, por outro lado, aponta a necessidade de uma 
pesquisa mais sistemática sobre a presença e atuação desses sujeitos na compo-
sição militar da capitania do Pará.

Todavia, a ausência de registros sistemáticos da capelania nas tropas do 
Pará até 1750 pode indicar que o atendimento espiritual dos militares era rea-
lizado por esses religiosos das missões que acompanhavam a tropa, sendo o 
“missionário da tropa” como designado em 1728 ao padre Bernardino. Esses 
religiosos cumpriam não apenas as atividades referentes à missão, mas também 
o controle dessa gente em dias e até meses no ambiente de canoas que se des-
locavam por rios e igarapés da região. 

50	 Boletim de Pesquisa Comissão de Documentação e Estudos da Amazônia – CEDEAM, Universidade 
do Amazonas. Manaus, v. 6, n. 10, p.35, jan./jun. 1987.

51	 Alvará do rei a Francisco Xavier de Mendonça Furtado. Lisboa 14 de novembro de 1752. AHU, 
Avulsos do Pará, Cx. 33, D. 3148.

52	 Ofícios secretário de estado da Marinha e Ultramar ao governador. Lisboa, 8 de agosto de 1753. 
AHU, Avulsos do Pará, Cx. 35, D. 3240.

53	 Ver: AHU, Avulsos do Pará, Cx. 35, D. 3292; Cx. 45, D. 4172; Cx. 47, D. 4281; Cx. 48, D. 4405; 
Cx. 60, D. 5319; Cx. 74, D. 6216; Cx. 95, D. 7535. 

Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL64  

Em um documento de 29 de novembro de 1739, o governador passava 
as instruções a uma tropa comandada pelos sargentos Aniceto Francisco de 
Távora e Pedro Miguel que seguia em expedição ao rio Solimões. Entre as 
instruções constava que “por ser causa escandalosa no que vão a estas viagens e 
esquecerem-se totalmente da Lei de Deus”, que se faça com soldados e índios 
alguma liturgia “rezando com eles um terço do rosário, ou alguma parte dele, 
na hora que mais comodamente o puderem fazer”54.

A manutenção do controle social da tropa através da oração e da fé era 
tão importante que esse rito, como consta no documento, deveria ser realizado 
“sem falta” “ainda que percam algum pouco da viagem”.55 Esse aspecto evi-
dencia a participação da igreja e seus agentes nas tropas militares do Pará na 
primeira metade do século XVIII. 

A oração do rosário para apaziguar os ânimos nas tropas era tão impor-
tante que em caso de ausência de missionários as orações deveriam ser reali-
zadas pelo próprio cabo da tropa. A disciplina militar imbrica-se à obediência 
de Deus. O militar cristão elevava a fé católica romana. A sua prática era auto-
rizada e legítima no ministério das orações em uma empreitada militar. E isso 
está relacionado a uma nova interpretação do militar e da guerra elaborada, 
sobretudo, a partir do século XVII.

A disciplina do soldado estava vinculada não apenas ao efetivo serviço 
das armas, mas também à conduta, à moral e à doutrina cristã do indivíduo. O 
soldado “não é um corpo separado do exército, e assim como todos os membros 
do corpo humano ajudam à conservação do suposto segundo as suas necessi-
dades”, assim, o soldado “que é membro de um exército não se há de aventu-
rar senão nas coisas necessárias à conservação vitória do mesmo exército”56. 
O corpo disciplinado e organicamente integrado ao propósito do serviço das 
armas.

Essa mudança no traço moral e comportamental do soldado está rela-
cionada, em Portugal, à constituição de companhias formadas por súditos do 

54	 “Lembrança das couzas que o Ilmo e Exmo Sr manda advertir ao Sargto de nº Aniceto Franco de 
Tavora, e a Pedro Miguel na viagem que fazem na canoa de El Rey e doa rios de Salmoens”. 29 
de novembro de 1739. APEP, códice 25, doc. 252. 

55	 Idem. 
56	 VASCONCELOS, Luís Mendes. “A arte militar dividida em três partes...”. Imprensa por 

Vicente Alvarez, Lisboa, 1612 apud BORGES, João Vieira. O pensamento estratégico português, 
contributos (séculos XVI-XIX). Prefácio: Lisboa, 2006. p. 95-96.



65  

reino (as companhias de ordenança, regulares e auxiliares) e à guerra moderna 
alterada pelas inovações dos aparatos bélicos e da atuação das forças militares 
em campanha57. 

Antonio Manoel Hespanha ressalta que nessa “guerra orgânica e regu-
lada, a obediência e a prudência ocupam agora, o primeiro lugar nas virtudes e 
vícios dos militares”. Além do “caráter sacrificial da guerra – mas, em qualquer 
caso, a sua proximidade da justiça – faz com que o ser bom cristão constituísse 
uma qualidade primeira”. Compete ao militar, em primeira ordem, “defender 
a fé, o rei e a pátria”58 

O alinhamento disciplinar do soldado-súdito-cristão está ligado à devo-
ção do indivíduo na professa fé na igreja católica romana. A obediência irres-
trita aos superiores na hierarquia militar, cuja representação suprema é o rei, e 
suas ações são motivadas em nome de Deus. Como escreve Rui Bebiano “em 
serviço de Deus e do rei”, uma prática de guerra “vocacionada para a defesa, 
com recurso à força, dos interesses da religião e da monarquia”59. 

O controle social da tropa pela fé e devoção é sintomático do entendi-
mento da Coroa e da Igreja sobre o comportamento do indivíduo regulado 
pela conduta do bom cristão. Assim, a condição de soldado se expressa no 
“vínculo de subordinação e de obediência”. Ao sentar praça nos “livros de sua 
majestade fica obrigado em solene juramento de servir bem e fielmente a seu 
rei e capitão general e obedecer a todos os seus oficiais e tudo que for do ser-
viço del rei”60. Uma tentativa disciplinadora que não conseguiu arrefecer as 
diversas resistências empreendidas por soldados que desertaram, solicitaram 
baixa, fizeram motim, denunciaram abusos dos seus superiores e colocaram-se 

57	 Em Portugal essas mudanças são impulsionadas pelo ambiente de afirmação internacional no 
século XVII, mas, sobretudo, pelas enormes mudanças no campo da militarização e guerra na 
Europa verificadas a partir do século XV. Um processo, caracterizado por Michel Roberts de 
Revolução Militar, pela introdução e impacto da tecnologia da arma de fogo, no organismo mili-
tar e na relação com a sociedade. Ver: ROBERTS, Michael. The military Revolution. 1560-1660. 
Belfast: Queen’s College, 1956.

58	 HESPANHA, Antonio Manuel. “Introdução”. BARATA, Manuel Themudo; TEIXEIRA, 
Nuno Severiano (org.). Nova História Militar de Portugal: Nova História Militar de Portugal. v. 
2. Lisboa: Círculo de Leitores, 2004. p. 22-23.

59	 BEBIANO, Rui. “A guerra: o seu imaginário e sua deontologia”. In: BARATA, Manuel 
Themudo; TEIXEIRA, Nuno Severiano (org.). Nova História Militar de Portugal. p. 40.

60	 COSTA, Fernando Dores. “Milícia e sociedade: recrutamento”. In: BARATA, Manuel Themudo; 
TEIXEIRA, Nuno Severiano (org.). Nova História Militar de Portugal: Nova História Militar de 
Portugal. v. 2. Lisboa: Círculo de Leitores, 2004. p. 93.

Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL66  

como agentes desse processo. Do mesmo modo os indígenas que também 
empreenderam fuga, fizeram guerra, negociaram em razão de seus interesses, 
imprimindo outros caminhos, que pelo limite deste texto não será possível 
desenvolver aqui.

De todo modo, a relação entre militarismo e fé parece não se encerrar na 
primeira metade do século XVIII. Em 1777, a Lei V das instruções militares 
destaca que como consta nos regimentos de infantaria e cavalaria, os “tambores 
e as trombetas devem dar o sinal e fazer o toque da Alvorada, de recolher, e de 
rezar”. E, “sendo justo que como católicos empreguem mais algum tempo do 
dia ou da noite nos atos da religião”, para o que se declarava “que a sobredita 
reza deve consistir no terço do rosário” e que as horas que se devem fazer “deve 
ser as que julguem mais cômodo e compatíveis com o serviço diário”61. 

Essa determinação de 1777 parece sinalizar para a permanência de uma 
conduta militar, da qual espera-se expressa obediência não apenas aos seus 
oficiais superiores, mas também à lei de Deus. A devoção, a fé e a moral ins-
tituídas pela igreja ao cristão afinavam-se ao comportamento disciplinado do 
soldado que em tudo deveria agir para o bom funcionamento das forças mili-
tares e de suas campanhas. Afinal, esse ajuste entre as finalidades da fé e das 
armas produzia o soldado-súdito-cristão ao passo que promovia os interesses 
da igreja e da Coroa.

Considerações finais

Busquei ao longo deste texto estabelecer a conexão entre a igreja e os 
aspectos de defesa da capitania do Pará durante a primeira metade do século 
XVIII. Tracei caminhos para explicar que esse sistema defensivo complexo e 
particular elaborado nessa parte da conquista dilatava os limites do militarismo 
abalizado pelas três companhias de que se compõem os corpos militares de 
Portugal: as companhias de Ordenança, Auxiliar e Regular. Esse aspecto, por 
outro lado, aproximava desse universo agentes, que a rigor, não pertencem a 
esse lugar.

Me refiro aos diversos grupos indígenas integrados às tropas militares na 
região e aos missionários que nos aldeamentos e nas tropas enredaram-se nas 

61	 Lei V. COSTA, Verissímo Antônio Ferreira da. Collecção Systemática das Leis Militares de 
Portugal. Tomo II, p. 58.



67  

dinâmicas constituídas em torno do provimento da tropa militar e da efetiva 
defesa desses territórios. Diferentes sujeitos, motivados por interesses diversos 
tencionaram a embaraçosa e intricada relação entre a propagação da fé e das 
armas. Seja nos conflitos entre religiosos e militares em torno do provimento 
de indígenas para as tropas ou na presença e atuação de religiosos no controle 
social dos indivíduos que integravam uma diligência militar.

Mas, para além disso, ao aproximar esse sistema defensivo da igreja e seus 
agentes, busca-se chamar a atenção para o necessário diálogo entre a chamada 
Nova História Militar e outros campos de estudo. Esse deslocamento do eixo 
analítico das estruturas do militarismo europeu só é possível com a ampliação 
da perspectiva que requer a integração de novas fontes, a definição de novos 
caminhos metodológicos e a problematização dos limites conceituais dos estu-
dos sobre defesa. 

Aliás, é a tentativa de compreender esse sistema defensivo do Pará na 
primeira metade do século XVIII que tem tornado cada vez mais imperiosa 
a necessidade de diálogo com outros campos do conhecimento e novas possi-
bilidades analíticas. Afinal, compreender a atuação da igreja e seus agentes no 
provimento e controle social das tropas militares só é possível a partir dessa 
conexão.

Pela propagação da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...





CAPÍTULO 3

“E PELO NOME DE FRADES D’EL REI 
ÉRAMOS CONHECIDOS NA CORTE”: 

OS CAPUCHOS DA PIEDADE NA 
AMAZÔNIA COLONIAL (1693-1759)

Frederik Luizi Andrade de Matos1

Os franciscanos da Piedade: a origem 

A conquista e ocupação da região hoje denominada Amazônia tiveram 
início a partir da expedição portuguesa que expulsou os franceses de 
São Luís do Maranhão, culminando com a fundação da cidade de 

Belém, em janeiro de 1616. Essas cidades serviram como centros de ocupação 
portuguesa e de defesa territorial da região contra “invasores” estrangeiros, que 
mantinham interesses na região, no decorrer dos séculos XVII e XVIII. Os 
primeiros colonizadores lusos que se instalaram na região sentiram a neces-
sidade premente da utilização do trabalho do gentio para as suas tarefas diá-
rias. Porém, para que houvesse essa ajuda, seria necessária a prática com os 

1	 Doutor em História Social da Amazônia (UFPA). (Instituto Federal do Pará – Campus 
Parauapebas). E-mail: frederik.matos@gmail.com. 

	 Essa pesquisa contou com uma bolsa de mestrado concedida pela Coordenação de 
Aperfeiçoamento Pessoal de Nível Superior – CAPES (março/2011 – março/2013).



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL70  

indígenas, tornando-se imprescindível a presença de missionários que pudes-
sem trabalhar na catequização dos índios.2

Segundo Maria Adelina Amorim, 

A única defesa possível tinha que passar pelo estreitamento de relações de 
paz com os íncolas, processo que implicava a sua conversão e consequente 
aldeamento, viabilizados pelo missionário. O enquadramento dos índios 
numa sociedade do tipo da colonial estruturava-se, simultaneamente, em 
termos de vida política (a missão como “pólis”) e de vida cristã (a missão 
como doutrina). Evangelizar era conquistar almas; conquistar almas era 
criar vassalos de Sua Majestade.3 

Entrementes, os primeiros missionários a aportarem em Belém foram 
os franciscanos de Santo Antônio, em 1617. Quatro foram os frades designa-
dos para o início dessa tarefa missionária. Já em 1626, transferiram-se para o 
Convento, que se situava entre o Forte e o riacho do Una, local do primeiro 
Hospício construído por esses missionários.4 A partir da fundação dos primei-
ros aldeamentos e do trabalho de catequização, os moradores já começaram a 
ser beneficiados, pois o braço indígena também serviu nas disputas travadas 
contra os invasores estrangeiros, com destacamentos comandados pelos pró-
prios franciscanos.5

Durante esse período inicial do trabalho do projeto de catequização, a 
questão envolvendo a mão de obra indígena e a utilização dos índios como 
escravos pelos colonos ainda não havia se tornado um debate intenso, mesmo 
com as denúncias efetuadas pelo primeiro Custódio dos franciscanos de Santo 

2	 REIS, Arthur Cezar Ferreira Reis. Síntese de história do Pará. Belém: Amazônia Edições 
Culturais (AMADA), 1972, pp. 31-32.

3	 AMORIM, Maria Adelina. Os Franciscanos no Maranhão e Grão-Pará: Missão e cultura na 
primeira metade de seiscentos. Lisboa: Centro de Literaturas de Expressão Portuguesa – 
Universidade de Lisboa/Centro de Estudos de História Religiosa – Universidade Católica 
Portuguesa, 2005, p. 135.

4	 CRUZ, Ernesto. História do Pará. Belém: EDUFPA, 1973, v. 1, p. 163. Segundo Maria 
Adelina Amorim os quatro frades capuchos eram: frei Antônio da Merceana, com a função de 
Comissário, frei Cristóvão de São José, como vice-Comissário, frei Sebastião do Rosário e frei 
Filipe de São Boaventura. Estes embarcaram em direção a Belém no dia 22 de junho de 1617, na 
companhia de Francisco Caldeira Castelo Branco. Ver AMORIM. Os Franciscanos no Maranhão 
e Grão-Pará, p. 81.

5	 REIS. Síntese de história do Pará, p. 31.



71  “E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...

Antônio no Maranhão, frei Cristóvão de Lisboa.6 Esses conflitos começaram 
a se agudizar a partir da instalação dos missionários da Companhia de Jesus, 
em meados do século XVII. Essa ordem religiosa defendia uma perspectiva 
diferente da dos moradores quanto à aquisição e distribuição de trabalhadores 
índios, seguindo uma política monopolista e expansionista do padre Antônio 
Vieira, sofrendo assim a oposição dos colonos, sendo inclusive expulsos da 
região duas vezes durante o século XVII (1661 e 1684). As questões envol-
vendo as disputas entre colonos e missionários tentaram ser resolvidas com a 
promulgação do Regimento das Missões em 1686.7 O Regimento determinava 
que as ordens deveriam cuidar dos aldeamentos indígenas sendo responsáveis 
pelo poder temporal e espiritual dessas localidades.8 Além disso, em 1693, uma 
Carta Régia determinava a jurisdição de cada uma das ordens no território do 
Estado do Maranhão e Grão-Pará.9 Fora os jesuítas, outras ordens missioná-
rias atuaram na região amazônica, como mercedários, carmelitas e francisca-
nos; estes últimos divididos em três Províncias. A partir de então, destaca-se 
uma delas, os franciscanos da Província da Nossa Senhora da Piedade.

Os primeiros franciscanos que aportaram no Estado do Brasil e no 
Estado do Maranhão, como também os que vieram em seguida, pertenciam 
à corrente dos Observantes. Os Observantes eram um dos dois ramos nos 
quais se dividiu a Ordem Franciscana, já durante o século XIV, o outro ramo 
era chamado de Conventuais. Cada uma dessas correntes defendia uma forma 
de conduta. Os Observantes pregavam a observância integral da Regra de São 
Francisco, impondo aos seus adeptos a severidade e a pobreza. Essas virtudes 
foram levadas em conta na forma simples das edificações desses religiosos. 
Já os Conventuais seguiam o modelo de habitações em conventos amplos, 

6	 Sobre a importância do frei Cristóvão de Lisboa, durante o período em que esteve à frente da 
Custódia do Maranhão, ver AMORIM. Os Franciscanos no Maranhão e Grão-Pará, especialmen-
te o capítulo VII.

7	 “Regimento das Missões”. In: LEITE, Serafim, SJ. História da Companhia de Jesus no Brasil. 
Lisboa/Rio de Janeiro: Portugália/INL, 1943, p. 369-75. vol. IV.

8	 Ver MELLO, Márcia Eliane Alves de Souza e. “O Regimento das Missões: poder e negociação 
na Amazônia portuguesa”. Clio, v. 27, n. 1, p. 46-75, 2009.

9	 “Para Antônio de Albuquerque Coelho de Carvalho. Sobre mandar separar distritos e encarre-
gar aos padres de Santo Antônio as missões do Cabo do Norte”. 19 de março de 1693. Anais da 
Biblioteca Nacional (ABN), v. 66, p. 142-44, 1948.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL72  

seguindo a disciplina de uma vida monástica, defendendo a pobreza, porém 
com alguns privilégios, e assentando-se em centros urbanos.10

Como já foi assinalado, foram três as Províncias11 franciscanas que estive-
ram presentes no Estado do Maranhão e Grão-Pará durante os séculos XVII 
e XVIII. A primeira a adentrar a região amazônica foi a Província de Santo 
Antônio, criada em 1536 em Portugal, chegando ao Maranhão em 1614, e três 
anos depois a Belém. Logo em seguida, vieram os franciscanos da Província da 
Piedade, começando o seu trabalho missionário no Vale Amazônico em 1693. 
Por último, os franciscanos da Província da Imaculada Conceição, também 
conhecidos como frades da Conceição da Beira e Minho, datando a sua criação 
em 1705, presentes no Estado do Maranhão desde 1706.12

Os Capuchos13 de Nossa Senhora da Piedade tem origem em fins do 
século XV na Espanha, organizada por Frei João de Guadalupe. Em 1509, 
foi juridicamente erigida em Portugal uma Custódia que, em 1517, tornou-se 
Província.14 É novamente Maria Adelina Amorim que nos oferece mais deta-
lhes sobre a formação da Província da Piedade em Portugal. Segundo a autora, 
frei João de Guadalupe, uma figura mística inserida em uma corrente defensora 

10	 AMORIM. Os Franciscanos no Maranhão e Grão-Pará, pp. 63-64; CARVALHO JUNIOR, 
Roberto Zahluth de. Espíritos inquietos e orgulhosos: os frades Capuchos na Amazônia Joanina 
(1706-1751). Dissertação (mestrado em História) – Universidade Federal do Pará, Belém, 2009, 
p. 20. Para entender um pouco mais sobre a Regra criada por São Francisco de Assis e os 
desdobramentos da implantação desta, com a separação entre Conventuais e Observantes, ver 
FALBEL, Nachman. Os espirituais franciscanos. São Paulo: Perspectiva/ FAPESP/ EDUSP, 
1995 (Coleção Estudos); FRUGONI, Chiara. A vida de um homem: Francisco de Assis. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2011.

11	 Conjunto de conventos com autonomia, dependentes de um superior Provincial e Definitório. 
Regidos por estatutos próprios, devidamente aprovados. Cf.: AMORIM. Os Franciscanos no 
Maranhão e Grão-Pará, p. 330 (Glossário franciscano).

12	 CARVALHO JUNIOR. Espíritos inquietos e orgulhosos, p. 20. Esse autor explica que os fran-
ciscanos da Imaculada Conceição também eram chamados de frades da Conceição da Beira 
e Minho por conta dos agrupamentos de conventos dessa Província em Portugal, que eram 
divididos em áreas geográficas, no caso as regiões do Minho, e as Beiras, em Portugal, e que se 
originaram a partir de um cisma ocorrido entre os frades da Província de Santo Antônio.

13	 Esse termo “capucho” se deu por usarem um hábito de burel de que fazia parte um capelo 
piramidal, semelhante ao usado por São Francisco de Assis. Cf.: AMORIM. Os Franciscanos 
no Maranhão e Grão-Pará. Op. cit., p. 64; Idem. A missionação franciscana no Estado do Grão-
Pará e Maranhão (1622-1750): agentes, estruturas e dinâmicas. Tese de doutorado apresentada à 
Universidade de Lisboa/Faculdade de Letras/Departamento de História, 2011, vol. I, p. 119.

14	 FRAGOSO, Hugo, OFM. “Os aldeamentos franciscanos no Pará”. In: HOORNAERT, 
Eduardo (org.). Das reduções latino-americanas às lutas indígenas atuais. São Paulo: Paulinas, 
1982, p. 120.



73  

de fundamentos mais autênticos, dirigiu-se a Roma em 1498 munido de cartas 
dos reis espanhóis, D. Fernando de Aragão e D. Isabel de Castela com o intuito 
de pedir ao papa Alexandre VI uma “autorização para seguir uma observância 
mais estrita da Regra franciscana”.15 Assim, com a autorização papal e régia, 
foram criadas no território espanhol algumas casas que seguiam as normas 
Observantes, unindo-se sob o nome de Província da Piedade. Porém, após a 
morte de seu fundador, em 1503, essa Província passa a ser questionada por 
seus pares franciscanos de outras correntes, ocasionando a fuga de vários frades 
para Portugal, onde foram recebidos em Vila Viçosa, obtendo imediatamente 
o apoio do Duque D. Jaime de Bragança. Ao ser oficializada em 1509, por 
uma breve papal, a Piedade tornou-se a primeira Custódia capucha da família 
seráfica em Portugal, algo inédito até então.16 

Findo esse breve relato sobre a origem da casa franciscana da Piedade 
em terras lusas, é chegado o momento de compreender como tais religiosos 
chegaram ao Estado do Maranhão e Grão-Pará e o seu estabelecimento na 
capitania do Pará. 

Em 1692, o Capitão-mor de Gurupá, Manoel Guedes de Aranha, se 
indispôs com os jesuítas que atuavam na região. Enviando um pedido ao rei que 
se retirassem os jesuítas dessa localidade, solicitou a vinda de outros religiosos, 
sendo sugerido que poderiam vir os carmelitas descalços, ou os capuchos da 
Piedade. Em 1693, desembarcaram em Belém nove frades da Província fran-
ciscana da Piedade, dirigindo-se diretamente para Gurupá. Iniciou-se assim, a 
missão desses frades no trabalho de evangelização dos gentios do então Estado 
do Maranhão e Grão-Pará.17

É fundamental apontar que os missionários da Província da Piedade 
chegaram após a promulgação do Regimento das Missões de 1686, que dele-
gava aos missionários o governo temporal das aldeias, dando-lhes margens 

15	 AMORIM. A missionação franciscana no Estado do Grão-Pará e Maranhão (1622-1750), p. 120.
16	 Ibidem, pp. 120-121. Na sua tese, Maria Adelina transcreve um documento que relata o encontro 

do Duque D. Jaime de Bragança com alguns frades da Piedade, narrando a forma como estes 
religiosos foram acolhidos pelo Duque em Vila Viçosa, a partir do pedido de D. Jaime para o 
rei D. Manoel, seu tio. Vale ressaltar que durante esse período, a casa de Bragança figurava como 
a segunda família da nobreza portuguesa. Essa casa assume o trono português, em dezembro 
de 1640, após o período em que a coroa portuguesa esteve unificada com a coroa espanhola 
(1580-1640).

17	 REIS, Arthur Cezar Ferreira. A Conquista espiritual da Amazônia. Manaus: Editora da 
Universidade do Amazonas, 1997, 2. ed., p. 41-42.

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL74  

para manobras jurídicas e políticas. Esse Regimento fazia concessão às ordens 
religiosas no tocante ao direito às entradas no sertão e ao estabelecimento de 
novas missões.18 Previa também a criação do cargo de Procurador dos Índios; 
a proibição da moradia de homens brancos e mestiços nos aldeamentos; a 
repartição bipartite dos índios aldeados, ficando uma parte nos aldeamentos e 
estando outra a serviço dos moradores e da Cora. Os índios seriam considera-
dos livres, tendo assim os seus serviços pagos por salários a serem estipulados 
conforme a especificidade local. Foram atribuídos vinte e cinco índios a cada 
missão e, enfim, foi definido quais deveriam entrar na repartição dos servi-
ços.19 Porém se fazia necessário uma melhor distribuição das responsabilidades 
dos aldeamentos entre as diversas comunidades religiosas. Essa grande divisão 
ocorre em 1693, fixando os campos de atuação dos missionários.20 Essa rede 
de aldeamentos foi dividida entre as ordens que atuavam na colônia amazô-
nica, já que os padres da Companhia não possuíam o número de missionários 
suficientes para garantir a assistência às missões de acordo com as disposições 
do Regimento das Missões.21

Na divisão ocorrida por decisão da Carta Régia de 19 de março de 1693, 
os Capuchos da Piedade ficaram responsáveis por todas as terras e aldeamen-
tos junto da Fortaleza de Gurupá e as terras que estavam para cima do aldea-
mento de Urubucoara (atual município de Almerim), compreendendo os rios 
Xingu, Trombetas e Gueribi. Por conta de imprecisões geográficas e da reali-
dade local, logo surgiram conflitos entre jesuítas e Capuchos da Piedade por 
conta da região do Xingu. Em 1694, o rei deliberou que o distrito da Fortaleza 
do Gurupá fosse confiado aos franciscanos da Piedade.22

Os Piedosos construíram o seu primeiro convento, no interior da Fortaleza 
do Gurupá, ele passou a ser o centro missionário para todo o Estado, auxi-
liando inclusive nas defesas do forte contra as invasões estrangeiras. Também 

18	 FRAGOSO, Hugo, OFM. “A era missionária (1686-1759)”. In: HOORNAERT, Eduardo 
(coord.). História da Igreja na Amazônia. Petrópolis: Vozes, 1990, p. 158.

19	 MELLO, Márcia Eliane Alves de Souza e. “O Regimento das Missões: poder e negociação na 
Amazônia portuguesa”. pp. 50-51.

20	 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pará”, p. 131.
21	 ARENZ, Karl-Heinz. “Entre supressão e consolidação: os aldeamentos jesuíticos na Amazônia 

portuguesa (1661-1693)”. Anais do 3° Encontro Internacional de História colonial: cultura, poderes e 
sociabilidades no mundo atlântico (séc. XV-XVIII), Recife, UFPE, 2010, p. 926.

22	 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pará”, p. 131; WILLEKE, Venâncio, OFM. 
Missões Franciscanas no Brasil (1500/1975). Petrópolis: Vozes, 1974, p. 152.



75  

levantaram, a partir de 1706, um hospício em Belém, com o nome de São José, 
já que não podiam construir um convento por conta da existência do convento 
dos Capuchos de Santo Antônio. O prédio ficou inacabado devido à expulsão 
dos capuchos da Piedade do Estado do Grão-Pará e Maranhão no ano de 
1759. 

Suas missões no interior eram, em ordem alfabética: Arapijó (índios 
Capunas, Mamins e Nambibares), situado na foz do rio Xingu, não muito dis-
tante de Gurupá que, antes de 1693 estava sob o controle dos jesuítas; Atumã 
(índios Pariguis), provavelmente também estava sob jurisdição dos jesuí-
tas antes de 1693, ficou como missão dos Piedosos até 1708, quando ocorre 
a morte de dois frades nas mãos dos aldeados, após guerra em represália a 
esses índios quem assume são os mercedários; Caviana, à margem esquerda 
do Xingu, também missão jesuítica antes da repartição. Curuá-Manema 
(índios Tauiponás, Nambocoaras e Abarés), às margens do rio Curuá, perto 
de Surubiú (atual Alenquer), atividade missionária nesse aldeamento foi uma 
extensão dos trabalhos em Pauxis; Gurupá (índios Tupinambás) localizava-se 
nas proximidades da fortaleza homônima, pouco distante da foz do rio Xingu; 
Gurupatuba (índios Tapuiassus, Apamas, Gonçaris, Manaos e Juriparis), situ-
ado nas margens do rio homônimo, também era pertencente aos jesuítas, atu-
almente Monte Alegre. Maturu (índios Sumas e Toras), à margem esquerda 
do Xingu, próximo a sua desembocadura, antiga missão jesuíta, hoje Porto de 
Moz; Jamundá (índios Babuís, Jamundás, Parucoatós e Uaboís), antiga missão 
jesuítica situada abaixo da confluência do rio Pratucu, os Piedosos mudaram 
o lugar dessa missão em 1698 para a confluência do Tanaquera, voltando pos-
teriormente ao seu primitivo lugar, se tornou a vila de Faro; Pauxis (índios 
Pauxis, Arapiús, Coriatis, Candorizes, Mepuris e Janatuãs), situado junto à 
fortaleza de Pauxis, servia de auxílio e defesa, já que era lugar estratégico para 
a vigilância de embarcações que subiam e desciam o rio Amazonas, tornando-
-se depois a cidade de Óbidos. Surubiú (índios Abarés, Apamas, Orossans e 
Manaos), antes de 1693 os jesuítas haviam desenvolvido trabalhos na região do 
rio Cumá, os Piedosos ao receberem este aldeamento o transferiram, depois de 
1701, para o rio Surubiú, se tornou a cidade de Alenquer e Tocantins (índios 

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL76  

Tocantins), fundada por frei Manoel de Marvão em 1739, provavelmente se 
situava nas proximidades da vila de Cametá.23

A vida e o convívio nesses espaços e a forma como os religiosos se ade-
quaram a cada um deles, criando redes de alianças para se beneficiarem em 
certas situações, ou para se oporem a outros, demonstram que os missionários 
da Piedade também se transformaram em agentes políticos na colônia. Eles 
não se abstiveram de ingressar em tramas e “teias”, tanto políticas ou econô-
micas, visando ao benefício próprio, como no caso da repartição dos aldea-
mentos. Tais relações e minúcias desse cotidiano, ocorridas ao longo dos anos, 
nos espaços de convivência onde os capuchos da Piedade se fizeram presentes 
serão apresentadas a seguir.

Os espaços de convivência: o cotidiano nos aldeamentos

A missão dos franciscanos da Piedade inseriu-se em um contexto em que 
a Coroa portuguesa procurava afiançar o seu domínio na Amazônia, por meio 
de uma ocupação ao mesmo tempo colonizadora e catequizadora. Para Ângela 
Domingues, 

O território amazônico, habitado desde tempos imemoriais pelas etnias 
indígenas, era considerado à luz do direito colonial europeu da época como 
terra livre, porque sobre ela não se exercia a autoridade de outro soberano 
cristão, nem nela viviam povos cristãos. Assim, juridicamente, a autoridade 
da coroa portuguesa sobre solo amazônico só encontraria contestação legí-
tima quando a colonização luso-brasileira colidisse com a colonização de 
outro país europeu. Para tornar sólida e fundamentada a sua autoridade, o 

23	 Os etnônimos dos grupos indígenas citados estão de acordo com a grafia apresentada pela histo-
riografia aqui referendada. Ver MATOS, Frederik Luizi Andrade de. “Desobedientes e absolutos”: 
a atuação dos Capuchos da Piedade durante o governo de Mendonça Furtado. Monografia 
de conclusão de curso (História), Belém: UFPA, 2010; CARVALHO JUNIOR. Espíritos in-
quietos e orgulhosos, p. 29; FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pará”, p. 135-137; 
REIS. A Conquista espiritual da Amazônia, p. 44-45; WILLEKE. Missões Franciscanas no Brasil 
(1500/1975), p. 152. Sobre o aldeamento às proximidades da vila de Cametá, nos informa 
Manoel Barata que, era primeiramente administrada pelos frades carmelitas (1643), depois, em 
1655, para as mãos dos jesuítas, sendo substituídos pelos capuchos da Piedade, em 1693, perma-
necendo estes até 1759. Ver BARATA, Manoel. “A capitania de Cametá”. Revista IHGB, Rio de 
Janeiro, T. 69, parte II, 1908, p. 185-186; CRUZ, Ernesto. “Cametá: aspectos da sua formação”. 
Anais da Biblioteca e Arquivo Públicos (ABAPP), tomo XI, São Paulo: Editora Monumento, 1969, 
p. 51.



77  

príncipe cristão devia proceder à ocupação física do espaço e manifestar o 
desejo de integrá-lo, de forma permanente, na sua área de soberania.24

É nesse locus que os recém-chegados Piedosos, desconhecedores desse 
ambiente, irão começar o seu trabalho missionário. Vale ressaltar que eles se 
inserem no Estado do Maranhão e Grão-Pará a partir do sertão amazônico – 
no caso Gurupá – e não nas duas principais cidades, Belém e São Luís. Isso é 
um dado interessante na medida em que a experiência inicial desses missioná-
rios em plagas maranhenses se dá diretamente em lugares de maiores conflitos, 
em espaços de difusão da penetração portuguesa pela Amazônia; a Fortaleza 
do Gurupá chegou a ser chamada de “boca do sertão”.25 Portanto, os capuchos 
da Piedade aprendem no dia a dia os obstáculos impostos pelos homens e pela 
natureza ao trabalho missionário. 

Infelizmente, por motivos de limitações documentais e historiográficas, 
esse cotidiano não poderá ser analisado de forma mais ampla, inclusive havendo 
casos em que ficou incompleto todo o desenrolar dos eventos. Entretanto, com 
as fontes disponíveis, e com o amparo de uma incipiente historiografia que 
versa sobre o trabalho dos franciscanos no Estado do Maranhão e Grão-Pará, 
será possível verificar algumas situações pontuais que impactaram na vivência 
dos Piedosos no Vale Amazônico. 

Entre essas situações, a maior parte refere-se à questão do trato com os 
indígenas nos aldeamentos e aos conflitos advindos tanto com estes índios 
como com as autoridades coloniais desejosas de contar com esse contingente 
de trabalhadores nativos. Esses casos revelam como os religiosos da Piedade 
integraram-se à sociedade colonial, não sendo meros coadjuvantes nos con-
textos locais, mas atuando de forma decisiva nas situações que os envolviam. 
Também foi permitido saber, através dos relatos dos missionários, a situação 
de escassez de mantimentos nos aldeamentos, além da falta de ornamentos e 

24	 DOMINGUES, Ângela. Quando os índios eram vassalos: colonização e relações de poder no 
Norte do Brasil na segunda metade do século XVIII. Lisboa: Comissão Nacional para as 
Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, 2000, p. 78.

25	 CHAMBOULEYRON, Rafael. “As capitanias privadas no Estado do Maranhão e Pará du-
rante os séculos XVII e XVIII”, Anais do VII Encontro Humanístico CCH-UFMA. São Luís: 
EDUFMA, 2008, p. 260. Esta expressão “boca do sertão” foi cunhada pelo geógrafo e estudioso 
paraense Eidorfe Moreira.

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL78  

vestimentas litúrgicas para as celebrações religiosas e do problema para o envio 
de produtos de primeira necessidade para os religiosos nas missões. 

O frei franciscano Hugo Fragoso aponta que as ordens religiosas adota-
ram três tipos de aldeamentos no seu trabalho missionário. O primeiro tipo 
seriam os aldeamentos régios, com os índios sendo destinados ao serviço do 
rei ou dos colonos, situando-se esses aldeamentos em áreas de administração 
direta real, exercida através de um governador geral. A maior parte das missões 
do Pará pertencia a esse grupo. O segundo tipo denominado aldeamentos de 
donatários, localizados nas terras destes, sofrendo assim a intervenção direta 
dos proprietários, e por último, os aldeamentos dos religiosos, denominados de 
“doutrinas”, se destinando ao uso exclusivo dos missionários.26

Essa classificação de aldeamentos adequava-se mais à realidade fran-
ciscana. Claramente, há uma generalização por parte desse autor em colocar 
em análise única as formas de aldeamento das três Províncias franciscanas. 
Entretanto, as mudanças, quando ocorreram, não alteraram significativamente 
a visão dos missionários sobre os aldeamentos e a relação com os indígenas que 
habitavam esses espaços. Poucos estudos dedicaram-se a mostrar esse traba-
lho missionário diário desenvolvido pelos franciscanos. Dessa feita, se tomará 
como base o estudo do frei Hugo Fragoso. Este, pauta seu trabalho em fon-
tes que versam sobre os franciscanos, presentes em arquivos portugueses, mas 
principalmente nos Estatutos das três Províncias franciscanas que estiveram 
na Amazônia: Santo Antônio, Conceição e Piedade. Infelizmente, para o caso 
dos capuchos da Piedade, não foi possível a consulta desses Estatutos. Dessa 
forma, as descrições feitas por Fragoso serão de fundamental importância. 

Fragoso chama a atenção para o fato de que toda a atividade missio-
nária estava ligada às Províncias franciscanas sediadas em Portugal. Por 
conta dessa ligação, os religiosos estavam como que presos por um “cordão 
umbilical”. Entrementes, os missionários que aqui aportavam observavam a 
Amazônia sob uma perspectiva portuguesa, pois vinham para o Maranhão 
e Grão-Pará como “uma prestação de serviço temporário, e não como uma 
opção pela terra”. Na colônia, os franciscanos primeiramente respondiam ao 
seu Comissário regional e abaixo desse, o Presidente das Missões, um superior 

26	 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pará”, p. 131-132.



79  

subalterno. Cada Província franciscana portuguesa tinha, no Pará, os dois car-
gos referidos anteriormente.27 

Os missionários, ao serem enviados para os aldeamentos, recebiam uma 
preparação prévia. Acredita-se que essa preparação adicional já se dava nas 
próprias Províncias franciscanas em Portugal, transparecendo isso dos estatu-
tos provinciais, sendo já orientados para as missões aqueles que faziam a opção 
de serem enviados para as colônias. Porém, somente ao chegarem ao Pará, 
os missionários recebiam sua introdução, de fato, à atividade missionária, que 
incluía estudos filosóficos e teológicos, além do estudo das línguas dos índios. 
Posteriormente, eram imediatamente inseridos nas atividades dos aldeamen-
tos para os quais foram destacados, devendo haver em cada um desses, livros 
de catequese, em língua indígena. Nesses aldeamentos recebiam as visitas do 
Comissário ou do Presidente das Missões, no intuito de observarem o bom 
andamento dos trabalhos desenvolvidos. No Pará, os missionários deviam per-
manecer de cinco a dez anos, de acordo com os estatutos de cada Província, 
só devendo retornar a Portugal, antes desse prazo, em casos extraordinários.28 

Passavam então os missionários aos seus primeiros contatos com os indí-
genas, destacando-se o descimento de índios para os aldeamentos. Foram 
organizadas incursões para persuadir com a ajuda dos índios já cristianizados 
aqueles que ainda se encontravam em suas aldeias originais, a “descerem” para 
os aldeamentos, com a perspectiva de torná-los cristãos. Utilizou-se o exemplo 
dos que já estavam cristianizados para convencerem os demais. Mas, nem sem-
pre essa tarefa era bem-sucedida, pois os índios eram conhecedores dos abusos, 
violências e escravizações por parte dos colonos, dificultando assim o trabalho 
dos missionários. Os missionários incorriam grandes perigos nesses descimen-
tos, além das dificuldades naturais das viagens29, mas também enfrentavam 
obstáculos até mesmo nos próprios aldeamentos. 

27	 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pará”, p. 141.
28	 Ibidem, pp. 141-142. Maria Adelina Amorim, em sua tese, demonstra, para o caso dos capuchos 

de Santo Antônio, como os Estatutos dessa Província já se adequavam às questões concretas da 
missionação, como a questão indígena, dos produtos colhidos no sertão e os assuntos sobre a lín-
gua a ser falada nas missões. A historiadora também demonstra as estratégias de aprendizagem 
e os estudos teológicos formadores dos antoninos que vinham para o trabalho missionário na 
Amazônia. Ver AMORIM. A missionação franciscana no Estado do Grão-Pará e Maranhão (1622-
1750), pp. 355-367.

29	 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pará”, p. 142.

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL80  

Passada essa primeira etapa de contatos, seguia-se então outros aspec-
tos-chave do trabalho missionário dos franciscanos. O primeiro deles era a 
catequese. O estabelecimento dos aldeamentos visava alguns benefícios para 
a coroa portuguesa, como a garantia da posse da terra, o favorecimento da 
expansão da conquista e a defesa de pontos considerados estratégicos. Por essas 
razões, a transmissão da “doutrina” cristã aos índios, em horários regulares, 
todos os dias era tida como fundamental para consolidar as missões. Deveria 
essa “doutrina” ser repassada na língua nativa dos índios, enquanto ainda não 
tivessem aprendido o português, sendo incentivado ao longo dos anos o ensino 
da língua portuguesa nos aldeamentos.30

Também era considerada de primordial importância para o múnus mis-
sionário, a administração dos sacramentos e a celebração da liturgia. Olhava-se 
com atenção principalmente para dois deles, o batismo e a extrema-unção. No 
caso da extrema-unção, esta deveria ser estritamente aplicada por conta do ele-
vado índice de mortandade de índios, principalmente durante os períodos de 
epidemias. Com relação à liturgia, sempre se procurava dar um aspecto de sole-
nidade às cerimônias para impressionar por meios visuais o gentio em busca 
de uma adesão mais íntima ao cristianismo.31 Por isso, constará em diversas 
correspondências de religiosos da Piedade ao longo dos anos pedidos aos seus 
procuradores no reino de ornamentos e paramentos para a execução solene do 
culto nas missões. 

A situação moral dos índios nos aldeamentos, de acordo com a percepção 
dos religiosos, também foi objeto de ações dos padres. Os missionários defen-
diam a renúncia total, por parte dos índios, dos seus “ritos gentílicos” e costu-
mes considerados pagãos, como por exemplo, a nudez. Deveriam abandonar 
essas tradições ancestrais e adquirir os “bons costumes”. Os religiosos então 
precisavam dar um bom exemplo, chamado também de testemunho de vida, 
ou seja, manter uma vida irrepreensível nos aldeamentos, mas também evitar 
o contato dos índios com os colonos. Essa segregação foi uma das principais 
causas de queixas dos colonos contra os missionários, pois reclamavam que 
quando necessitavam do braço indígena, este era recusado pelos religiosos32, 
gerando alguns conflitos, como será visto mais adiante. 

30	 Ibidem, p. 143. 
31	 Ibidem, p. 144.
32	 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pará”, pp. 144-145.



81  

Um último ponto a ser discutido era o tratamento caritativo a ser apli-
cado aos indígenas. Recomendava-se ser de forma paternal, principalmente 
para com os doentes, mas também deveria manifestar-se no tocante ao sus-
tento dos índios nos aldeamentos, que tinha que ser providenciado pelos mis-
sionários.33 Nos Estatutos, havia a indicação de que os trabalhos destinados 
aos indígenas não fossem demasiado pesados. E até nos castigos infligidos 
pelos missionários aos nativos, conforme a lógica da administração temporal 
que exerciam sobre os aldeamentos, os missionários não deveriam exceder-se.34 
Possivelmente esses castigos e maus-tratos impostos aos indígenas tenham 
suscitado o levante destes contra os religiosos, como será visto a seguir, levando 
inclusive a casos de diversos missionários assassinados nos aldeamentos. 

Passaremos, assim, a demonstrar as dificuldades, problemas e as respecti-
vas soluções tomadas pelos Piedosos, no decorrer dos anos, nos diversos espa-
ços da colônia.

Uma das dificuldades enfrentadas pelos missionários se relacionava ao 
trato com os indígenas nas missões, visto que as relações entre esses dois agen-
tes nem sempre foram amistosas. Vamos a alguns casos e seus desdobramen-
tos. Em 1709, na aldeia de Arapijó, uma das administradas pelos capuchos 
da Piedade, ocorreu um caso de violência praticada no interior da missão. 
Quem relata tal fato é o governador do Estado do Maranhão e Grão-Pará, 
Cristóvão da Costa Freire, ao rei D. João V. De acordo com Costa Freire, após 
viagens efetuadas pelo padre Inácio Roiz Távora, Visitador Geral do Bispado 
do Maranhão, este requereu ao governador que mandasse investigar uma pes-
soa que havia ateado fogo em três índias da aldeia de Arapijó, sendo que duas 
corriam perigo de morte. Ao efetuar-se o sumário das testemunhas que depu-
seram no dito caso, verificou-se que o executor do castigo às índias havia sido 

33	 Essa conduta que deveria ser levada a cabo pelos franciscanos assemelha-se ao modo de proceder 
dos jesuítas, instituído a partir de um regulamento interno conhecido como Visita. Como já 
foi citado no primeiro capítulo, no século XVII, o padre Antônio Vieira produziu a Visita, que 
formava um conjunto de recomendações para os missionários acerca do trato com os índios al-
deados. Esse documento denotava um duplo objetivo: fortalecer a coesão entre os jesuítas espa-
lhados pelo “sertão amazônico” e impressionar os índios através de um comportamento paternal. 
Ver ARENZ, Karl Heinz; SILVA, Diogo Costa. “Levar a luz de nossa Santa Fé aos sertões de muita 
gentilidade”: Fundação e consolidação da missão jesuíta na Amazônia Portuguesa (século XVII). 
Belém: Editora Açaí, 2012, p. 30-33.

34	 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pará”, p. 146. 

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL82  

o próprio missionário da aldeia, o padre frei João de Marvão35, religioso da 
Piedade. O governador apontava então a culpa do religioso e, também, acusava 
a conivência do Comissário das Missões da Piedade, frei Manoel de Souzel, 
que não advertia e nem castigava os seus missionários subordinados.36 A cor-
respondência do governador ainda acrescentava um outro caso de um índio 
que havia ferido o rosto de um padre, frei José do Monte Mor, pertencente aos 
capuchos da Piedade, e missionário da aldeia Maturu. 

Em casos como esses, o Conselho Ultramarino se pronunciava para o 
conhecimento do rei. E na resposta enviada ao governador constavam algu-
mas orientações. Para o primeiro caso, das índias queimadas, ordenava-se que 
as investigações fossem mais diligentes, para que não houvesse prejuízos na 
propagação da fé católica entre os índios, pois não se mostrava crível o sumá-
rio das testemunhas, e como medida imediata se determinava a retirada do 
religioso da Piedade da missão, não sendo permitido que se fixasse em outra. 
Sobre o outro caso, o do padre ferido no rosto, as ordens seguiam o mesmo 
padrão – mais investigações por dúvidas nos testemunhos – com o acréscimo 
de averiguar também se este ato praticado pelo índio não foi uma resposta a 
outro ato, mais excessivo, praticado pelo religioso, possivelmente castigos físi-
cos praticados contra os índios. Essas ordens vinham acompanhadas de uma 
crítica aos missionários da Piedade de que estariam incorrendo em condutas 
impróprias, causando ruína ao trabalho missionário. Mais abaixo no docu-
mento, vem o parecer do Conselho, datado de julho de 1710, determinando 
que o missionário fosse indiciado em culpa gravíssima, devendo o Prelado da 
Piedade, enviá-lo ao Reino, e depois de averiguada a verdade, se procederia 
conforme a vontade real.37 

As violências ocorreram de ambos os lados, algumas com casos mais gra-
ves chegando a assassinatos. Em 1705, dois missionários da Piedade, residen-
tes no aldeamento de Atumá, foram assassinados, causando reações por parte 
da Coroa contra os indígenas. Esse caso aparece citado em uma consulta feita 

35	 Deve-se explicar para efeito de dirimir quaisquer dúvidas que os nomes de batismo dos frades 
da Piedade sempre vêm acompanhado do local do seu nascimento, enquanto nos outros ramos 
franciscanos, usam o nome dos santos de sua devoção, ver AMORIM. A missionação franciscana 
no Estado do Grão-Pará e Maranhão (1622-1750), p. 374. 

36	 “Carta do governador e capitão-general, Cristóvão da Costa Freire, para o rei D. João V”, datada 
de 15 de fevereiro de 1710. AHU, Pará, cx. 5, doc. 450.

37	 Ibidem. 



83  

pelo Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II, respondendo ao pedido do 
frei Manoel de Souzel, Presidente dos religiosos da Piedade do Estado do 
Maranhão, para o envio de mais religiosos, por conta do assassinato do frei 
Antônio de Vila Viçosa e seu companheiro religioso, pelos índios de Atumá. 
Em anexo a essa consulta constavam duas cartas, a enviada pelo padre que gerou 
a consulta por parte do Conselho, e outra escrita por Antônio Albuquerque 
Coelho de Carvalho, que havia sido governador do Maranhão. Morando no 
Reino, este costumava ser sempre consultado quando se tratava de assuntos 
relacionados ao Maranhão e Grão-Pará. 

Frei Manoel do Souzel dizia em sua carta que em 1703 os “tapuias” tinham 
matado o frei Antônio de Vila Viçosa, e seu companheiro, ateando fogo em 
tudo. Aproveitava com isso para reclamar do estado das missões e do redu-
zido número de missionários, sendo que na maioria das missões havia somente 
um religioso. Ameaçava, dessa forma, que os Piedosos abandonariam algumas 
missões, se o rei não procurasse o Provincial no Reino e mandasse frades para 
suprirem essa necessidade.38 Já a carta de Antônio Coelho de Carvalho versava 
também sobre o assassinato do frei Antônio de Vila Viçosa e pedia um castigo 
ao gentio pela aleivosia cometida e pelo dano causado à missão do Atumá, 
servindo assim de exemplo para os outros índios. Quanto à falta de missioná-
rios da Piedade, aconselhava que fossem remetidos religiosos ao Maranhão a 
fim de remediar esse problema.39 A partir da análise dessas correspondências, 
os conselheiros seguiram, em sua maioria, os conselhos de Antônio Coelho 
de Carvalho, e no caso do assassinato dos padres, o Conselho deixava a cargo 
do rei a medida apropriada a ser tomada. Com relação ao pequeno número de 
missionários da Piedade no Estado do Maranhão, os conselheiros propunham 
ao rei que escrevesse ao Provincial da Piedade em Portugal para que enviasse 
novos sujeitos para aquela missão.40 

38	 “Carta do Presidente dos religiosos da Piedade do Estado do Maranhão, Padre Frei Manoel 
de Souzel, para o rei D. Pedro II”, datada de 25 de fevereiro de 1705, anexo à “Consulta do 
Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II”. datada de 26 de setembro de 1705. AHU, Maranhão, 
cx. 10, doc. 1078.

39	 “Carta de Antônio Coelho de Carvalho para o rei D. Pedro II”, datada de 16 de setembro de 
1705, anexo à “Consulta do Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II”. datada de 26 de setembro 
de 1705. AHU, Maranhão, cx. 10, doc. 1078.

40	 “Consulta do Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II”. datada de 26 de setembro de 1705. 
AHU, Maranhão, cx. 10, doc. 1078.

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL84  

O caso dos padres assassinados no aldeamento de Atumá só terá o seu 
desdobramento final alguns anos depois dessa correspondência. De acordo com 
uma carta enviada pelo rei, em abril de 1708, para o governador do Maranhão, 
Cristóvão da Costa Freire, este lhe referia que havia no seu Conselho 
Ultramarino uma consulta que fora enviada pela Junta das Missões, dando 
conta das missões do Pará e de uma devassa efetuada para averiguar a morte de 
dois padres, frei Antônio de Vila Vianna41 e frei Pedro de Évora, assassinados 
pelos índios do aldeamento de Atumá. Ordenava, assim, ao governador que 
averiguasse com os índios dessa missão, mandando que lhe entregasse aqueles 
que cometeram tal delito, devendo o governador castigá-los de acordo com as 
leis reais. E caso os índios não entregassem os culpados, deveria o governador, 
nesse caso, proceder à guerra.42

A partir de então, correspondências esparsas e incompletas revelam que 
em 1709, em outra carta enviada pelo rei ao governador Cristóvão Freire, 
este dá conta ao rei sobre como se deu a execução da ordem de castigo aos 
índios de Atumá. O governador enviara o sargento-mor Pedro da Costa Raiol, 
como cabo da Tropa, e por capitães Francisco Fernandes Meira e Manoel de 
Braga, por serem grandes conhecedores dos sertões amazônicos para atacarem 
os índios. Porém, o Provedor da Fazenda não havia colaborado nas despe-
sas, munições e mantimentos para soldados e índios que tomaram parte nessa 
expedição, forçando assim o governador a aceitar a proposta de Bento Gomes 
Correa que oferecera ajuda nas despesas e provimentos da Tropa, em troca 
do recebimento de índios que fossem feitos cativos na referida expedição por 
Pedro Raiol.43 

Tal diligência liderada por Pedro da Costa Rayol não fora bem recebida 
pelos Principais dos índios, que se recusaram a entregar os culpados do suposto 
delito. Os indígenas atacaram a tropa de Pedro Raiol, matando um índio e 
ferindo outros cinco que estavam em companhia dos soldados, o que resultou 

41	 Na missiva enviada pelo Presidente dos religiosos da Piedade, o nome deste frei é grafado como 
Frei Antônio de Vila Viçosa. Acreditamos ser este o nome correto, ocorrendo talvez aqui um 
erro do copista que transcreveu esta carta contida no chamado “Livro Grosso do Maranhão”. 

42	 “Sobre a morte que o Gentio da Aldeia do Atumá deram a dois missionários”. 9 de abril de 1708. 
ABN, vol. 67 (1948), p. 26.

43	 “Sobre o castigo dos índios da aldeia do Atumá, pela morte que deram aos dois missionários Frei 
Antônio de Vila Viçosa, e Frei Pedro de Évora”. 27 de agosto de 1709. ABN, vol. 67 (1948), p. 
61.



85  

na ofensiva da tropa, matando mais de quarenta índios revoltosos e fazendo 
outros prisioneiros. Entre os pertences dos prisioneiros foram encontradas duas 
casulas, pertencentes aos religiosos mortos, dando provas da cumplicidade dos 
índios da missão com os infratores. Concluía o rei dizendo que o governador 
havia feito o correto nessa expedição, fazendo guerra a esses índios que não 
quiseram entregar os culpados das mortes dos missionários, e que procedesse à 
aplicação das leis aos que foram presos em poder das casulas dos missionários, 
pois se supunha que seriam estes os verdadeiros culpados do crime. Também 
mandava agradecer a Bento Gomes Correa pelo serviço prestado em dar todo 
o necessário para a guerra.44

Acompanhando a repercussão desse caso nas correspondências, não foi 
possível identificar a real motivação que levou os índios da aldeia de Atumá a 
levantarem-se contra os frades. Podemos inferir que fosse uma possível reação 
a algum tipo de maus-tratos ou a castigos infligidos aos índios por desobede-
cerem às obrigações do cotidiano do aldeamento. Porém, tanto esse caso como 
o anterior, do padre que tinha tido o rosto cortado por um índio, ilustram uma 
situação bastante interessante do ponto de vista da administração dos aldea-
mentos religiosos: a reação ou resistência dos indígenas aldeados. Cabe então 
uma reflexão acerca desses “levantes” praticados pelos indígenas.45 

Ao trabalhar com uma perspectiva sobre os comportamentos de resis-
tência para a Amazônia portuguesa no século XVIII, Rui Gomes Coelho 
demonstra que, ao tratar de um processo de 

[...] choque e tensão que pode adoptar contornos variados, devemos assu-
mir com certa naturalidade o surgimento de vias alternativas de gestão de 
poder, quer na direcção da satisfação dos intentos dos grupos que detém 
o poder dominante – neste caso económico, social e político –, quer bus-
cando formas de lhe resistir, tanto perifericamente, como abrindo caminho 
para a sua suplantação.46 

44	 Ibidem.
45	 Para efeito de conhecimento, o padre jesuíta João Daniel no século XVIII, também se refere ao 

comportamento inapropriado de alguns missionários como motivo para reações imprevisíveis 
dos indígenas. Ver DANIEL, João. Tesouro descoberto no Máximo Rio Amazonas. Vol. 1. Rio de 
Janeiro/Belém: Contraponto/Prefeitura Municipal de Belém, 2004, pp. 299-301.

46	 COELHO, Rui Gomes. “Comportamentos de resistência à integração colonial na Amazônia 
portuguesa (século XVIII)”. Anais de História de além-mar. Lisboa/ Ponta Delgada, vol. X, 2009, 
p. 131. 

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL86  

Para o referido autor, há uma historiografia que se habituou a ver nos gru-
pos sociais menos favorecidos, especialmente os indígenas, o papel de vítimas 
da história, surgindo atualmente trabalhos que mostram que estes possuíam 
voz ativa, particularmente na perspectiva de construção dos poderes coloniais. 
Assim, os estudos das comunidades indígenas revelam estas como “participan-
tes dinâmicos de um processo histórico cuja leitura tem sido, também ela, cada 
vez mais contextual”.47 Dessa forma, ao analisar esses processos de resistência, 
Rui Coelho os divide em categorias. Utilizaremos a primeira delas denomi-
nada de “resistência violenta”. O referido autor destaca três elementos dentro 
da “resistência violenta”: a guerra, as fugas e deserções e as revoltas.48 A aná-
lise de Rui Coelho nos auxilia na compreensão sobre a dimensão da atitude 
tomada pelos indígenas que feriram/mataram os padres da Piedade a partir do 
seu olhar sobre as revoltas. 

Entendendo revolta como uma “atitude de ruptura violenta tendente à 
reposição de uma ordem pré-estabelecida, entretanto violada”, Rui Gomes nos 
mostra que os fundamentos de uma rebelião vão além das crises de abasteci-
mento ou de agravamento de uma determinada carga fiscal, principalmente 
para o caso dos índios aldeados. Os indígenas tinham como pretexto para 
levantes, sobretudo o desrespeito de colonos e autoridades aos seus hábitos 
culturais, e um sentimento de unidade étnica.49 

Mas olhando de perto o caso dos índios que se levantaram contra os 
missionários Piedosos, mesmo que não fosse um levante mais organizado, pois 
iniciado, possivelmente, a partir de uma reação espontânea, podemos acrescen-
tar à análise feita por Rui Gomes que os índios também se rebelaram contra os 
possíveis abusos e excessos de poder cometidos pelos religiosos nos aldeamen-
tos. Esse comportamento violento atacando um símbolo religioso – o missio-
nário – pode ser entendido como um modo de reação a todo o sistema colonial 

47	 Ibidem. Neste ponto Rui Gomes Coelho enumera três principais obras que marcariam essa 
“virada” historiográfica: DOMINGUES. Quando os índios eram vassalos; SANTOS, Francisco 
Jorge dos. Além da Conquista. Guerras e rebeliões indígenas na Amazônia pombalina, Manaus: 
Editora da Universidade do Amazonas, 2002; COELHO, Mauro Cezar. Do sertão para o mar – 
Um estudo sobre a experiência portuguesa na América, a partir da colônia: o caso do Diretório dos 
Índios (1750-1798). Tese (doutorado em História) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2005.

48	 COELHO, Rui Gomes. “Comportamentos de resistência à integração colonial na Amazônia 
portuguesa (século XVIII)”, pp. 134-152.

49	 Ibidem, pp. 148-149. 



87  

e a forma como os indígenas se viam inseridos nesse sistema. Corrobora para 
isso a atitude dos indígenas do aldeamento que decidiram não entregar os pos-
síveis culpados, sofrendo assim uma guerra ofensiva por parte das autoridades 
coloniais. A recusa obstinada resulta em um conflito armado, que termina com 
a prisão dos possíveis infratores do delito que estavam em poder dos pertences 
dos religiosos, além da escravização e da morte de muitos índios. 

Mas o cotidiano das aldeias não se resumia apenas a violências praticadas 
de ambos os lados. Também se vivia, no dia a dia do sertão amazônico, a cons-
tante ameaça de invasões (castelhanos e franceses), a iminente possibilidade de 
batalhas e conflitos pela posse de territórios. Recorria-se aos braços indígenas 
dos aldeamentos para guiar e auxiliar os soldados das fortalezas e casas-fortes, 
além dos afazeres diários que necessitavam, segundo a ótica dos soldados, do 
trabalho dos índios. Por conta dessa situação, os missionários, caso atendessem 
a todos esses pedidos por índios, poderiam ganhar a simpatia dos sargentos e 
capitães desses citados espaços, ou serem duramente criticados e reprimidos 
por não cederem os índios requisitados pelas autoridades militares. O caso a 
seguir ilustra uma situação de conflito entre um militar responsável por uma 
casa-forte e um missionário responsável por um aldeamento que resolve não 
atender ao pedido deste militar.

O governador do Estado do Maranhão Cristóvão da Costa Freire escreve 
ao rei D. João V em 1709, relatando um conflito ocorrido entre um missioná-
rio e militares. Tudo começou quando o alferes tenente da Casa-Forte do rio 
Negro, Balthazar Álvares Pestana, obteve informações de que os castelhanos 
de Quito haviam chegado ao sertão do rio Solimões. Com receio de invasões 
havia pedido socorro de munições e soldados ao cabo da Fortaleza do Tapajós. 
Este enviou o sargento Joaquim Pereira até a aldeia de Gurupatuba para pedir 
alguns índios ao missionário responsável por ela. Porém, o sargento recebeu 
uma recusa por parte do frei Pedro do Redondo, religioso da Piedade, negando 
ceder os índios e ainda o destratou. E completava o missionário, dizendo que 
a guerra, caso ocorresse, se daria no distrito dos religiosos do Carmo (fazendo 
referência a repartição das missões ocorrida em 1693), cabendo a estes ceder os 
índios, e só cederia índios se houvesse uma ordem expressa do seu Prelado que 
estava em Belém.50 A carta do governador terminava dizendo que não houve 

50	 “Carta do governador e capitão-general do Estado do Maranhão, Cristóvão da Costa Freire, 
para o rei D. João V”, datada de 22 de dezembro de 1709. AHU, Pará, cx. 5, doc. 440.

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL88  

invasões, mas também não ocorreu o envio de reforços para a Casa-Forte do 
rio Negro por ausência de índios que remassem as canoas. Assim, o governador 
pedia ao rei que advertisse os religiosos sobre este caso e lhes mostrasse como 
deveriam proceder com relação ao serviço real.51 

A partir dessa denúncia do governador, o destino do frei Pedro do 
Redondo passa a ser objeto de diversas missivas trocadas com o Reino. Em 
1710, duas cartas reais apontavam a resolução desse caso: o recolhimento 
do frei para Portugal. Na primeira correspondência, determinava que o frei 
embarcasse no primeiro navio e que, chegando à capital, fosse enviado para o 
convento mais “retirado, e distante que tiver na sua Província, para que veja, 
que este castigo se lhe dá pela culpa em que incorreu”. Também orientava ao 
Prelado que advertisse aos seus religiosos para que, quando fossem solicita-
dos índios para os serviços reais, se cumprisse a solicitação imediatamente, 
pois caso contrário, estariam descumprindo as ordens reais.52 Um mês depois, 
em segunda carta, o rei confirma o recolhimento do frei Pedro do Redondo, 
pedindo urgência, sugerindo que, caso o navio que estava indo ao Pará não 
tivesse capelão para vir na viagem de volta a Portugal, colocasse o frei como 
capelão, para vir melhor acomodado; e se já houvesse capelão no dito navio, 
deveria ordenar ao Provedor da Fazenda Real que lhe desse todo o necessário 
para a viagem e passagem livre por conta da Fazenda, pois, visto que os religio-
sos da Piedade eram pobres, não teriam como suprir essas despesas.53 

Quase dois anos após o envio da ordem para que fosse remetido ao reino, 
o frei Pedro do Redondo ainda permanecia na capitania do Pará. Em nova 

51	 Ibidem.
52	 “Os prelados das Missões não podem recusar os índios que o serviço do Rei exija”. 7 de julho 

de 1710. Anais da Biblioteca e Arquivo Público do Pará. Belém: Imprensa de Alfredo Augusto 
Silva, tomo I, 1902, doc. 89, p. 131. Esta carta do rei também se encontra no “Livro Grosso do 
Maranhão” e nos anexos de um ofício do Bispo do Pará, D. Miguel de Bulhões, datado de 1755. 
Ver “Sobre se lhe ordenar faça embarcar na primeira embarcação para este Reino ao missionário 
Frei Pedro do Redondo, pela negação e desobediência que fez em não dar os índios que se lhe 
pediram para o serviço Real”. 7 de julho de 1710. ABN, vol. 67 (1948), p. 75; “Carta do rei, D. 
João V, para o governador e capitão-general do Estado do Maranhão, Cristóvão da Costa Freire” 
(cópia), datada de 7 de julho de 1710, anexo ao “Ofício do Bispo do Pará, D. Miguel de Bulhões, 
para o Secretário de Estado dos Negócios Estrangeiros e da Guerra, Sebastião José de Carvalho 
e Melo”, datado de 15 de dezembro de 1755. AHU, Pará, cx. 39, doc. 3691.

53	 “Sobre se lhe recomendar remeta no primeiro Navio que d’aquele Estado sair para este Reino a 
Frei Pedro do Redondo, para se lhe dar o castigo igual a culpa em que incorreu pela negação que 
fez dos índios sendo-lhe pedidos para o meu serviço”. 13 de agosto de 1710. ABN, vol. 67 (1948), 
p. 85.



89  

correspondência trocada entre o rei e o governador, o monarca relatava que de 
acordo com o Comissário dos religiosos da Piedade, em carta endereçada ao 
rei anteriormente, o frei já havia sido retirado da missão em que residia para 
embarcar para o reino. Todavia, o frei achava-se doente, impossibilitando o 
seu embarque imediato. Ordenava então o rei que o governador deveria fazer 
embarcar o religioso quando este estivesse livre de suas moléstias.54 

O que se pode compreender a partir da atitude do frei Pedro do Redondo 
e da resolução, imposta pelo Conselho Ultramarino, determinando a sua 
expulsão da colônia? Primeiramente, a atitude do frei demonstra um compor-
tamento ativo perante os agentes coloniais, contrariando uma ideia de passivi-
dade dos franciscanos inseridos no projeto de expansão do Império português. 
Adota uma postura de desobediência e afrontamento às decisões reais, primei-
ramente ao recusar-se de ceder os índios e, depois, ao esquivar-se de embarcar 
para o reino. Essas atitudes são “oposições direcionadas aos representantes do 
poder régio, em nenhum momento esses frades vão tentar atingir a Coroa”.55 
Relacionam-se a fatores políticos e econômicos, como nesse caso, que envolvia 
a mão de obra indígena dos aldeamentos.

O motivo alegado para o seu não embarque, por encontrar-se doente, 
também foi um recurso utilizado por alguns capuchos da Piedade no contexto 
da expulsão da Província, em 1759, durante o governo de Francisco Xavier de 
Mendonça Furtado.56 Provavelmente, frei Pedro do Redondo utilizou-se desse 
artifício na tentativa de ludibriar a decisão do Conselho Ultramarino. A deter-
minação repressiva imposta pelo Conselho Ultramarino, e confirmada pelo 
monarca, parte do pressuposto da gravidade da infração cometida pelo frei. 
Essa infração, a recusa de ceder índios requeridos para a defesa de territórios 
fronteiriços com os domínios espanhóis, incorria em desobediência grave, pois 
a atitude do frei colocava em risco a própria soberania lusa sobre os territórios 
amazônicos, levando a uma fragilização da força portuguesa perante o adver-
sário ibérico. Por isso, a atitude enérgica, rígida e quase que instantânea do 
Conselho Ultramarino e do rei.57 

54	 “Sobre remeter para este Reino a Frei Pedro do Redondo”. 27 de janeiro de 1712. ABN, vol. 67 
(1948), pp. 99-100.

55	 CARVALHO JUNIOR. Espíritos inquietos e orgulhosos, p. 109.
56	 Ver MATOS. “Desobedientes e absolutos”, pp. 98-100.
57	 CARVALHO JUNIOR. Espíritos inquietos e orgulhosos, pp. 127-128.

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL90  

Todavia, nem sempre os religiosos da Piedade foram caracterizados como 
desobedientes ou abusivos aos olhos dos agentes coloniais. O mesmo governa-
dor Cristóvão da Costa Freire elogiou o comportamento do padre Comissário 
da Província da Piedade, frei Manoel de Moura em correspondência trocada 
com o rei. Tal elogio se deu a partir da atitude do padre Comissário em acei-
tar a proposta de transferência do aldeamento de Maturu para próximo da 
Casa-Forte do rio Trombetas, com a justificativa de que os soldados daquele 
espaço (que também possuía um presídio) pudessem ter “pescadores, e braços 
para remarem as canoas em que iam buscar farinha, e outros serviços reais”.58 
Concluía o governador afirmando que o frei Manoel de Moura empregava 
grande zelo nos serviços reais, porém enfrentava um grande obstáculo, que 
era a falta de missionários para trabalharem nas missões da sua Província. O 
governador pedia ao rei que mandasse na primeira ocasião alguns religiosos 
para acudirem à Missão dos Capuchos da Piedade.59 Em relação a esse pedido 
por mais religiosos, o monarca respondeu informando que já havia mandado 
ordem ao Provincial dos religiosos da Piedade, em Portugal, para que enviasse 
alguns missionários à missão da capitania do Pará.60 

Entretanto, os elogios proferidos pelo governador alguns anos antes 
deram lugar a queixas contra o padre Comissário frei Manoel de Moura. Tal 
mudança aconteceu com a negativa do Comissário em mandar missionário 
para o aldeamento que ficava junto à Casa-Forte do rio Trombetas. Essa nega-
tiva se dava por conta do número reduzido de religiosos suficientes para pro-
ver os aldeamentos que pertenciam a sua administração. O governador então 
queixou-se ao rei, que respondeu com uma ameaça por escrito ao Provincial 
da Piedade em Portugal, determinando que mandasse os religiosos necessários 
para acudirem às missões do Maranhão, e que se não o fizesse, mandaria tirar 
da administração os Piedosos das suas missões entregando a missionários de 
outra ordem religiosa.61 

58	 “Carta do governador e capitão-general do Estado do Maranhão, Cristóvão da Costa Freire, 
para o rei D. João V”, datada de 9 de agosto de 1712. AHU, Pará, cx. 6, doc. 490.

59	 Ibidem.
60	 “Sobre a falta que há de missionários da Província de Nossa Senhora da Piedade”. 17 de janeiro 

de 1713. ABN, vol. 67 (1948), p. 112.
61	 “Sobre o comissário dos Religiosos da Piedade não mandar um missionário que o Governador 

lhe pediu da parte de Sua Majestade para uma aldeia com pretexto da falta de Religiosos se 
lhe ordena escolha de outras Religiões aqueles sujeitos que entender podem ser úteis para este 



91  

É interessante essa mudança repentina do governador do Maranhão 
e Grão-Pará. Primeiramente, elogia e até mesmo chega a interceder pelos 
Piedosos, para logo depois reclamar quando a sua solicitação não foi atendida. 
Roberto Zahluth lança luz sobre essa situação. Segundo esse historiador, os 
capuchos (englobando as três Províncias) criaram laços com diferentes agentes 
e assumiram uma multiplicidade de posturas quanto à questão da adminis-
tração dos aldeamentos indígenas. De fato, ao criarem mecanismos que os 
auxiliaram na formatação de redes de relação no espaço colonial amazônico, 
os franciscanos podiam manter tanto relações de conflito como também de 
alianças, de acordo com o que fosse conveniente.62

Voltando aos frades Piedosos, podemos inferir que, ao decidir transferir o 
aldeamento para próximo da Casa-Forte do Trombetas, o frei capucho buscava 
algo que beneficiasse também a sua missão, não visando somente ajudar os sol-
dados da referida fortificação, mas também a possibilidade de uma vantagem 
futura advinda com a transferência do aldeamento. Diversas são as possibilida-
des para o pedido de transferência ter sido aceito. O padre Comissário poderia 
estar buscando proteção para o seu aldeamento, visto que a nova localização 
lhe facultaria essa intenção; poderia também estar buscando estabelecer-se em 
um terreno mais fértil, ou nas proximidades de algum espaço abundante de 
drogas do sertão. Ou até mesmo, buscava o padre Comissário valer-se dessa 
iniciativa para poder conseguir prestígio com o governador para, assim, con-
seguir o seu intento, ou seja, o apoio do governador para que pedisse ao reino 
mais missionários para a sua Província, um pedido antigo dos padres Piedosos.

Para além de conflitos, alianças e violências sofridas ou praticadas pelos 
Piedosos, outro tema surge na documentação: o sustento dos padres nas mis-
sões. Durante as décadas de 1740 e 1750, diversas cartas enviadas pelos religio-
sos ao Reino se concentravam em solicitações e reclamações para pagamento de 
suas côngruas (espécie de “salário”), além de pedidos de ornamentos, vestimen-
tas litúrgicas e mantimentos para o dia a dia nos aldeamentos. Mas tais fontes 

ministério não os danos aquele Comissário sendo requerido”. 5 de junho de 1715. ABN, vol. 67 
(1948), p. 128.

62	 CARVALHO JUNIOR. Espíritos inquietos e orgulhosos, pp. 100-101.

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL92  

não revelam explicitamente o motivo dos pedidos, assim, podemos conjecturar 
alguns motivos que levaram os Piedosos a procederem em tal contexto.63 

Inicialmente, a própria situação do Padroado português, que determinava 
o sustento das missões sob a responsabilidade real, transformando o missio-
nário em uma espécie de “funcionário” do rei. Mas essa grande incidência de 
pedidos se dá justamente no final do reinado de D. João V e início do de D. 
José I. Qual a relação então? Nuno Monteiro e Maria Beatriz Nizza da Silva 
destacam o caráter “generoso” de D. João V quando se tratava de doações e 
concessões à Igreja, principalmente porque almejava um relacionamento mais 
estreito com a Santa Sé.64 Então, inferimos que os capuchos da Piedade do 
Estado do Maranhão e Grão-Pará, ao verem-se privados de seus pagamentos e 
de gêneros necessários para o seu sustento, não se furtaram de reclamar e pedir 
ao monarca. Mas talvez outro fator seja mais preponderante como motivo para 
esses envios de requerimentos de produtos e côngruas: a situação de penúria 
e escassez do Estado do Maranhão e Grão-Pará na virada da década de 1740 
para 1750 por conta de graves epidemias que grassaram a região. 

Como nos diz Claudia Rocha de Sousa, durante a primeira metade do 
século XVIII, o Estado do Maranhão e Grão-Pará enfrentou diversos surtos 

63	 Esses pedidos e reclamações podem ser vistas em diversas correspondências: “Requerimento 
do missionário apostólico e Comissário Provincial dos religiosos da Piedade, frei Alexandre de 
Portel, para o rei D. João V”, com datação anterior a 18 de maio de 1743. AHU, Pará, cx. 26, doc. 
2412; “Carta do Provedor da Fazenda Real da capitania do Pará, Félix Gomes de Figueiredo, 
para o rei D. João V”, 29 de novembro de 1743. AHU, Pará, cx. 26, doc. 2484; “Requerimento 
do Procurador Geral da Província de Nossa Senhora da Piedade, Frei José de Borba, para o 
rei D. João V”, com datação anterior a 28 de março de 1746. AHU, Pará, cx. 29, doc. 2700; 
“Requerimento do Procurador Geral da Província da Piedade e das Missões, frei José de Borba, 
para o rei D. João V”, com datação anterior a 16 de agosto de 1746. AHU, Pará, cx. 29, doc. 2736; 
“Requerimento do Procurador Geral da Província de Nossa Senhora da Piedade, Frei José de 
Borba, para o rei D. João V”, com datação anterior a 8 de julho de 1747. AHU, Pará, cx. 29, doc. 
2763; “Requerimento do Procurador Geral do Convento e Missões da Província da Piedade do 
Estado do Maranhão, frei Agostinho de Évora, para o rei D. José I”, com datação anterior a 1 de 
junho de 1754. AHU, Pará, cx. 36, doc. 3398; “Requerimento do Procurador Geral do Convento 
e Missões da Província da Piedade do Estado do Maranhão, frei Agostinho de Évora, para o rei 
D. José I”, com datação anterior a 11 de janeiro de 1755. AHU, Pará, cx. 37, doc. 3479 “Petição 
do Provincial da Piedade, para o rei D. João V” (cópia), sem data, anexo ao “Ofício do Bispo do 
Pará, D. Miguel de Bulhões, para o Secretário de Estado dos Negócios Estrangeiros e da Guerra, 
Sebastião José de Carvalho e Melo”, datado de 15 de dezembro de 1755. AHU, Pará, cx. 39, doc. 
3691.

64	 MONTEIRO, Nuno Gonçalo. “D. João V (1706-1750). O ouro, a Corte e a diplomacia”. In: 
HESPANHA, Antônio Manuel (coord.). História de Portugal, vol. IV – O antigo Regime (1620-
1807). Lisboa: Editorial Estampa, 1998, pp. 413-414; SILVA, Maria Beatriz Nizza da. D. João 
V. Lisboa: Temas e Debates, 2009. p. 190-191.



93  

epidêmicos, como os de varíola nas décadas de 1720 e 1740 e o de sarampo 
no final da década de 1740. Essas epidemias teriam sido determinantes para 
a região, pois constituíram um dos principais fatores de mortandade entre os 
indígenas dos aldeamentos, além de influenciar, em vários aspectos, o cotidiano 
na colônia, como o comércio, a cultura das fazendas, a busca das “drogas do ser-
tão”, as viagens fluviais e, também, a arrecadação da Fazenda Real.65 Os efeitos 
desses surtos epidêmicos fizeram-se sentir ao longo dos anos subsequentes.66

Os oficiais da Câmara de Belém enviam ao rei, em maio de 1750, listagens 
de indígenas e moradores que morreram em decorrência das epidemias. E são 
justamente os missionários de cada ordem religiosa que certifica através dessas 
listagens a quantidade de mortos em cada aldeamento.67 Particularizaremos as 
listagens dos aldeamentos dos capuchos da Piedade. 

Informava frei Joaquim de Évora, Comissário Provincial da Piedade e 
morador do Hospício de São José, em Belém, que na doutrina do dito hospício 
havia cento e oitenta e seis almas, sendo que noventa e oito destas morreram 
de sarampo; e na doutrina do Convento do Gurupá, habitavam cento e ses-
senta e oito almas, falecendo cento e vinte. Perfaziam então o total de duzentos 
e dezoito índios mortos e que estavam a serviço dos religiosos da Piedade. 
Já o número de índios que morreram nos aldeamentos administrados pelos 
Piedosos foi de mil quatrocentos e dezessete.68 Só para efeito de comparação, o 
número de indígenas aldeados pelos capuchos da Piedade que morreram nessa 
epidemia, foi inferior apenas aos índios mortos dos jesuítas e dos carmelitas.69

65	 SOUSA, Cláudia Rocha de. O “lastimoso castigo, e fatal estrago” das epidemias no Estado do 
Maranhão e Grão-Pará na primeira metade do século XVIII. Monografia (Graduação em História) 
– Universidade Federal do Pará, Belém, 2011, p. 11-12.

66	 CHAMBOULEYRON, Rafael; BARBOSA, Benedito Costa; BOMBARDI, Fernanda Aires; 
SOUSA, Claudia Rocha de. ‘Formidável contágio’: epidemias, trabalho e recrutamento na 
Amazônia colonial (1660-1750)”. História, Ciências, Saúde – Manguinhos, Rio de Janeiro, v. 18, 
n. 4, out-dez. 2011, p. 993. 

67	 Ibidem, p. 992; MELLO, Márcia Eliane Alves de Souza e. Fé e Império: as Juntas das Missões nas 
conquistas portuguesas. Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2009, p. 299.

68	 “Resumo da gente falecida do serviço das religiões e das aldeais, que administram, e dos mo-
radores desta cidade”, agosto de 1750, anexo à “Carta dos Oficiais da Câmara de Belém, para 
o rei D. José I”, datada de 15 de setembro de 1750. AHU, Pará, cx. 32, doc. 3001. O número 
de índios mortos em cada aldeamento dos capuchos da Piedade foi o seguinte: 80 em Camutá, 
37 no Gurupá, 40 em Arapijó, 118 em Caviana, 180 em Maturu, 550 em Gurupatuba, 200 em 
Surubiú, 30 no Curuá, 3 em Pauxis, 40 no Jamundás, 63 no Merui e 76 no Igarapé Pexuno.

69	 MELLO, Márcia Eliane Alves de Souza e. Fé e Império, p. 299.

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL94  

Portanto, após esse grave surto epidêmico, os capuchos da Piedade viram 
os seus rendimentos decaírem vertiginosamente por conta da perda dessa força 
de trabalho. Essa situação de penúria e escassez provavelmente levou os reli-
giosos a tomarem a decisão de recorrer ao reino, solicitando gêneros e paga-
mentos para que pudessem suprir as necessidades dos seus missionários. 

Considerações finais

Através dos casos relatados e seus desdobramentos, a partir de corres-
pondências oficiais trocadas entre os agentes coloniais e a Metrópole, acom-
panhou-se a trajetória desses frades desde o momento de chegada, em 1693, 
passando pela fase inicial de estabelecimento nos aldeamentos. Destaca-se que 
os capuchos da Piedade se localizaram em uma zona privilegiada, uma “artéria 
vital” da bacia hidrográfica do rio Amazonas, a área do delta deste rio, às proxi-
midades da entrada do rio Xingu e a região do Baixo Amazonas. Esses espaços 
eram os verdadeiros corredores no final do século XVII e primeira metade do 
XVIII, por onde passavam produtos, índios e moradores. 

Mostramos então como os capuchos da Piedade se fizeram presentes de 
forma ativa nesses espaços. Mas ativos de que forma? Através de acordos e de 
enfrentamentos. Vimos os capuchos da Piedade aliando-se a capitães-mores, 
militares, governadores e indígenas, mas também combatendo estes mesmos 
atores sociais em determinadas situações. Pudemos compreender que esses 
religiosos souberam adequar-se à realidade colonial amazônica, sofrendo por 
isso críticas constantes e severas a sua conduta nesse espaço. Se houve excessos 
por parte dos franciscanos, ou transgressão dos seus votos religiosos, isso não 
nos cabe julgar. É importante dizer que esses frades também eram agentes que 
estavam inteiramente inseridos no projeto colonial português. Como tais, eles 
não se abstiveram de também utilizar aquilo que a colônia amazônica poderia 
oferecer: terras, mão de obra indígena e produtos. 

Justamente com os indígenas, os frades da Piedade nem sempre manti-
veram relações amistosas. Assim, percebemos que os anos iniciais do traba-
lho missionário desses frades foram marcados por conflitos com os nativos, 
que culminaram com assassinatos. Talvez por imprudência ou inexperiência, 
o certo é que os Piedosos aprenderam no cotidiano os percalços da labuta 
catequética nos “sertões amazônicos”. Não cabe aqui defesa e nem acusação 



95  

aos capuchos da Piedade, sobretudo em comparação ao trabalho dos jesuítas. 
Nossa intenção é demonstrar que para além dos feitos da atuação e do desta-
que que os membros da Companhia de Jesus tiveram em solo amazônico, os 
franciscanos, assim como os demais missionários, se fizeram presentes, atu-
antes e decisivos também para os caminhos e direcionamentos da sociedade 
amazônica que, nos séculos XVII e XVIII, esteve em vias de constituição.

 

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...





CAPÍTULO 4

OS JESUÍTAS E A LÍNGUA GERAL NA 
AMAZÔNIA PORTUGUESA (SÉCULOS 

XVII E XVIII): POLÍTICA LINGUÍSTICA 
E MEDIAÇÃO CULTURAL 

Gabriel de Cássio Pinheiro Prudente1

Introdução

Um dos principais desafios para o trabalho missionário na América por-
tuguesa foi a diversidade linguística entre os povos indígenas. Superar 
esse entrave era primordial para o sucesso da evangelização. No lito-

ral brasileiro, viviam grupos indígenas majoritariamente falantes de línguas 
do tronco tupi. Ainda no século XVI, quando os primeiros grupos de jesuí-
tas chegaram ao Brasil, o tupi passou a ser gradualmente sistematizado por 
escrito de modo a possibilitar tanto o aprendizado da língua – por meio da 
criação de listas de palavras, dicionários e uma gramática – como também 
a criação de catecismos em tupi que servissem para a atividade missionária. 
Posteriormente, o tupi estandardizado pelos jesuítas passou a ser chamado 

1	 Professor em escolas da rede privada do ensino básico de Belém (Pará). Mestre em História 
Social da Amazônia pela Universidade Federal do Pará (UFPA).



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL98  

Língua Geral, tornando-se o idioma escolhido para o desenvolvimento da ati-
vidade missionária no Brasil Colônia2.

Quando a colonização portuguesa se iniciou de maneira efetiva na 
Amazônia no início do século XVII, um corpus textual em tupi já havia sido 
produzido pelos jesuítas no Estado do Brasil, fruto do esforço das primeiras 
gerações de missionários. Após a tentativa do padre Luís Figueira em firmar 
a missão jesuítica no Amazônia lusa entre as décadas de 1620 e 1630, o padre 
Antônio Vieira retomou com sucesso o trabalho missionário na região a partir 
da década de 1650, consolidando a posição da Companhia de Jesus a frente 
da evangelização dos grupos indígenas amazônicos. Nesse processo, a Língua 
Geral teve um papel fundamental como idioma que mediou as relações coti-
dianas entre jesuítas e indígenas, tanto no processo de descimentos dos índios 
de suas aldeias para os aldeamentos jesuíticos como principalmente no interior 
das missões3. O uso da Língua Geral para a evangelização dos indígenas ama-
zônicos foi parte do modus operandi dos jesuítas até a expulsão dos membros da 
ordem no final da década de 1750 durante o governo de Francisco Xavier de 
Mendonça Furtado à frente do Estado do Grão-Pará e Maranhão.

Este capítulo apresenta um panorama da política linguística jesuítica na 
Amazônia portuguesa entre meados do século XVII até a proibição da con-
tinuidade do trabalho missionário dos inacianos no território luso-americano 
no século XVIII. Buscarei destacar os usos e funções da Língua Geral no pro-
cesso de evangelização, aproximando a análise de uma história social da lin-
guagem como proposta por Peter Burke4. Em um segundo momento, tratarei 
sobre a produção textual jesuítica em Língua Geral na Amazônica, enfocada 

2	 Sobre a constituição do tupi como Língua Geral no Brasil colonial cf. CASTELNAU- 
L’ESTOILE, Charlotte. “En raison des conquêtes, de la religion e du commerce: l’invention de 
la langue générale dans le Brésil du XVIe siècle”. Mélange de la Casa de Velázquez. Nouvelle série, 
v. 45, n. 1, p. 77-98, 2015.

3	 Para uma reflexão sobre o conceito de Língua Geral no processo de colonização na Amazônia 
cf. BARROS, Cândida. “Em razão das conquistas, da religião e do commercio: notas sobre o 
conceito de língua geral na colonização portuguesa da Amazônia nos séculos XVII-XVIII”. 
Mélanges de la Casa de Velázquez. Nouvelle série, 45 (1), 2015, pp. 99-112; Sobre a os usos da 
Língua Geral na Amazônia lusa cf. FREIRE, José Ribamar Bessa. Rio Babel: a história das língua 
na Amazônia. 2. ed. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2011.

4	 BURKE, Peter. A arte da conversação. São Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista, 
1995; BURKE, Peter.Linguagens e comunidades nos primórdios da Europa Moderna. São Paulo: 
UNESP, 2010; BURKE, Peter & PORTER, Roy (org.). Linguagem indivíduo e sociedade: história 
social da linguagem. São Paulo: UNESP, 1993.



99  Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)

a formulação de dicionários como instrumentos fundamentais no processo de 
aprendizado da Língua Geral e na contínua de atualização dos conhecimentos 
linguísticos pelos inacianos que atuaram na Amazônia portuguesa no século 
XVIII5.

Política linguística jesuítica no século XVII na Amazônia portuguesa

A atuação do padre Antônio Vieira como superior e visitador da 
Companhia de Jesus no Estado do Maranhão e Grão-Pará de 1653 a 1661 
foi fundamental para o reflorescimento da missão jesuítica na Amazônia por-
tuguesa. Após a sua chegada, os jesuítas rapidamente conquistaram a prepon-
derância sobre o trabalho pastoral na região com a criação de uma rede de 
aldeamentos que se expandiu a partir de então6. 

Nesse contexto de consolidação jesuítica na Amazônia, era condição 
fundamental que os missionários que atuassem na região fossem proficientes 
na Língua Geral. É importante destacar que na região amazônica havia gru-
pos indígenas falantes de idiomas do tronco linguístico Tupi, como também 
falantes de idiomas não Tupi. No entanto, diante da diversidade linguística, os 
jesuítas já haviam estabelecido a Língua Geral como o idioma de catequização 
no aldeamentos sobre a direção dos membros da ordem, o que não descartava 
o aprendizado de outras línguas indígenas na experiência local e a tradução de 
alguns trechos dos catecismos. 

No caso amazônico, fica claro na documentação a preocupação do padre 
Antônio Vieira em trazer padres e irmãos que dominassem a Língua Geral 
como condição sine qua non para o sucesso da missão jesuítica com os indíge-
nas no Maranhão e Grão-Pará. No conhecido Sermão da Epifania, proferido 
na Capela Real em Lisboa em 1662 (após Vieira ter sido expulso da Amazônia 
juntamente com outros jesuítas pelos colonos), podemos visualizar a síntese do 

5	 Apresento neste capítulo algumas reflexões que fiz em minha dissertação de mestrado cf. 
PRUDENTE, Gabriel de Cassio Pinheiro. Entre índios e verbetes: a política linguística na 
Amazônia portuguesa e a produção de dicionários em Língua Geral por jesuítas centro-europeus (1720-
1759). Dissertação (Mestrado em História Social da Amazônia) – Programa de Pós-Graduação 
em História Social da Amazônia, Universidade Federal do Pará, Belém, 2017. 

6	 Sobre a consolidação da missão jesuítica na Amazônia cf. ARENZ, Karl Heinz; SILVA, Diogo 
Costa. “Levar a luz de nossa santa fé aos sertões de muita gentilidade”: fundação e consolidação da 
missão jesuíta na Amazônia Portuguesa (século XVIII). Belém: Editora Açaí, 2012.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL100  

pensamento de Vieira acerca da importância do aprendizado da língua indí-
gena para a viabilização do processo de catequização quando afirma:

Se eu nam entendo a lingua do Gentio, nem o Gentio me entende a minha 
como hey de converter, & trazer a Christo? Por isso temos por regra, & 
instituto aprender todos a lingua, ou linguas da terra, onde irmos pregar: 
& esta he a mayor difficuldade, & o mayor trabalho daquela cõquista […]7.

Vieira fez referência à normativa jesuítica presente nas Constituições da 
ordem que indicavam a necessidade do aprendizado das línguas dos povos a 
serem cristianizados pelos missionários da Companhia de Jesus para onde fos-
sem destinados8. O êxito da missão requeria grande capacidade de adaptação 
dos jesuítas aos lugares e sociedades nas quais exercessem o trabalho pastoral o 
que incluía o aprendizado das línguas dos catecúmenos como parte do modus 
operandi da ordem9. Nesse processo de “inculturação da fé, como denominou 
Adone Agnolin10, os missionários imergiam nas culturas indígenas para intro-
duzir os conceitos e práticas cristãs pela ressignificação dos signos indígenas. 

A preocupação de Vieira em trazer para a Amazônia confrades que fos-
sem proficientes em Língua Geral fica evidenciada nas cartas enviadas da 
Amazônia ao provincial do Brasil, o padre Francisco Gonçalves e ao rei D. 
João IV. Por meio de missivas, Vieira diversas vezes pediu para que fossem 
enviados padres “línguas” para o trabalho catequético com os indígenas na 
região. Os línguas eram indivíduos proficientes na Língua Geral e que, por-
tanto, poderiam evangelizar os indígenas aldeados sem a necessidade de intér-
pretes não-religiosos11. O conhecimento da Língua Geral permitia com que 

7	 VIEIRA, Antônio. “Sermam da Epiphania”. In: VIEIRA, Antonio. Sermoens do P. Antonio Vieira 
(volume 4). Lisboa: Officina de Miguel Deslandes, 1685, pp. 512-513.

8	 Constituições da Companhia de Jesus anotadas pela Congregação Geral XXXIV e Normas 
Complementares aprovadas pela mesma Congregação. São Paulo: Edições Loyola, 1997, p. 148.

9	 Para uma reflexão sobre o processo de acomodação dos jesuítas aos aspectos culturais das 
sociedades com as quais tiveram contato cf. O’MALLEY, John W. Os primeiros jesuítas. São 
Leopoldo: Editora UNISINOS; Bauru, SP: EDUSC, 2004, p. 130.

10	 AGNOLIN, Adone. Jesuítas e selvagens: a negociação da fé no encontro catequético-ritual america-
no-tupi (séculos XVI-XVII). São Paulo: Humanitas Editorial, 2007, p. 42.

11	 Para uma reflexão sobre a figura do “língua” no Brasil colonial cf. BARROS, Maria Cândida 
Drumond Mendes. “Os línguas e a gramática tupi no Brasil (século XVI)”. Ameríndia, Paris, 
19/20, 1995, pp. 3-14.



101  

os línguas fossem mediadores culturais nos aldeamentos12 na medida em que 
não apenas faziam a tradução linguística da doutrina cristã, como também, ao 
fazer isso, traduziam tradições, retomando aqui um termo de John Monteiro13. 
Nesse sentido, os línguas seriam indivíduos de fundamental importância para 
o reflorescimento da missão jesuítica sob a gestão de Vieira. 

Em carta ao padre provincial Francisco Gonçalves, antes mesmo de 
embarcar de Lisboa para o Maranhão nos fins de 1652, Vieira pediu para que 
fossem enviados da Bahia para a missão maranhense alguns padres línguas e, 
na impossibilidade de todos os línguas serem padres, ao menos irmãos deve-
riam ser enviados, afirmando “que todo o outro inconveniente é menor do 
que começar uma conversão sem homens muito práticos na língua, principal-
mente entre gente que mede por ela o respeito”14. A análise da carta esclarece o 
quanto o conhecimento da Língua Geral era uma qualidade fundamental para 
a atuação missionária na missão do Maranhão e Grão-Pará. Essa qualidade se 
sobrepõe a outras na medida em que, na compreensão de Vieira, conhecer a 
língua da terra era condição basilar para o sucesso do trabalho pastoral com os 
índios. Contudo, somente em 1654, em outra carta ao padre provincial, Vieira 
acusou a chegada dos padres línguas oriundos da Bahia15. 

Poucos meses após chegar ao Maranhão, em carta dirigida ao rei D. João 
IV em 20 de maio de 1653, Vieira descreve os “desemparos espirituais” da mis-
são, indicando seus problemas e suas possíveis soluções. A diversidade dos gru-
pos indígenas nos sertões e as necessidades espirituais dos colonos na região 
são apresentados como desafios a serem superados. Essa situação é utilizada 

12	 Sobre o conceito de mediação cultural e o aldeamento como espaço dessa mediação cf. 
MONTERO, Paula. “Índios e missionários no Brasil: para uma teoria da mediação cultural”. In: 
MONTERO, Paula (org.). Deus na aldeia: missionários, índios e mediação cultural. São Paulo: 
Globo, 2006, pp. 31-66.

13	 MONTEIRO, John M. “Traduzindo tradições: gramáticas, vocabulários e catecismos em lín-
guas nativas na América portuguesa”. In: BRITO, Joaquim Pais de (org.). Os índios, Nós. Lisboa: 
Museu Nacional de Etnologia; Comissão Nacional para a Comemoração dos Descobrimentos 
Portugueses, 2000, pp. 36-43.

14	 VIEIRA, Antônio. “Carta LV – Ao Padre Provincial do Brasill [P. Francisco Gonçalves]. Lisboa, 
14 de novembro de 1652”. In: VIEIRA, Antônio. Cartas do Padre Antônio Vieira. Coordenadas 
e anotadas por J. L. D’Azevedo (Tomo Primeiro). Coimbra: Imprensa da Universidade, 1925, p. 
288.

15	 VIEIRA, Antônio. “Carta LXVI – Ao padre Provincial do Brasil (P. Francisco Gonçalves]. 
Maranhão, 1654”. In: VIEIRA, Antônio. Cartas do Padre Antônio Vieira. Coordenadas e ano-
tadas por J. L. D’Azevedo (Tomo Primeiro). Coimbra: Imprensa da Universidade, 1925, pp. 
384-385.

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL102  

como forma de requerer ao monarca o envio de mais padres jesuítas para a 
Amazônia lusa, em especial aqueles que fossem línguas, bem como a constru-
ção de igrejas16. Pode-se perceber que, neste contexto inicial de consolidação 
da missão jesuíta na Amazônia, Vieira preocupava-se em formar o mais rápido 
possível um corpo de missionários que dominassem a Língua Geral acionando, 
para isso, tanto o padre provincial do Brasil quanto o próprio rei português, 
valendo-se de seu prestígio e trânsito na corte.

Além do empenho em constituir um quadro de missionários línguas para 
aturarem na missão maranhense, pode-se visualizar nas missivas de Vieira 
outras questões acerca da política linguística jesuítica como o aprendizado da 
Língua Geral e a formulação de catecismos nas línguas indígenas. Em carta de 
22 de maio de 1653, direcionada ao provincial do Brasil, Vieira relata suas pri-
meiras experiências no Maranhão. Cerca de três meses antes de sua chegada, 
um grupo de jesuítas fora enviado para a Amazônia. Esse grupo recepcionou-
-o e, segundo Vieira, poucos dias depois “entendemos logo em começar ao 
que viemos, e a primeira foi assentar quotidianamente uma lição da língua 
da terra, indispensável até nos dias santos, para nos fazermos instrumentos 
hábeis da conversão dos índios”17. Assim, para aqueles que não fossem versados 
em Língua Geral, o estudo deste idioma se apresentava como uma prioridade 
antes do início efetivo do trabalho missionário com os índios. 

Embora na carta citada Vieira não descreva a forma como as aulas ocor-
riam, sabe-se que nesse momento os jesuítas já contavam com um corpus tex-
tual linguístico tupi forjado por gerações anteriores de inacianos que atuaram 
sobretudo no Estado do Brasil. Já era bastante conhecida e difundida a gra-
mática do padre José de Anchieta18 e a do padre Luís Figueira19, obras que se 

16	 VEIRA, Antônio. “Carta LXII – Ao rei D. João IV. Maranhão, 20 de maio de 1953”. In: 
VIEIRA, Antônio. Cartas do Padre Antônio Vieira. Coordenadas e anotadas por J. L. D’Azevedo 
(Tomo Primeiro). Coimbra: Imprensa da Universidade, 1925, p. 306.

17	 VIEIRA, Antônio. “Carta LXIV – Ao provincial do Brasil. Maranhão, 22 de maio de 1653”. In: 
VIEIRA, Antônio. Cartas do Padre Antônio Vieira. Coordenadas e anotadas por J. L. D’Azevedo 
(Tomo Primeiro). Coimbra: Imprensa da Universidade, 1925, p. 327.

18	 ANCHIETA, José de. Arte de grammatica da lingoa mais usada na costa do Brasil. Coimbra: 
Antonio de Mariz, 1595.

19	 FIGUEIRA, Luis. Arte da lingua brasílica. Lisboa: Manoel da Silva, 1621. Para uma análise 
histórica sobre a gramática de Figueira e sua importância para o aprendizado da língua e o esta-
belecimento de alianças entre os jesuítas e os indígenas no Maranhão cf. MAGALHÃES, Pablo 
Antonio Iglésias. “A palavra e o império: a arte da língua brasílica e a conquista do Maranhão”. 
Revista de História, São Paulo, n. 165, jul-dez. 2011, pp. 367-401.



103  

constituíram como referências incontornáveis para o aprendizado da Língua 
Geral pelos jesuítas que vinham ao Brasil no período colonial. Além dessas 
obras impressas que tinham aprovação oficial, circulavam entre os missioná-
rios outros instrumentos linguísticos manuscritos como listas de palavras e 
dicionários. Assim, em meados do século XVII, havia material escrito para o 
aprendizado sistematizado da Língua Geral pelos jesuítas antes do contato 
com os indígenas nos aldeamentos.

O estudo prévio da Língua Geral pelos missionários recém-chegados 
também era essencial para que estes pudessem utilizar os catecismos em tupi 
na evangelização dos indígenas aldeados. Em meados do século XVII, o cate-
cismo impresso do padre Antônio de Araújo20 era a principal obra catequética 
em Língua Geral, sendo uma referência tanto para os missionários jesuítas 
no Estado do Brasil quanto para aqueles que estavam na reflorescente missão 
do Estado do Maranhão e Grão-Pará. Para a utilização adequada da obra, era 
fundamental que os missionários soubessem a Língua Geral. Segundo Vieira, 
o catecismo de Araújo era extenso, o que levou aos jesuítas do Maranhão 
a criarem duas versões reduzidas do texto para facilitar sua utilização pelos 
padres e o aprendizado das orações pelos indígenas aldeados21. 

A carta de Vieira ao provincial do Brasil datada de maio de 1653 tam-
bém revela a circulação de obras catequéticas reproduzidas de maneira manus-
crita, visto que a imprensa estava proibida na colônia. Na mesma carta, o padre 
revela a criação de uma escola que contava então com cerca de setenta alunos, 
provavelmente filhos de colonos que eram proficientes na Língua Geral. O 
inaciano tinha a expectativa de “havermos de ter deles alguns, que recebidos na 
Companhia nos sirvam muito bem, principalmente porque quási todos sabem 
a língua da terra”22. Na América portuguesa, os jesuítas frequentemente foram 
responsáveis pela instrução formal dos filhos dos colonos. Eventualmente, 
alguns destes poderiam tornar-se membros da Companhia de Jesus. Alguns 

20	 ARAÚJO, Antonio de. Catecismo na Lingoa Brasilica, no qual se contem a summa da doctrina 
christã. Com tudo o que pertence aos Mysterios de nossa sancta Fè & bõs custumes. Composto a modo 
de Dialogos por Padres Doctos, & bons lingoas da Companhia de IESUS. Agora novamente concerta-
do, ordenado,& acrescentado pello Padre Antonio d’Araujo Theologo, &lingoa da mesma Companhia. 
Lisboa: Pedro Crasbeeck, 1618.

21	 VIEIRA, Antônio. “Carta LXIV – Ao provincial do Brasil. Maranhão, 22 de maio de 1653”. In: 
VIEIRA, Antônio. Cartas do Padre Antônio Vieira. Coordenadas e anotadas por J. L. D’Azevedo 
(Tomo Primeiro). Coimbra: Imprensa da Universidade, 1925, p. 350-351.

22	 Ibidem, p. 352.

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL104  

desses indivíduos nascidos na colônia tinham conhecimento da Língua Geral, 
um saber valorizado pelos jesuítas. Fica explicitada na carta supracitada que 
Vieira interessava-se em trazer para o seio da ordem os filhos dos colonos que 
soubessem tupi e tivessem vocação religiosa de modo a aumentar o quadro de 
missionários línguas na Amazônia portuguesa. 

A importância dos línguas ia além da necessidade do trabalho de cate-
quização. Em carta a D. João IV enviada em 1653, Vieira sugere que as expe-
dições de resgate de índios no sertão, em que índios “de corda” já escravizados 
fossem encontrados, contassem com a presença de “um teólogo e de um bom 
língua” para averiguar a legalidade do resgate. Nesse caso, os religiosos línguas 
poderiam interrogar os indígenas aprisionados sobre as circunstâncias do res-
gate, sem a necessidade de um intérprete23. Em 1654, em nova carta ao rei 
português, Vieira faz diversas sugestões acerca do governo dos índios, apresen-
tando dezenove pontos a serem modificados. Novamente, o inaciano insiste 
em recomendar a necessidade de que houvesse religiosos para acompanhar o 
processo de resgate dos índios “de corda” no sertão indicando que houvesse um 
missionário teólogo e outro versado na Língua Geral:

XII. Que, se nas entradas que se fizerem ao sertão forem achados alguns 
índios de corda, ou que de alguma outra maneira sejam julgados por justa-
mente cativos, estes tais se poderão resgatar, com condição que os religiosos, 
com assistência do cabo que fôr, julguem primeiro os ditos cativeiros por 
justos e lícitos, examinando-os por si mesmos; e, para este fim, irão sem-
pre às ditas jornadas religiosos que sejam juntamente bons línguas e bons 
teólogos, e quando menos que um seja bom teólogo, outro bom língua24.

Para Vieira, a formação de um quadro de quadro de jesuítas línguas seria 
de fundamental importância tanto para o trabalho catequético quanto para o 
governo dos índios ao investigarem a licitude do cativeiro nas expedições de 
resgate. Isso era possível graças ao saber a Língua Geral, que permitia com 
que os “línguas” fossem mediadores culturais por excelência ao terem acesso 

23	 VEIRA, Antônio. “Carta LXII – Ao rei D. João IV. Maranhão, 20 de maio de 1953”. In: 
VIEIRA, Antônio, op. cit., p. 310. 

24	 VIEIRA, Antonio. “Carta LXIX – Ao Rei D. João IV. Maranhão, 6 de abril de 1654”. In: 
VIEIRA, op. cit., p. 435-436.



105  

à cultura indígena sob uma perspectiva distinta em relação àqueles que não 
tinham o domínio do tupi. 

A política linguística jesuítica na Amazônia a partir de Vieira seguia a 
tendência já estabelecida no Estado do Brasil desde o século XVI ao estabele-
cer a Língua Geral como idioma supraétnico na comunicação com os indíge-
nas, em especial, os aldeados. Também se buscava mobilizar os padres línguas 
enquanto especialistas em tupi na expectativa de potencializar para o traba-
lho missionário num contexto de afirmação da posição jesuítica na Amazônia 
portuguesa.

Porém, em 1661, os jesuítas sofreram um revés em virtude de uma insur-
reição dos colonos que estavam insatisfeitos com o controle que os inacianos 
exerceram, com o aval real, sobre a mão de obra indígena25. Apenas em 1663, 
Dom Afonso IV restituiu os jesuítas ao Estado do Maranhão. Ao mesmo 
tempo, o rei, mediante duas provisões, garantiu o perdão geral aos insurretos, 
punindo apenas seus líderes, e proibiu o retorno do padre Antônio Vieira, o 
que explica o tom exasperado do inaciano contra os colonos em seu Sermão 
da Epifania26. 

Um dos poucos jesuítas que conseguiram escapar da expulsão foi o padre 
luxemburguês João Felipe Bettendorff que havia chegado pouco tempo antes 
da sublevação dos moradores. Bettendorff permaneceu por quase quarenta 
anos no Maranhão e Grão-Pará (1661-1698), ocupando, inclusive, os cargos 
de superior da Missão, reitor de colégio e procurador da Missão. Nessa última 
função, ele foi uma figura importante no contexto das negociações que culmi-
naram na redação do Regimento das Missões, de 1686, que reconfigurou as 
missões e redefiniu a administração da mão de obra indígena27. Sua vasta expe-
riência como missionário no norte da conquista lusa o qualificou para compor 
uma doutrina em Língua Geral que foi impressa, em 1687, e, principalmente, 

25	 Os jesuítas controlavam a repartição dos índios que estavam sob sua tutela, o que gerou descon-
tentamento entre os moradores no Maranhão, culminando em uma revolta popular contra os 
inacianos que foram obrigados a embarcar para Lisboa. Para uma análise da história e da histo-
riografia sobre a revolta dos colonos contra os jesuítas em 1661, que ocasionou a expulsão destes 
últimos, cf. CHAMBOULEYRON, Rafael. “Em torno das missões jesuíticas na Amazônia 
(século XVII)”. Lusitania Sacra, 2. série, v. 15, 2003, p. 163-209.

26	 VIEIRA, Antônio. “Sermam da Epiphania”, pp. 501-506, 520-521.
27	 Sobre a vida de Bettendorff e sua atuação na Amazônia, cf. ARENZ, Karl Heinz. “Do Alzette 

ao Amazonas: vida e obra do padre João Felipe Bettendorff (1625-1698)”. Revista Estudos 
Amazônicos, v. 5, n. 1, 2010, p. 25-78.

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL106  

a escrever uma crônica abrangente sobre a atuação dos jesuítas na Amazônia. 
Por ela podemos apontar diferentes aspectos do cotidiano das missões amazô-
nicas administradas pelos inacianos. Assim, a partir desses documentos, ana-
lisarei a política de línguas dos jesuítas para a Amazônia, no fim do século 
XVII, avaliando suas estratégias cotidianas de aprendizado da Língua Geral, a 
confecção de catecismos nas línguas indígenas e de uso de intérpretes nativos.

No mesmo ano em que chegou à Amazônia, Bettendorff foi designado 
para a aldeia de Mortigura. Em uma passagem de sua crônica em que lamenta 
a morte do padre Francisco da Veiga, considerado um grande língua, afirma 
que esse missionário foi “homem de muita caridade para com os pobres, de 
que sou testemunha de vista, pois tive o bem de estar com elle, seu compa-
nheiro, em Murtugura, pelo anno de 1661, e aprender delle os principios da 
lingua geral”28. De modo geral, logo que um novo padre chegava à missão, um 
missionário mais antigo ficava responsável, dentre outras coisas, para ensinar 
ao novato a Língua Geral. A promoção de um “estágio linguístico” em um 
dos aldeamentos era uma estratégia jesuítica de aprendizado da língua desde 
o século XVI no Estado do Brasil, tanto para jovens membros em formação 
como para jesuítas já formados.

Além de aprender a Língua Geral com auxílio de um padre experiente 
em uma missão de porte maior, a convivência em meio aos índios fazia com 
que os missionários novatos aperfeiçoassem seu conhecimento da língua para 
além das lições diárias e do estudo da gramática. Tratava-se de uma “imersão 
cultural” do missionário na aldeia, entendida aqui como uma zona de intercul-
turalidade. Podemos ver essa realidade através da passagem em que Bettendorff 
descreve uma cena ocorrida em Mortigura na qual ele ensina crianças indíge-
nas a doutrina e a ler e a escrever, sendo que, na ocasião, o padre luxemburguês 
também melhorava seus conhecimentos na Língua Geral:

Em esta aldêa de Murtigura, tendo o Padre Subprior e visitador Antonio 
Vieira despedido o Padre Manoel Nunes e o Padre João Maria Gorsony 
para os Ingaybas, e mandado ficar-me a mim por companheiro, do Padre 
Francisco da Veiga para aprender a lingua, ensinando o A B C aos meninos, 

28	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus no Estado do 
Maranhão. Belém: Fundação Cultural Tancredo Neves; Secretaria de Estado da Cultura, 1990, 
p. 228.



107  

voltou-se ao Pará; dei-me bellamente com o Padre Francisco da Veiga, 
tomando á minha conta a doutrina de cada dia, e a classe dos meninos 
para ensinal-os a lêr e escrever; juntaram-se muitos dicipulos e entre elles 
o capitão Jacaré; e são estes hoje os mais autorizados e velhos da aldêa (os 
meus discipulos) e por que, por falta de livros tinta e papel, não deixassem 
de aprender, lhes mandei fazer tinta de carvão e summo de algumas ervas, 
e com ella escrevia em as folhas grandes de pacobeiras e para lhes facili-
tar tudo lhes puz um páuzinho na mão por penna, e os ensinei a forma e 
conhecer as letras assim grandes como pequenas no pó e arêa das praias 
com que gostaram tanto que enchiam a aldêa e as praias de letras, ficando 
aldêa e praias alastradas todas; mas como os mysterios da nossa Santa Fé 
são os que se devem saber e ensinar antes de tudo o mais, em elles também 
os exercitava em o fim da classe, e com isso ia também eu aprendendo a lin-
gua da terra, cuja grammatica já tinha trasladado em latim, estando ainda 
em Portugal, e mandando-a para a minha provincia para que aprendessem 
por ella os que lá quizessem vir para esta missão do Maranhão29.

Pelo trecho ficamos sabendo que Bettendorff já havia estudado a Língua 
Geral por meio de uma gramática, tendo inclusive feito uma versão em latim 
para seus confrades indipetae, que pedissem para atuar no Maranhão, pudes-
sem, assim, adquirir algum conhecimento prévio da língua antes mesmo de 
chegar à Amazônia, mas certamente ainda sem grande proficiência. Em uma 
carta enviada ao provincial Hubert Wiltheim, em 1660, Bettendorff faz refe-
rência à gramática escrita em Língua Geral pelo padre Luís Figueira, que fora 
traduzida por ele para o latim durante sua estadia em Portugal30. Ainda assim, 
o aprendizado da língua pelos novatos continuava na missão por outros meios 
além dos livros. Sem dúvida, a preocupação com o ensino da língua antece-
dia à vinda dos missionários ao Maranhão. As gramáticas publicadas ajuda-
ram aqueles que eram designados para a América portuguesa a anteciparem o 
aprendizado da Língua Geral, como foi também o caso do jovem padre Paulo 

29	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus no Estado do 
Maranhão, pp. 156-157.

30	 “Carta de Jean-Philippe Bettendorff ao provincial da Província Galo-Belga, Hubert Wilthaim, 
Lisboa, 27/07/1660”. Bibiliothèque Royale (Bruxelas), Cabinet des Manuscrits, cod. 6829-69, fl. 
397.

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL108  

Luiz que, vindo do Colégio de Coimbra, tão logo começou a estudar o idioma 
“para com mais efficacia poder ajudar as almas”31.

Como já enfatizamos anteriormente, além de meio imprescindível para a 
conversão, o conhecimento da língua da terra representava uma grande vanta-
gem para os missionários que iam ao sertão exortar os índios para estabelecer-
-se nos aldeamentos. Esse foi o caso do padre Francisco Velloso, descrito como 
“peritissimo na lingua dos Tupinambás, além disso de muito bôa saude”32, 
que havia sido escolhido, ainda no tempo de Antônio Vieira, para descer os 
índios Tupinambás do rio Tocantins. A desenvoltura do padre Velloso ao 
falar a Língua Geral foi fundamental para o sucesso da missão, como mostra 
Bettendorff ao constatar que

foi recebido [pelos índios] o Padre Missionário como um anjo vindo do 
Céo, e apenas lhes propoz esta causa de sua vinda a suas terras, quando 
ouvidas suas praticas que lhes fazia em sua lingua propria, que lhe falava 
como natural entre elles e ainda muito melhor, d’elles não houve um só que 
não quizesse descer em sua companhia33.

Apesar de algum provável exagero na descrição de Bettendorff, fica evi-
dente a importância do domínio da Língua Geral pelos missionários para 
que estes tivessem acesso direto aos índios sem depender exclusivamente de 
intérpretes34. A diversidade étnica e linguística das populações indígenas na 
Amazônia representava um verdadeiro desafio aos missionários. Embora o 
povo Tupinambá tenha sido um dos primeiros a serem convertidos, outros 
grupos indígenas falantes de línguas não tupis ou “tapuias” – para usar um 
termo da época –, também eram reduzidos em aldeamentos, o que significava 
novos obstáculos linguísticos para os missionários. O padre Vieira, em seu 
tempo como superior e visitador das missões, orientou os missionários a pro-
duzirem catecismos em outras línguas indígenas com a ajuda de intérpretes. 

31	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus no Estado do 
Maranhão, pp. 126.

32	 Ibidem, p. 109.
33	 Ibidem, p. 110.
34	 ARENZ, Karl-Heinz. De l ’Alzette à l ’Amazone: Jean-Philippe Bettendorff et les jésuites en 

Amazonie portugaise (1661-1693). Sarrebruck: Éditions Universitaires Européennes, 2010, p. 
523-527.



109  

Podemos visualizar como isso ocorria na prática, citando uma passagem na 
qual Bettendorff descreve o procedimento. Assim, ao chegar à aldeia do prin-
cipal João Curuperé, na “ilha de Iriy”, na região do rio Xingu,

Tratei logo de aprender a lingua ingayba, e para ajuda disso tinha feito 
quantidade de dialogos de toda a materia que commummente houvera 
em lingua portugueza juntamente e ingayba, valendo-me para isso de um 
mameluco versadissimo em ambas ellas, por ser filho do capitão-mór Ayres 
de Souza e uma ingaiba, e destes dialogos me ia ajudando admiravelmente 
em tudo quanto os indios me vinham falar, por achar ahi as suas perguntas 
e juntamente as respostas que lhes havia de dar, e assim ia aprendendo a 
sua lingua delles, de sorte que dentro de três mezes já a fallava fazendo 
minhas viagens e conversando com elles e ensinando-os pelas aldêas, em as 
quaes dentro de três mezes que la assisti, baptizei algumas oitenta ou mais 
crianças que parte foram para o céo35.

A adaptação de Bettendorff à dada realidade local leva-o a aprender mais 
uma língua indígena de modo a se aproximar ainda mais dos índios de outras 
etnias que não falavam a Língua Geral ou outra da família linguística tupi 
próxima a esta última. O trecho evidencia uma tentativa do missionário de 
se aproximar dos indígenas pelo aprendizado da sua língua e a produção de 
um texto catequético em forma de diálogos, com o objetivo de doutrinar os 
índios Ingayba – nome genérico para qualquer povo não tupi – em seu próprio 
idioma. Por isso, insisto em argumentar que a política linguística jesuítica no 
período colonial, que orientava os membros da ordem a aprenderem as línguas 
nativas nas áreas do mundo em que a Companhia de Jesus estava presente, era 
parte fundamental do processo de “inculturação da fé” que podemos visualizar 
na prática através do relato de Bettendorff sobre suas experiências iniciais de 
missionário na Amazônia portuguesa. Nesse sentido, ao imergir nas sociedades 
indígenas para tentar compreendê-las minimamente por dentro, aprendendo 
a língua do Outro, os missionários se transformavam em mediadores e tradu-
tores culturais.

35	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus no Estado do 
Maranhão, pp. 336.

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL110  

A produção de instrumentos linguísticos pelos missionários como dicio-
nários, gramáticas e catecismos em Língua Geral impressos, além de curtos 
diálogos escritos em outras línguas indígenas, que, em sua maioria, nunca che-
garam a ser impressos, como evidenciou o trecho supracitado, “traduziam mais 
que as palavras: traduziam tradições”, segundo John Monteiro36. Vale lembrar 
que, antes de Bettendorff atuar entre os Ingayba, o padre Manoel Nunes havia 
sido o primeiro missionário a predicar junto a estes índios, chegando a escrever 
um catecismo em sua língua que, desde então, era utilizado pelos missionários 
que o seguiram37.

No mundo colonial, os missionários não eram os únicos a se tornarem 
mediadores culturais. Como já foi dito, índios e mamelucos (mestiços, filhos de 
colonos com índias), a serviço de padres e autoridades coloniais na condição de 
intérpretes, ajudavam a traduzir as línguas indígenas, e com isso as tradições e 
conceitos que davam certa inteligibilidade ao mundo das sociedades indígenas. 
O trecho citado anteriormente serve como exemplo para esta situação, pois o 
padre luxemburguês admite a ajuda de um “mameluco” e de uma índia ingayba 
para traduzir para a língua destes índios alguns diálogos da doutrina, enquanto 
ele próprio aprenderia no convívio com os Ingayba a língua destes.

Ao chegar ao Tapajós, juntamente com o alferes João Corrêa, Bettendorff 
compôs, em 1661, com a ajuda desse militar e de “alguns indios grandes lin-
guas”, catecismos em várias línguas faladas pelos indígenas daquelas partes, 
tendo como modelo o catecismo escrito na Língua Geral para poder catequi-
zar os índios do Tapajós em suas próprias línguas38.

Embora sujeitos geralmente não nominados na história, indivíduos bilín-
gues como o mameluco identificado apenas como filho do capitão-mor Ayres 
de Souza ou os índios intérpretes no Tapajós foram fundamentais, desde o iní-
cio da colonização, por ajudar os europeus a negociar com outros grupos indí-
genas. Também poderiam ajudar a traduzir termos dos diálogos da doutrina 
para outras línguas indígenas e persuadir outros grupos indígenas a saírem do 

36	 MONTEIRO, John M. “A língua mais usada na Costa do Brasil: gramática, vocabulários e ca-
tecismos em línguas nativas na América portuguesa”. In: MONTEIRO, John M. Tupis, Tapuias 
e Historiadores: Estudos de História Indígena e do Indigenismo. 2001. Tese (Livre-Docência), 
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2001, p. 52.

37	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus no Estado do 
Maranhão, p. 311.

38	 Ibidem, p. 168.



111  

sertão para morar nos aldeamentos administrados pelos padres ou colaborando 
com as autoridades coloniais. Sem o auxílio desses indígenas e mestiços, o 
empreendimento colonizador e conquista espiritual da América portuguesa – 
e de outras áreas coloniais – teriam sido muito mais difíceis.

A cooptação de mamelucos ou índios para servirem de intérpretes foi 
uma prática constante desde o início da missão jesuíta no Maranhão e Grão-
Pará sob o comando do padre Antônio Vieira e parte integrante da política 
linguística jesuítica na Amazônia. Em alguns casos, os filhos dos principais 
eram levados pelos missionários para as aldeias ou aos colégios jesuítas para 
serem cristianizados e aprender a Língua Geral – no caso dos índios não falan-
tes de línguas tupi – no intuito de ajudar os missionários a reduzirem seus 
parentes e outros grupos indígenas.

Mesmo com o conhecimento da Língua Geral, os missionários não dis-
pensavam o uso de indígenas que não serviam apenas de intérpretes, mas, 
sobretudo, de “persuadores” de parentes e aliados de grupos que não falavam 
a Língua Geral para instalar-se em um aldeamento. Em uma entrada missio-
nária ao sertão da aldeia de Urubuquara para “descer gentio de lingua geral”, 
os jesuítas contavam com a ajuda de Pantaleão, um índio com patente de sar-
gento-mor que ia “praticando os seus parentes, e trazia pouco a pouco muita e 
bellissima gente, que nós iamos ensinando e baptisando, conforme entendia-
mos e era conveniente, e não ha duvida que se hia formando uma poderosa 
aldêa”39. O nome português do índio, bem como sua patente, indica que este 
indígena, certamente já cristianizado e integrado à vida do aldeamento, foi 
muito útil aos jesuítas em sua incursão de descimentos no sertão do Baixo 
Amazonas.

Conforme os jesuítas iam avançando para o sertão amazônico, a coopta-
ção de indígenas para servirem de intermediários com seus parentes continuou 
a ser frequentemente praticada. O padre superior Jódoco Peres40, ao chegar ao 
rio Madeira, encontrou os índios Irurizes, predicando-lhes por alguns dias e, 

39	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus no Estado do 
Maranhão, pp. 340-341.

40	 Esta é o nome aportuguesado do padre Jodocus Perret (1633-1707). Natural de Freiburg 
(Suíça), ele chegou ao Pará em 1678, atuando como missionário, reitor e professor no Colégio 
de Santo Alexandre e superior da Missão. Cf. MEIER, Johannes & AYMORÉ, Fernando 
Amado. Jesuiten aus Zentraleuropa in Portugiesisch- und Spanisch-America. Ein bio-bibliographis-
ches Handbuch. Band 1: Brasilien (1618-1760). Münster: Aschendorff Verlag, 2005, p. 307-310.

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL112  

ao ir embora, lhes prometeu enviar um padre missionário para continuar seu 
trabalho de evangelização. Ao partir, o padre Peres levou consigo para o colégio 
dos jesuítas no Pará um filho do principal para que este ficasse tempo sufi-
ciente para aprender a Língua Geral e fosse batizado. Esse índio voltou para a 
sua aldeia, acompanhando os padres João Ângelo Bonômi e José Barreiro para 
ajudá-los a continuar o trabalho missionário iniciado pelo padre Peres junto 
aos Irurizes41.

Contudo, às vezes o tiro poderia sair pela culatra, haja vista que nem 
todos os índios que eram levados para as aldeias ou colégios dos jesuítas para 
aprender a Língua Geral e ser cristianizados estavam realmente dispostos a 
colaborar com os missionários. Ao ir evangelizar os índios Albuquenos no rio 
Urubu, o padre João Maria Gorzoni trouxe consigo um filho do principal desse 
grupo indígena para que este aprendesse a Língua Geral. Posteriormente, 
Bettendorff entregou o filho do principal, “vestido de novo”, ao padre Teodósio 
da Veiga, um monge mercedário, para que este, por sua vez, levasse o índio 
de volta ao seu pai quando fosse a sua aldeia com a esperança de que este, ao 
retornar junto aos seus, pudesse convencer o pai e sua etnia a descer para serem 
doutrinados. O índio prometeu que iria fazer o que os missionários queriam, 
porém nunca mais retornou ao aldeamento para junto dos padres42.

Os índios que falavam Língua Geral além da sua língua materna também 
eram requisitados pelas autoridades coloniais para servirem de intérpretes em 
julgamentos de índios considerados sediciosos. Em 1688, os padres Antônio 
Pereira e Bernardo Gomes atuavam na ilha de Camunixary no Cabo Norte 
com a permissão do principal Macuraguaya. Os índios da nação Oivanecas, 
liderados pelo principal Canariá e seu irmão Amapixaba, foram acusados de 
invadirem a ilha, matarem dois padres a pauladas, comerem os seus corpos e 
colocarem fogo em sua casa, matando também os índios que serviam de domés-
ticos aos missionários. Segundo Bettendorff, o motivo seria provavelmente o 
“ódio á nossa santa fé católica e pregação evangelica” que combatia a bebe-
deira, o amancebamento e os ritos praticados por aqueles índios. Ao receber 

41	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus no Estado do 
Maranhão, pp. 354-355.

42	 Ibidem, p. 494.



113  

a notícia, o então encarregado do inquérito, o padre Aloizio Conrado Pfeil43, 
informou ao capitão-mor Antônio de Albuquerque. Este último enviou tropas 
de índios para procurar os acusados, achando-os escondidos em Maimaime 
e, após um confronto que resultou em alguns mortos, prenderam 35 índios, 
entre os quais os líderes Canariá e Amapixaba. O padre Aloizio interrogou o 
principal Canariá com a ajuda da índia Nathalia. Canariá confessou, por meio 
da intérprete, que havia matado o padre Antônio Pereira. Depois do interroga-
tório, o índio foi brevemente instruído na fé e batizado, passando a chamar-se 
Francisco Canariá. Depois disso, foi amarrado à boca de uma peça de artilharia 
e, após novamente confessar o que tinha feito, morreu despedaçado. Quanto 
a Amapixaba, ele permaneceu preso por meses sem responder a qualquer per-
gunta, tanto que lhe tomaram por mudo, até que, por via da índia Nathalia, 
confessou ter matado o padre Antônio Pereira, ganhando o mesmo destino de 
seu irmão, depois de ser batizado com o nome de Paulo44.

Vale a pena nos determos neste episódio, pois é um dos poucos momen-
tos no relato de Bettendorff em que uma índia intérprete aparece exercendo 
um papel fundamental no julgamento de outros índios. Sua linhagem nobre e 
suas qualidades justificariam a sua escolha:

[...] e para que se não faça reparo na verdade e sinceridade da interprete 
chamada Nathalia, saiba-se que era filha de um dos maiores principaes 
da nação dos Maraunizes e irmã uterina do principal Guacaziri, da nação 
Chipiri, mulher de edade, sizuda e discreta entre seus e os brancos, cuja 
lingua sabia mui bem como domestica da casa do capitão mór Manoel 
Guedes, o qual a tinha concedido para serviço de Deus e d’El Rei Nosso 
Senhor, para poderem seguramente tratar por via della o capitão-mór 
Antonio de Albuquerque e mais ministros os negocios do cabo do Norte, 
e procederem, até dar sentença de morte, fundados na lealdade com que 
servia de lingua para tudo45.

43	 O padre Alois Konrad Ludwig Pfeil (1638-1701), natural de Konstanz (Alemanha), chegou em 
1679 a São Luís do Maranhão como cartógrafo e missionário. Ele permaneceu na região até 
1701, morrendo durante uma viagem a Lisboa. Cf. MEIER, Johannes & AYMORÉ, Fernando 
Amado. Jesuiten aus Zentraleuropa in Portugiesisch- und Spanisch-America. Ein bio-bibliographis-
ches Handbuch. Band 1: Brasilien (1618-1760), pp. 315-317.

44	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus no Estado do 
Maranhão, p. 429-435.

45	 Ibidem, p. 434.

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL114  

Em virtude de suas habilidades linguísticas, a índia ganha destaque na 
crônica de Bettendorff por ajudar os missionários e autoridades coloniais no 
julgamento dos índios sediciosos que atacaram um aldeamento. Mais uma vez, 
fica evidente a importância do estabelecimento de redes de aliança com os 
índios e a cooptação destes por missionários e colonos no e para o processo 
de colonização. Contudo, os índios não eram meros joguetes nas mãos dos 
europeus, mas também tinham interesses nas relações com os missionários e 
colonos. A aparente lealdade da índia Nathalia em ajudar os brancos pode ser 
também interpretada como uma adaptação às regras da nova realidade, vivida 
pelos índios após a chegada dos europeus. Nesse sentido, a colaboração da 
indígena como língua (intérprete) não seria indicador de uma total submissão 
e aceitação das prescrições dos missionários e colonos, mas uma estratégia de 
sobrevivência neste mundo hostil ao modo de vida tradicional dos índios. Essa 
perspectiva sobre a história indígena já vem sendo trabalhada pela historiogra-
fia brasileira há algum tempo46.

Após muitos anos de experiência como missionário, Bettendorff se tor-
nou um perito na Língua Geral falada entre os índios amazônicos aldeados. 
Isso o qualificou a escrever e publicar, em 1687, um compêndio da doutrina 
cristã bilíngue Português-Língua Geral, escrita em forma de diálogos de per-
gunta e resposta47. Na sua crônica, ficam claras as razões que o levaram a escre-
ver esse compêndio catequético. Os padres que atuavam nas missões “[...] não 
concordavam sobre os pontos das perguntas e respostas das doutrinas que cada 
dia se mandava fazer aos índios das aldêas, e que uns ensinavam uma parte, 
outros outra, acrescentando ou mudando o mais que lhes parecia[...]”. O padre 
luxemburguês estava preocupado em homogeneizar os discursos que estavam 
circulando nas missões do Maranhão e Grão-Pará, “[...] acrescentando-lhe 
somente umas perguntas mais necessarias sobre os actos de Fé, Esperança e 

46	 ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. “Catequese, aldeamentos e missionação”. In: 
FRAGOSO, João; GOUVÊA, Maria de Fátima (org.). O Brasil colonial. Volume 1 (ca. 1443-ca. 
1580). Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2014, p. 435-478; POMPA, Cristina. Religião como 
tradução: missionários, Tupi e “Tapuia” no Brasil colonial. Bauru: EDUSC, 2003; CUNHA, 
Manuela Carneiro da. Índios no Brasil: história, direitos e cidadania. São Paulo: Claro Enigma, 
2012, p. 24-25.

47	 Cf. BETTENDORFF, João Felipe. Compêndio da Doutrina Christaã na Língua Portuguesa e 
Brasílica. Lisboa: Imprensa Miguel Deslandes, 1687.



115  

Caridade, da confissão e communhão [...]”48. A impressão de catecismos era 
uma estratégia para fixar um discurso cristão na Língua Geral, embora isso não 
evitasse que novos discursos ou traduções fossem redigidos.

Através dos documentos produzidos pelos padres Antônio Vieira e João 
Felipe Bettendorff, podemos ter uma ideia da política linguística pensada pelos 
jesuítas e sua adaptação à realidade amazônica. O aprendizado das línguas nos 
locais de missão, assim como a autossuficiência econômica, era um meio que os 
jesuítas utilizavam para atingir o objetivo de levar a fé católica aos pontos mais 
recônditos do mundo, ganhando novas almas “para a maior glória de Deus” 
em face do avanço do protestantismo na Europa moderna. Esse aprendizado, 
previsto nos documentos normativos da ordem, além de tentar sanar o pro-
blema de comunicação com os indígenas, fazia parte do processo de adaptação 
dos padres e constituía-se como uma estratégia missionária de evangelização. 
Para que os jesuítas obtivessem êxito em seu trabalho evangelizador, o auxílio 
de índios que servissem como intérpretes era essencial para a composição de 
instrumentos linguísticos em idiomas indígenas e no descimento de grupos de 
índios do sertão para o interior dos aldeamentos, como evidencia a análise dos 
documentos supracitados. Logo, a participação indígena também era condição 
sine qua non para o sucesso da política linguística no Grão-Pará e Maranhão e, 
principalmente, do trabalho catequético. Outro ponto importante dessa polí-
tica era a construção de instrumentos linguísticos, aspecto que abordarei no 
tópico a seguir.

Produção linguística jesuítica na Amazônia e 
mediação cultural no século XVIII

Catecismos, gramáticas e dicionários foram produzidos pelos missioná-
rios no Novo Mundo com o intuito de reduzir as línguas nativas, muitas vezes 
ágrafas, do campo oral para o escrito uniformizando-as com base na estrutura 
latina e no catecismo tridentino49. A confecção de dicionários era correlata 
à produção de catecismos devido à necessidade de compreender as línguas 

48	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus no Estado do 
Maranhão, p. 483.

49	 Para uma reflexão sobre estes instrumentos linguísticos, cf. AGNOLIN, Adone. Jesuítas e selva-
gens: a negociação da fé no encontro catequético-ritual americano-tupi (séculos XVI-XVII).

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL116  

ameríndias antes de iniciar a catequese50. Dessa forma, podemos afirmar que 
não só os espaços geográficos, mas também as línguas passaram por um pro-
cesso de colonização. Nesse sentido, a língua também serviu como instrumento 
de dominação.

A sistematização das línguas locais por meio desses instrumentos lin-
guísticos também era condição fundamental para a compreensão do mundo 
indígena ante o trabalho de evangelização. Segundo Agnolin, “os missionários 
empreendiam uma tradução religiosa ocidental para uma cultura que não era 
partícipe dessa tradição”. Para tanto, era fundamental os missionários com-
preenderem os códigos culturais indígenas, de modo a “inscrever sua própria 
tradição (religiosa)”51. Pode-se dizer que os resultados dessa operação de com-
preensão da alteridade indígena e da negociação de sentidos são os dicionários, 
gramáticas e catecismos.

A orientação dos missionários da Companhia de Jesus era aprender os 
idiomas locais como disposto em seus documentos normativos. Para tanto, 
era imperiosa a produção de instrumentos linguísticos que auxiliassem nesse 
aprendizado. A criação desses instrumentos, segundo Andrea Daher, era 
“constitutivo das estratégias apostólicas levadas a cabo nos impérios coloniais 
ibéricos pelas ordens missionárias”52. No entanto, essa produção não ocorreu 
sem problemas, haja vista que a tradução linguística não estava descolada da 
tradução cultural. Termos e conceitos europeus (principalmente religiosos) 
muitas vezes eram difíceis e, em alguns casos, impossíveis de serem traduzidos 
preservando integralmente seu significado original. Nesse sentido, o missio-
nário era um mediador cultural que tinha que dar conta de operar a tradução 
(conversão) de sentidos entre a sua cultura e a dos indígenas. Esse processo 
ocorreu tanto do lado europeu quanto do nativo. A operação de dicionarização 
das línguas do Novo Mundo envolvia uma série de complexas técnicas como 

50	 Idem, p. 69.
51	 AGNOLIN, Adone. “Catequese da língua e gramática ritual na conversão indígena: limites e 

espaço para o processo de conversão e negociação jesuítica e indígena na América portuguesa – 
Sécs. XVI-XVII”. In: FERNANDES, Eunícia Barros Barcelos (org.). A Companhia de Jesus e os 
índios. Curitiba: Prismas, 2016, p. 42.

52	 DAHER, Andrea. A oralidade perdida: ensaios de história das práticas letradas. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2012, p. 62.



117  

a tradução e empréstimo linguísticos, a fim de formular equivalências entre os 
conceitos indígenas e europeus53.

Na América portuguesa, as gramáticas e catecismos em Língua Geral 
foram produzidos e publicados principalmente entre os séculos XVI e XVII, 
frutos de um trabalho coletivo de diversas gerações de missionários. Mas 
enquanto esses instrumentos ganharam edições impressas, os dicionários em 
Língua Geral se mantiveram em sua forma manuscrita. A ausência de imprensa 
na América lusa até o início do século XIX também foi um grande obstáculo 
para a impressão dos instrumentos linguísticos (especialmente os dicionários), 
pois os textos tinham que passar por uma série de revisões de censores régios 
para serem autorizados à reprodução em Portugal.

Os dicionários coloniais escritos nas línguas indígenas podem ser estu-
dados e entendidos de diversas maneiras. No período colonial, além de fun-
cionarem como textos de tradução, os dicionários também eram textos de 
classificação da alteridade em que as categorias aparecem fora de contexto de 
uso. Classificar era um ato político e, portanto, também fazia parte da colo-
nização. O domínio do outro não ocorria apenas no plano territorial e do uso 
da violência física, como também pelo domínio e ressignificação dos códigos 
culturais indígenas e pela imposição de outros sentidos que até então lhes eram 
estranhos. Assim, os dicionários não são meras listas de palavras, mas ins-
trumentos de conquista de um espaço epistemológico, como afirma Claudio 
Pinheiro. Na definição do antropólogo,

[...] os dicionários funcionam, tanto quanto as espadas, armas e canhões 
como instrumentos de conquista, mas da conquista de um espaço episte-
mológico aberto pelo confronto de sistemas cognitivos. São armas de um 
império e não simples listas, ou por outra, são listas de classificação que se 
remetem a todo um universo de embates de sistemas classificatórios, de 
cognição e significação associados à língua e à cultura e tomados a partir 
dos processos moderno de ação e conquista imperiais54. 

53	 Sobre a questão da tradução dos conceitos pelos missionários, cf. ZWARTJES, Otto. “‘Colonial 
missionaries’ translation concepts and pratices: semantics and grammar”. In: SÁENZ, Sabine 
Dendenbach-Salazar (ed.). La transmisión de conceptos cristianos a las lenguas amerindias. Sankt 
Augustin, Germany: Academia Verlag, 2016, p. 43-76.

54	 PINHEIRO, Cláudio Costa. Traduzindo Mundos, inventando um império: língua, escravidão 
e contextos coloniais portugueses dos alvores da modernidade. Tese (Doutorado em Antropologia 

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL118  

Para Michel de Certeau, os dicionários são, além disso, instrumentos teo-
lógicos, pois neles “a tradução faz passar a realidade selvagem para o discurso 
ocidental”55. Dessa forma, esse gênero textual permite pensar a práxis missio-
nária enquanto atividade de classificação do outro por meio da redução de sua 
linguagem do plano oral ao plano escrito, o que provoca uma descontextuali-
zação dos signos indígenas, adequando-os em verbetes.

Enfoco aqui os dicionários como instrumentos linguísticos que ajudam a 
compreender historicamente a política linguística jesuítica na Amazônia sete-
centista até a expulsão dos membros dos domínios portugueses a partir de 
1759. Até o momento, sabe-se da existência de dez códices manuscritos con-
tendo dicionários escritos em Língua Geral na Amazônia portuguesa, maiori-
tariamente produzidos no século XVIII. A grande maioria desses documentos 
encontra-se em arquivos portugueses56. São fontes ricas e pouco exploradas, 
principalmente por historiadores que possam estar interessados em estudar 
a produção desses documentos e o percurso histórico da Língua Geral na 
América. O fato de esses gêneros textuais terem permanecido manuscritos 
possibilita ao estudioso observar a estrutura, as rasuras, correções e adições que 
os autores fizeram e que ajudam a entender o processo de construção dessas 
obras. Dentre os dicionários tupi produzidos na Amazônia portuguesa que 
se têm notícia destaco o dicionário de 1756 como objeto de análise a partir 
do qual pode-se pensar a política linguística jesuítica na Amazônia do século 
XVIII57.

Acondicionado no Arquivo e Biblioteca Municipal de Trier (Alemanha), 
o dicionário de 1756 é anônimo, mas certamente produzido por um mis-
sionário originário da Europa Central dentre os que atuaram na Amazônia 
portuguesa em meados do século XVIII58, hipótese comprovada em razão da 

Social) – Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Universidade Federal do Rio de 
Janeiro, Rio de Janeiro, 2005, p. 157.

55	 CERTEAU, Michel de. A escrita da história. 3.ed. Rio de Janeiro: Forense, 2013, p. 242.
56	 Para uma lista completa destes dicionários, cf. BARROS, Cândida BARROS; MONSERRAT, 

Ruth; PRUDENTE, Gabriel. “O “ocapora” em listas de repartição de índios e nas fontes da 
língua geral na Amazônia no século XVIII: um vassalo indígena?”. Tellus, ano 14, n. 26, jan.-jun. 
2014, p. 89-90.

57	 ANÔNIMO. [Dicionário Português-Língua Geral e Língua Geral– Português].Stadtbibliothek / 
Stadtarchiv Trier, Ms 1136/2048 4° [1756].

58	 Sobre os jesuítas da Europa Central que atuaram na Amazônia em meados do século XVIII cf. 
ARENZ, Karl Heinz & PRUDENTE, Gabriel de Cassio Pinheiro. “Os padres “tapuitinga”: 



119  

presença de expressões e escrita germânica em alguns de seus verbetes59. O 
dicionário de 1756 é dividido em duas partes (Português-Língua Geral e outra 
em Língua Geral – Português) e em razão de seu caráter manuscrito, apresenta 
em seus verbetes inúmeras alterações e inclusões feitas por seu autor que per-
mitem analisar o processo de confecção do documento, bem como possibilita 
inferências acerca do processo de aprendizado da Língua Geral pelos jesuítas 
como parte de sua política linguística na Amazônia.

É importante destacar que na primeira metade do século XVIII, a Coroa 
portuguesa criou uma legislação específica através da qual passou a ordenar 
o ensino da língua portuguesa aos índios, embora não condenasse explicita-
mente o uso da Língua Geral pelos missionários até aquele momento. Ao 
contrário, o rei D. João V reconhecia a importância do conhecimento da língua 
dos índios como saber fundamental para o trabalho pastoral, mas não deixava 
de recomendar também o ensino do português por meio de leis60. 

As ordens reais nunca de fato foram cumpridas e a Língua Geral conti-
nuou a ser utilizada no interior dos aldeamentos nas relações cotidianas entre 
missionário e indígenas. No entanto, a partir na década de 1750 com a ascen-
são em Portugal de Sebastião José de Carvalho e Melo, o futuro Marquês 
de Pombal, ao cargo de secretário régio, e o início do governo de seu irmão, 
Francisco Xavier de Mendonça Furtado, à frente do Estado do Grão-Pará e 
Maranhão, o uso da Língua Geral passa a ser combatido. No mesmo contexto, 
os jesuítas passaram a ser gradualmente expulsos dos domínios portugueses e 
o Diretório dos Índios foi criado como forma de laicizar os aldeamentos antes 
administrados pelos jesuítas, transformando-os em vilas geridas por diretores. 

a atuação de jesuítas alemães na Amazônia pombalina (1750- 1757)”. Anais Eletrônicos VI 
Encontro Internacional de História Colonial: mundos coloniais comparados: poder, fronteiras e identi-
dades. Volume 1. Salvador: EDUNEB, 2017, pp. 950-963. 

59	 PRUDENTE, Gabriel de Cassio Pinheiro. “Ler e copiar, ouvir e registrar: um dicionário je-
suítico como instrumento de aprendizado da língua geral na amazônia setecentista”. Boletim do 
Museu Paraense Emílio Goeldi, Ciências Humanas, v. 10, 2015, pp. 641-657.

60	 “Provisão para o Governador do Maranhão em que se lhe recomenda que os Missionarios que 
se houverem depor nas Aldeas sejão praticos na lingua dos Indios.” Lisboa, 2 de dezembro de 
1722. Anais da Biblioteca Nacional, volume 67, 1948, pp. 189-191; “Provisão para o Superior das 
Missões do Estado do Maranhão sobre se lhe ordenar que os índios da sua repartição se lhe 
fação praticos na sua Língua Portugueza. Lisboa,12 de fevereiro de 1727”. Anais da Biblioteca 
Nacional, volume 67, 1948, pp. 214-215; “Os prelados das religiões são obrigados a ensinar os in-
dios a lingua portugueza, e officios mechanicos, no que deve haver a maior vigilancia. Se alguns 
houver que não o cumpram, serão advirtidos, de modo a ter infallivel observancia a ordem.12 de 
setembro de 1727.” Annaes da Bibliotheca e Archivo Público do Pará, tomo II, 1902, p. 190-191.p

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL120  

Dentro desse projeto, a promoção do ensino da Língua Portuguesa e o com-
bate ao uso da Língua Geral faziam parte de uma proposta de civilização dos 
índios61.

Foi nesse contexto antijesuítico e de críticas do governador Mendonça 
Furtado ao uso da Língua Geral, que o dicionário de 1756 foi criado. Fiel à 
diretriz de aprendizado das línguas da terra para onde os missionários fos-
sem designados, o autor do dicionário constrói o documento utilizando outros 
dicionários manuscritos como base, as gramáticas e catecismos jesuíticos dis-
poníveis impressos, bem como incluiu novas palavras que aprendeu em sua 
experiência cotidiana com os indígenas com os quais teve contato. No quadro 
a seguir, pode-se observar alguns exemplos de verbetes em que aparecem refe-
rência a gramáticas e catecismos jesuíticos impressos que eram utilizados para 
o aprendizado da Língua Geral e na evangelização dos indígenas:

Quadro 1: Referências as gramáticas e catecismos em Língua Geral no dicionário de 1756

Cruz. vulgo: Cruzà. arte: ybyrà ïoaçaba (fl. 12r, 1ª coluna, grifo meu)
Menuba vmelius Menduba. sogro. Anch. pag. 3. (fl. 47v, 2ª coluna, grifo meu)
Borrifar. acepýi. acepycepýi. freq. Cate. acypyi. pag. 20. borrifarse aieypyi, Cat. pag. 19. (fl. 
8r, 1ª coluna, grifo meu)
Xeem. videtur sigfcre effluere. derramarse. Catchi. pag. 93. sic activū: amoem. Bettendorff. 
pag. 47. (fl. 50r, 2ª coluna, grifo meu)

É possível perceber no Quadro 1 a utilização de obras impressas em tupi 
como fontes de referências para o autor do dicionário compor os verbetes. No 
verbete “Cruz” a uma referência à “Arte da gramática da lingua brasílica”, obra 
de autoria do padre Luís Figueira em sua versão publicada em 1687. No ver-
bete “Menduba” (na parte Língua Geral-Português), há referência à “Arte de 
Grammática da Língua mais usada na costa do Brasil”, uma gramática publi-
cada em 1595 sob autoria do padre José de Anchieta. No verbete em portu-
guês “Borrifar”, uma menção aos “Catecismo brasílico da doutrina cristãa” dos 
padres Antônio de Araújo e Bartolomeu de Leão e impresso em 1686. Já o ver-
bete em tupi “Xeem” apresenta menção ao “Compêndio da doutrina Chistam 

61	 No sexto parágrafo do Diretório dos índios há a indicação da criação de escolas em que as 
crianças indígenas aprenderiam a língua portuguesa, sendo proibido o de suas línguas materna e 
da Língua Geral cf. Directório, que se deve observar nas povoaçoens dos indios do Pará, e Maranhão: 
em quanto Sua Magestade naõ mandar o contrario. Lisboa: Na Officina de Miguel Rodrigues, 
Impressor do Eminentíssimo Senhor Cardeal Patriarca, 1758, pp. 3-4.



121  

na lingua Portugueza e Brasilica”, de autoria de João Felipe Bettendoff e publi-
cado em 1687. Essas obras contavam com autorização oficial para terem sido 
impressas, o que as tornou referências linguísticas e catequéticas em tupi fun-
damentais para os jesuítas na América portuguesa. Mesmo tendo sido pro-
duzidas no Estado do Brasil entre o final do século XVI e o século XVII, 
ess?as fontes ainda eram consultadas e utilizadas pelos jesuítas que atuaram 
no Estado do Grão-Pará e Maranhão ao longo do século XVIIII. Percebe-se 
que, apesar de a Língua Geral falada no cotidiano das missões jesuíticas na 
Amazônia no Setecentos apresentar diferenças em relação ao sistematizado 
nas obras impressas supracitadas, os missionários não abriam mão do corpus 
textual tupi já consolidado.

 A construção do dicionário de 1756 e o aprendizado da Língua Geral 
também ocorreram com a experiência de convívio com os indígenas. O mis-
sionário autor do documento registrou em alguns verbetes palavras que ouviu 
no cotidiano da missão. Esse procedimento foi importante como parte de um 
esforço de atualização do conhecimento linguístico, fundamental para estabe-
lecer uma comunicação adequada com os catecúmenos. No quadro a seguir, 
podemos visualizar alguns exemplos de registros de oralidade:

Quadro 2: Menções a grupos indígenas no dicionário de 1756

Madre ou may. cỳv62 xemaia. Coribarè diz tamì.xeramì. minha may. (fl. 26r, 2ª coluna, grifo 
meu)
Temer. acykyiè. Goyapi diz: akyjè v xekyjè. (fl. 40r, 1ª coluna, grifo meu)
Açapucái. gritar chamando. Xapi. aicara(fl. 45v, 1ª coluna, grifo meu)

Os Coribaré, os Goyapi e os Xapi eram grupos indígenas que viviam na 
região do rio Xingu, uma área com presença de três aldeamentos jesuíticos: 
Aricará, Piraguiri e Itacuruça. No dicionário de 1756, os Coribaré são men-
cionados quatro vezes, os Goyapi, duas vezes e os Xapi 20 vezes. Pelos verbe-
tes pode-se inferir que o missionário autor consultou informantes indígenas 
e registrou novos termos e variações de pronúncia de palavras em tupi. Nesse 
sentido, a construção de dicionários como o de 1756, bem como o aprendizado 
da Língua Geral, se processava na vivência nos aldeamentos que aglutinava 
distintas etnias indígenas, configurando-se como espaço intercultural.

62	 Abreviatura de “vel” que significa “ou”. 

Os jesuítas e a Língua Geral na Amazônia Portuguesa (séculos XVII e XVIII)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL122  

A análise de dicionários manuscritos como o de 1756 permite entender 
a situação da Língua Geral falada na Amazônia portuguesa no século XVIII, 
o processo de fabricação desses instrumentos e de aprendizado do tupi pelos 
missionários. Estes se valiam tanto de fontes escritas quanto de suas experiên-
cias com os indígenas que podiam lhe fornecer informações sobre variações na 
pronúncia de palavras, bem como novos termos. Assim, a política linguística 
jesuítica no Grão-Pará e Maranhão setecentista pautou-se em uma atualização 
e ampliação do conhecimento da Língua Geral pelo registro de suas mudanças 
percebidas no cotidiano dos aldeamentos. Os missionários como mediado-
res culturais fizeram um esforço contínuo de dicionarização do tupi acom-
panhando suas mudanças, mas não deixando de se remeter ao corpus textual 
linguístico que se constituía como referência, processo que perdurou até os 
últimos anos da presença jesuítica na Amazônia portuguesa antes da expulsão 
dos membros da ordem em meados do século XVIII.

	



CAPÍTULO 5

UMA RELIGIÃO QUE NÃO É DE 
IGNORANTES: OS CONTRATADORES, OS 
JESUÍTAS E OS DÍZIMOS NA AMAZÔNIA 

COLONIAL (SÉCULOS XVII E XVIII)

Raimundo Moreira das Neves Neto1

Os dízimos eclesiásticos no Maranhão e Grão-Pará

Segundo o padre Oscar de Oliveira, os reis de Portugal tinham delegação 
da Igreja para arrecadar os dízimos em diversas dioceses, entre elas a de 
São Luís do Maranhão (que até 1719 abrangia a de Belém do Pará)2 e 

posteriormente a de Belém do Pará. Segundo ele, as

Bulas criando as dioceses do Rio de Janeiro e Olinda, a 16 de novembro 
de 1676, de São Luís do Maranhão, a 30 de Agosto de 1677, de Belém do 

1	 Professor do Instituto Federal do Pará – IFPA. Doutor em História pela Universidade Federal 
do Pará. E-mail: rmnetohistoria@yahoo.com.br 

2	 Em 30 de agosto de 1677, o Papa Inocêncio III criou a diocese do Maranhão, fazendo parte dela 
o Pará e mais uma vasta região. Contudo, em 4 de março de 1719, Sua Santidade, Clemente XI, 
erigia a diocese do Pará por meio da Bula Copiosus in misericordia. Interessante notarmos que a 
dita bula não deixou de lado os poderes conferidos ao rei de Portugal (enquanto Grão-mestre 
da Ordem de Cristo), graças ao Padroado. Assim, Dom Antonio de Almeida Lustosa ressaltava 
que “a mesma bula confere ao Bispo de Santa Maria de Belém o direito de instituir as próprias 
Dignidades, Canonicatos, Prebendas e Benefícios, conforme a apresentação dos reis de Portugal, e 
eleva a igreja de Nossa Senhora das Graças à categoria de Catedral”. ALMEIDA LUSTOSA, 
D. Antônio. D. Macedo Costa: Bispo do Pará. Belém: SECULT,1992, pp. 10-13. Grifos nossos. 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL124  

Pará, a 4 de março de 1719 fazem menção dos dízimos que os reis recebem 
graciosamente no Brasil, chamando-os de rendas “speculiter in Brasilia per-
cipiuntur gratiose”.3

Ao que tudo indica, o rei administraria os dízimos do Brasil somente 
enquanto Grão-mestre da Ordem de Cristo, de modo a suprir as necessidades 
do culto divino. O mesmo parece ter ocorrido para o Estado do Maranhão 
e Grão-Pará, já que as bulas se referiam às conquistas ultramarinas de uma 
maneira geral.

Da receita dos dízimos provinham os recursos necessários para a manu-
tenção do culto divino. Um exemplo disso, para o Estado do Maranhão e 
Grão-Pará, é um decreto de 5 de maio de 1724, pelo qual o rei reservava 12 
mil cruzados anuais dos dízimos da capitania do Pará para o pagamento dos 
ministros eclesiásticos dela e para a construção da sua nova catedral. Caso os 
dízimos da capitania não bastassem para o pagamento, em parte ou na sua 
totalidade, dos ditos 12 mil cruzados, o rei mandava que se tirassem das sobras 
dos dízimos das capitanias do Estado do Brasil.4

A questão da cobrança dos dízimos eclesiásticos pela Coroa na Amazônia 
colonial gerou inúmeros conflitos com as ordens religiosas, principalmente 
com os jesuítas, como procurarei traçar neste capítulo. A análise dessa questão 
é necessária para se pensar melhor o patrimônio da Companhia de Jesus no 
Maranhão e Pará, mais especificamente como ele enfrentou alguns empeci-
lhos para o seu aumento e conservação, já que uma das implicações do não 
pagamento dos dízimos pelos jesuítas era a recusa do rei em confirmar as suas 
sesmarias. Por outro lado, tal questão nos auxilia a refletir sobre a relação da 
Ordem não somente com o governador do Estado ou com o rei. É que o 
não pagamento dos dízimos pelos jesuítas gerava algumas hostilidades entre 
a Companhia e os demais moradores devido ao fato de o monarca colocar em 
pé de igualdade padres e leigos com relação à tributação dos dízimos. Como 
explicar aos portugueses mais um privilégio alegado pela Companhia quando 

3	 OLIVEIRA, Oscar. Os dízimos eclesiásticos do Brasil: nos períodos da colônia e do império. 
Roma: Pontifícia Universitas Gregoriana, 1937, p. 42.

4	 “DECRETO do rei D. João V, ordenando o envio de doze mil cruzados anuais, com base no 
rendimento dos dízimos da capitania do Pará, destinados ao pagamento dos ministros ecle-
siásticos e mais despesas da nova catedral daquela capitania”. 5 de maio de 1724. AHU, Pará 
(Avulsos), cx. 8, doc. 690.



125  Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...

o próprio rei alegava a sua não existência? Acrescente-se a isso a relação hostil 
aos demais privilégios que a Ordem detinha (aldeias de administração própria, 
isenção alfandegária, entre outros, como vimos). Nesse sentido, João Lúcio de 
Azevedo expõe que

Destes gêneros, que extraíam do sertão, dos produzidos em suas roças e 
fábricas, os religiosos não pagavam dízimos no Estado, nem direitos nas 
alfândegas da metrópole. A isenção, odiosa aos habitantes da colônia, jus-
tificava-se com serem tais valores aplicados ao sustento das missões; mas 
a vantagem, que logravam os padres, consumava a ruína dos particulares, 
incapazes, no seu mesquinho comércio, de travarem competência com eles.5 

Percebamos a clara distinção que Azevedo faz entre dízimos e direitos 
alfandegários. Contudo, tal debate terá lugar mais à frente.

Em carta ao governador Pedro César de Meneses, de 19 de setembro 
de 1676, o rei determinava o pagamento dos dízimos pelas ordens religio-
sas, pois estas produziriam frutos em terras que lhes haviam sido concedidas 
com a contrapartida do pagamento das mesmas pensões dos demais vassalos.6 
Como dissemos anteriormente, padres e colonos estavam em pé de igualdade 
no tocante à tributação dos dízimos. Ao menos era isso que o monarca buscava 
impor por meio de um sem-número de cartas régias. Todavia, a carta deixava 
claro que poderia ocorrer a dispensa de tais cobranças mediante ordens reais. 
No entanto, o rei deveria agir como Grão-mestre e, de tal feita, não caberia 
apenas tributar as ordens religiosas, mas também auxiliá-las em suas missões.

Especificamente com relação aos jesuítas, temos a carta régia de 4 de 
janeiro de 1687 ao governador Artur de Sá de Menezes.7 Por ela era engros-
sada a verba da consignação aos jesuítas do Maranhão e Grão-Pará. Como 
podemos atestar, o papel do monarca era significativo: dele vinham as cons-
tantes resoluções para que as Ordens pagassem os dízimos, o que elas quase 

5	 Azevedo, João Lúcio de. Os Jesuítas no Grão-Pará: Suas missões e a colonização, Bosquejo histó-
rico. Belém: Secult, 1999, p. 197.

6	 “Regula o despacho das drogas da Caza da India em Lisboa…”. 19 de setembro de 1676. ABAPP, 
tomo I (1902), pp. 64-65.

7	 “Accentua de novo a utilidade de continuarem os padres da Companhia de Jesus nas Missões 
e regula o modo de ser dos noviciados nas suas respectivas casas”. Lisboa, 4 de janeiro de 1687. 
ABAPP, tomo I (1902), pp. 90-91.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL126  

sempre se negavam a fazer, e, ao mesmo tempo, era ele também o respon-
sável pela manutenção do culto divino. Esse caráter duplo acabava gerando 
para a Ordem alguns problemas de compreensão sobre o “verdadeiro” papel 
do monarca português ante a expansão da fé católica. Havia uma ambiguidade 
que não se explicava para a Companhia de Jesus, ou ao menos era isso o que 
ela alegava. Se não, vejamos.

Por meio de carta expedida, em 23 de janeiro de 1712, ao governador 
Cristóvão da Costa Freire, o rei mostrava-se satisfeito com o trabalho dos 
jesuítas nos descimentos de índios, pois tal trabalho beneficiava os moradores 
com o acesso à mão de obra e, mais que isso, aumentava a receita dos dízimos. 
A carta faz referência às aldeias de repartição. Trata-se de uma resposta a outra 
missiva enviada ao monarca, em 24 de julho de 1711, por aquele mesmo gover-
nador. Nela, Costa Freire expunha “o quanto se convém continuar-se com os 
descimentos dos Índios, que se fazem com os Missionários dos padres da 
Companhia do Rio Amazonas para as aldeias de repartição”. De tal feita, em 
sua resposta, o rei lembrava que do início do governo de Cristóvão da Costa 
Freire (1707) até aquele período (no qual ele escrevia), os dízimos do Estado 
do Maranhão haviam aumentado em 10 mil cruzados e que isso se devia aos 
índios descidos. No tocante à conservação do Estado do Maranhão a partir 
dos descimentos de índios por missionários jesuítas, o monarca era enfático ao 
expor ao governador: “e entendeis que sem o descimento deles, se não podia 
conservar esse Estado pelo serviço que fazem aos moradores”.8 

Podemos abstrair da carta régia citada que a Coroa reconhecia que a 
Companhia de Jesus participava ativamente na conquista de mão de obra para 
o “aumento e conservação” do Maranhão. No entanto, como já foi dito, tal rela-
ção de beneficiamento mútuo entre a Ordem e o monarca tinha um limite: se 
por um lado a Companhia contribuía para o aumento das rendas dos dízimos 
por meio da maior disponibilidade de braços indígenas, por outro se recusava 
a pagar os mesmos dízimos relativizando o poder do rei. Ora, com o correr 
dos anos, e o aperto maior que a Coroa fazia nessa questão, algumas vozes 
jesuíticas engrossaram o tom do debate. Assim, os padres chegaram a afirmar 
ao Juízo das Ordens que “os dízimos que se lhe pedem é de Cristo, e que V.M., 
os não possui como rei, mas como Grão-mestre”. Em verdade a Ordem queria 

8	 “Descimentos no rio das Amazonas”. Lisboa, 23 de janeiro de 1712. ABAPP, tomo I (1902), doc. 
95, p. 137. 



127  

ver como “Se mostra tem a Coroa doação destes dízimos por ser certo que […] 
a não tem achado, nem outra alguma mais que à feita à Ordem de Cristo, e 
pela mesma, e por V.M. como Grão-mestre se administram os ditos dízimos, e 
governa todo o espiritual da América”.9

Conforme visto, além de não pagarem os dízimos com base em vasta 
argumentação, os jesuítas também polemizavam, em alguns momentos, sobre 
o raio de alcance da jurisdição do monarca. Este, contudo, fazia valer suas 
prerrogativas como Grão-mestre e rei. Assim, em 25 de maio de 1740, emitia 
ordem régia ao Conselho Ultramarino para que ouvisse o procurador geral da 
Companhia de Jesus, padre Jacinto de Carvalho, sobre uma polêmica levan-
tada pelo procurador das Missões do Maranhão, padre Julio Pereira, que teria 
afirmado que “o furtar a V.M., e aos seus dízimos não é pecado, nem há obri-
gação de restituição”.10 Ao que tudo indica, o padre Jacinto de Carvalho estava 
no reino, pois a consulta com seu parecer data de 30 de maio do mesmo ano. 
Portanto, apenas cinco dias após a ordem real para que ele fosse ouvido.

O jesuíta demonstrou muita habilidade ao defender a Ordem, tentando 
absolver o padre Julio Pereira de tais acusações. Destreza necessária se consi-
derarmos o contexto no qual se enquadra o episódio. É que no Pará, durante 
o mesmo período, estava ocorrendo o processo de tombamento das terras 
do Colégio de Santo Alexandre, do qual resultou a dupla e dura oposição de 
moradores e oficiais da Câmara.

Em verdade, o impasse teve sua gravidade majorada devido ao embate 
entre o provedor e o ouvidor da capitania, no qual o primeiro acusava o segundo 
de beneficiamento aos padres. Tanto moradores quanto vereadores alegavam 
que tal tombamento tinha por intenção máxima a não tributação dos dízimos. 
Ora, tal processo já corria no Conselho Ultramarino. Tudo o que a Ordem 
necessitava agora era evitar outra pendência, e mais ainda, livrar-se de um 
escândalo em que um jesuíta instigasse a população a roubar os dízimos a Sua 
Majestade. Mais que isso: se anteriormente, como vimos, a Ordem relativizava 

9	 “Sobre o que o provedor da fazenda real da capitania do Pará dá conta do que tem obrado em 
execução de várias ordens que lhe foram para que as religiões daquela capitania pagassem os dí-
zimos das fazendas que possuíssem; e vão os papéis que se acusam”. AHU, códice 209 (consultas 
do Maranhão), ff.122 – 124. 

10	 “CARTA do [padre do Colégio de Santo Antão], Jacinto de Carvalho para o rei [D. João V], 
sobre a suspeita de furto dos dízimos feito pelo padre jesuíta Júlio Pereira, procurador das 
Missões”. 31 de maio de 1740. AHU, Pará (Avulsos), cx. 23, doc. 2188. 

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL128  

a jurisdição do rei na cobrança dos dízimos, na questão do tombamento (con-
forme veremos em momento oportuno) ela também se viu às voltas com o 
embate entre ouvidor e o provedor da capitania do Pará no qual os dois due-
lavam pelo poder de jurisdição naquele pleito. Portanto, dada a gravidade do 
contexto, o padre Jacinto de Carvalho preparou sua argumentação com vista 
a debelar um dos problemas, o da possível proposição do padre Julio Pereira. 
Sua arguição nesse particular foi excelente, o que quase permitiu lograr êxito 
na questão, se não fossem o provedor e o Bispo do Pará. Vejamos. 

Jacinto de Carvalho inicia sua carta-defesa exaltando a formação do jesu-
íta Júlio Pereira como “teólogo, douto e virtuoso” e, como parte de uma “reli-
gião que não é de ignorantes”. Alegava que tal proposição tinha sido proferida 
por algum inimigo da Companhia no intuito de a prejudicar. Declara:

E que isto seja um testemunho falso, com que o delator quem quer que é 
quis por ódio, inveja, e persuasão diabólica incriminar ao dito padre […] e 
são inumeráveis os autores da Companhia e todos ensinam o contrário. Que 
na mesma cidade do Pará tem havido muitos lentes da mesma Companhia, 
e prescrito nas suas apostilas […] que o furtar ao rei era pecado, e que 
quem furtasse não somente dízimos, mas também […] ou outra coisa grave 
tinha obrigação de restituição, e que sem restituir se não poderia salvar 
donde sendo claramente falsa, que a Companhia siga, e publique que furtar 
dízimo a V.M. não é pecado se infere também ser falso que o padre Julio 
Pereira que não tem outra doutrina, mais que a da Companhia, proferisse, 
e afirmasse tal proposição que quem impõe um testemunho falso tão grave 
a uma religião que não é de ignorantes.11 

O jesuíta é perspicaz ao invocar o potencial da Ordem naquilo que tange 
ao conhecimento daquele assunto. Nada obstante, faz menção ao papel da 
Companhia de Jesus como uma Ordem docente na capitania do Pará, onde 
sempre ensinava que ações daquela espécie eram passíveis de punição. Ora, 
essa era a política inaciana e, de rebote, também era a professada pelo padre 
Julio Pereira. De tal feita, a acusação caía por terra. No intuito de minimizar 
o caso, também advertia que tais práticas difamatórias eram habituais contra 

11	 “Da proposição errada e perniciosa aos dízimos reais do dito Senhor que proferiu no mesmo 
Estado o padre Julio Pereira da Companhia de Jesus”. 30 de maio de 1740. AHU, códice 209 
(consultas do Maranhão), ff.-138v-139.



129  

os inacianos como uma forma de “afrontar a Companhia atribuindo-lhe pro-
posições errôneas […] muito usado entre os hereges de França, […] e o que 
ali obra a heresia, obra no Pará a inveja, ódio e má querença, com que sempre 
perseguiram a Companhia por amor dos pobres, e miseráveis índios”.12

A desenvoltura do jesuíta parece ter convencido o Conselho Ultramarino, 
já que quando ouvido, o procurador da Fazenda da Coroa teria declarado ao 
mesmo Conselho que “lhe parecia se não devia insistir mais neste ponto, e 
que ao provedor da Fazenda [do Maranhão] se devia mandar a cópia da sua 
resposta [dele procurador do reino], para que pelo meio que lhe parecer mais 
suave e sem estrondo a faça pública em toda aquela capitania”. Ora, podemos 
deduzir que o procurador da Coroa já havia sido informado bem antes sobre 
o fato, já que ele pediu ao provedor da Fazenda do Maranhão para que não 
insistisse naquele ponto. Tudo indica que a administração colonial vinha insis-
tindo naquela denúncia. Assim, o procurador da Coroa pediu ao provedor do 
Maranhão para que tomasse uma resolução menos escandalosa possível nesse 
particular, o que não ocorreu.

Se, por um lado, a Companhia alegava que conhecia as diretrizes metropo-
litanas sobre os dízimos, que reconhecia o poder do rei enquanto Grão-mestre, 
e por isso jamais um membro seu iria fazer uma proposição como aquela, por 
outro lado, o provedor da Fazenda do Pará, Félix Gomes de Figueredo, buscou 
gente igualmente capacitada para contra-atacar. Assim, foi consultar o Bispo 
do Pará. Inicialmente, em carta de 21 de outubro de 1740, afirma que tal pro-
posição “não foi proferida diante dele só, mas também dos oficiais da fazenda 
de V.M.”, e de tais “lembranças” iria remeter relatos ao Conselho.13 Portanto, 
o primeiro ponto foi simplesmente garantir que o episódio tinha ocorrido. 
Agora restava rebater a defesa de Jacinto de Carvalho naquilo que o jesuíta 
tomou como ponto forte de sua justificação: a doutrina, que tanto afastaria 
a Companhia de tamanhos escândalos. Astuto, de modo a dar mais crédito 
a sua contra argumentação, Félix Gomes de Figueredo, ao ponderar que lhe 

12	 Ibidem.
13	 “Sobre a conta que dá o provedor da Fazenda Real do Pará acerca de uma justificação que os 

padres da Companhia pretendem fazer para mostrar serem falsas as contas que o dito provedor 
dá a V.M. sendo um dos artigos justificativos a respeito da doutrina errônea, que o padre Julio 
Pereira di Serra, que havia de defender publicamente que o que se pagariam tempo do embar-
que que não eram dízimos se não direitos”. 7 de maio de 1741. AHU, códice 209 (consultas do 
Maranhão), ff.-144-145v.

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL130  

faltava o traquejo necessário para tratar de tema tão espinhoso que era a “dou-
trina”, expõe que “para que V.M. venha na certeza de que a dita doutrina dos 
padres se distava, e seguia naquela cidade faz presente a V.M. que se consultou 
ao Excelentíssimo Bispo”. Tal consulta foi necessária, pois conforme expõe o 
provedor ao se reportar à defesa jesuítica vista anteriormente “se deixa ver a 
inteligência [do padre Julio Pereira], que lhe davam os ditos padres”.14 É que, 
conforme havia afirmado o padre Jacinto de Carvalho, a Companhia não era 
uma “religião de ignorantes” e “são inumeráveis os autores da Companhia” e, 
mais que isso, “que na mesma cidade do Pará tem havido muitos lentes da 
mesma Companhia”.15 Com o auxílio do Bispo, agora o debate estaria em pé 
de igualdade, ao menos pensava o provedor da Fazenda do Pará.

O Bispo Dom Frei Guilherme de São José16 (religioso do Tomar), segundo 
Bispo de Belém entre 1739 e 1748, inicia sua ponderação ajuizando que tais 
dízimos “foram concedidos pela Sé Apostólica com condições de pagarem as 
côngruas aos Ministros eclesiásticos ou a quem V.M. tem transferido os ditos 
dízimos”. Defendia ainda que não se podiam colocar tais obstáculos em tal 
tributação utilizando o subterfúgio de alegar que “os ditos dízimos são direi-
tos e não dízimos”, estratagema muito empregado pela Companhia conforme 
veremos. Ressaltava que, por parte da Coroa, eram previstas leis penais a tais 
sonegações. Contudo, era enfático ao declarar “que as ditas leis penais […] 
não tiram o pecado do furto dos ditos dízimos”, e, portanto, “anexamos pena 
de excomunhão maior ipso facto in currenda a quem não pagar os ditos dízimos 
passando de um cruzado, quer sendo no tempo do embarque, quer fora dele”.

Como podemos perceber, Dom Guilherme justificou a sua censura 
eclesiástica, a ameaça de excomunhão, com base naquele estratagema da 
Companhia, quando esta alegava que os dízimos eram direitos. Aqui cabe 
uma ressalva. Conforme ressalta Kuhnen, a jurisdição eclesiástica da Ordem 
de Cristo no seu aspecto espiritual (não temporal: administração dos dízimos 

14	 Ibidem. 
15	 “Da proposição errada e perniciosa aos dízimos reais do dito Senhor que proferiu no mesmo 

Estado o padre Julio Pereira da Companhia de Jesus”. 30 de maio de 1740. AHU, códice 209 
(consultas do Maranhão), ff.-138v-139.

16	 Dom Antônio de Almeida Lustosa nos informa sobre D. Frei Guilherme de São José afirmando 
que tal bispo era religioso do Tomar, estando à frente do Bispado entre 10 de agosto de 1739 e 
agosto de 1748, renunciando nessa data. ALMEIDA LUSTOSA, D. Antônio. D. Macedo Costa: 
Bispo do Pará. Belém: SECULT,1992, p. 14. 



131  

e patrimônio da Ordem) coube ao Prior-Mor ou Vigário do Tomar até 151417. 
Contudo, respeitando a discrepância temporal, mas considerando o conheci-
mento que tal instituição alcançou em sua participação na empresa coloniza-
dora-catéquética levada a cabo pelo padroado, é forçoso notarmos que Dom 
Frei Guilherme de São José pertencia à Ordem de Cristo de Tomar.18 Tomar 
não deixou de existir com a criação da diocese de Funchal (1514), só deixou 
de participar mais diretamente nos planos do padroado. Posto isso, tudo indica 
que o provedor do Pará buscou pessoa tarimbada no assunto. Se o fato de 
Dom Guilherme ter sido religioso da Ordem de Cristo do Tomar influenciou 
o seu parecer a favor do Grão-mestre da Ordem de Cristo, rei de Portugal, 
isso não podemos afirmar. De mais certo é que o provedor Félix Gomes vai 
trabalhar sua argumentação exatamente versando sobre o posicionamento do 
Bispo. Assim, declara que

Já que o Excelentíssimo Bispo tomou o expediente para extirpar o erro 
que se praticava no seu bispado sendo os padres da Companhia os que só 
por causa da sua conveniência ditavam, e aconselhavam doutrina tão errô-
nea, assim pedia a V.M. mandasse declarar que a mercê que o Senhor rei 
Dom Sebastião fizera aos padres da Companhia e se acha confirmada por 
V.M. é só para não pagarem direitos pertencentes as alfândegas que se não 
entende das drogas, que daquele Estado se embarcam para aquele reino; 
das quais no tempo do embarque é que costuma pagar os dízimos delas.

O que quis dizer o provedor com tal afirmação? O que ele intentava? 
Já que adentramos tal assunto, o da diferença entre dízimos e direitos alfan-
degários, deixemos de lado a controvérsia referente ao padre Julio Pereira e 
passemos a analisar mais detidamente essa questão por meio da qual também 
entenderemos a alegação de Dom Guilherme.

17	 KUHNEN, Alceu. As origens da igreja no Brasil: 1500 a 1552. Bauru: EDUSC, 2005.
18	 No site da Arquidiocese de Belém do Pará consta o seguinte histórico do bispo: “Nasceu em 

Lisboa, em 1686, e pertencia à Ordem de Cristo de Tomar. Sagrado em 1738, tomou posse 
no ano seguinte. Renunciou ao bispado e retornou a Portugal, em 1748. No seu governo, foi 
inaugurado o convento de Santo Antônio (1743) e iniciada a construção da Catedral (1748). 
O padre Gabriel Malagrida, por iniciativa particular, fundou um Seminário em Belém (fechado 
posteriormente)”. Consultar em: www.arquidiocesedebelem.org.br.

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL132  

Dízimos ou direitos alfandegários?

Por alvará expedido em 4 de maio de 1543, Dom Sebastião isentava a 
Companhia de Jesus de impostos alfandegários de tudo aquilo que ela comer-
ciasse entre as várias conquistas. Assim, tal documento fazia daqueles tributos

Esmola e irrevogável doação para sempre às ditas casas e colégios da 
Companhia de Jesus das ditas partes do Brasil, e religiosos deles, e sendo 
que pelo tempo em diante, se façam contratos ou arrendamentos das 
ditas alfândegas, e direitos delas, ou casas outras, em que se ora paguem 
ou adiante pagarem os tais direitos, se entenderá ficarem sempre os ditos 
colégios da Companhia de Jesus das ditas partes do Brasil e religiosos dela, 
livres e desobrigados dos tais direitos de que por este lhes assim faço doa-
ção e esmola

Dom Sebastião justificava tal privilégio, pois dizia respeito

Ao muito serviço, que nas partes do Brasil se faz a Nosso Senhor por meio 
dos padres da Companhia de Jesus que residem nas ditas partes, na con-
versão dos gentios, e ensino, e doutrina dos novamente convertidos, e em 
outros benefícios espirituais que os moradores, e povoadores das ditas par-
tes recebem dos ditos padres, e vendo também respeito a muita despesa 
que tem, e gastos que fazem nos colégios, e casas, que tem nas ditas partes 
do Brasil.19 

Fala-se em Estado do Brasil. Todavia, àquele momento, dele fazia parte 
o território que posteriormente passou a ser o Estado do Maranhão. De tal 
feita, os jesuítas desta outra conquista continuaram utilizando tal prerroga-
tiva. Mais que isso, na esteira dos acontecimentos do século XVII, em virtude 
daquela regalia inaciana, outras ordens religiosas requereram igual benefício. 
Assim, aos padres de Santo Antonio foi passada uma ordem real para que lhes 
ficassem livres de impostos na alfândega 100 arrobas de cravo e 100 arrobas de 
cacau que exportassem. Contudo, como o cravo estava escasso naquela época, 

19	 “Carta do provedor da Fazenda Real da capitania do Pará, Lourenço de Anvéres Pacheco, para 
o rei D. João V, dando seu parecer relativamente ao comércio de cacau e de outros produtos do 
sertão praticado pelos religiosos no Pará”. Anexos: certidões, carta, provisões, carta de confirma-
ção e relações. 20 de outubro de 1747. AHU, Pará (Avulsos), caixa 29, doc. 2799. 



133  

atendendo um pedido dos ditos padres, em janeiro de 1698, o monarca orde-
nou que “se dêem livres aos ditos padres 200 arrobas de quaisquer gêneros que 
do sertão trouxerem”. Contudo, na dita cédula real, o monarca, ao fazer men-
ção ao primeiro privilégio, diz que “para se lhe darem livres de dízimos no dito 
Estado 100 arrobas de cacau e 100 de cravo”. Portanto, aparece o termo dízimo, 
e não direitos alfandegários.20 Caso seja dízimo, isso levantaria uma questão: o 
mesmo imposto seria cobrado não somente do que fosse plantado pelos reli-
giosos em suas fazendas, mas também daquilo que buscassem no sertão, como 
é o caso das “200 arrobas de quaisquer gêneros que do sertão trouxerem”. De 
fato, como lembra Rafael Chambouleyron, o desenvolvimento da economia na 
Amazônia acabou engendrando novos dízimos como os “do ‘cacau e cravo’ e 
os dízimos da ‘salsa’, cobrados somente no Pará”. Nesse sentido, como ressalta 
o historiador, o bando publicado em 1686 pelo governador Gomes Freire de 
Carvalho determinando que as canoas que fizessem entradas nos sertões se 
registrassem em Belém e Gurupá, confirmado em 1688 pelo rei, tinha duas 
intenções: a primeira, e mais clara, era ter ciência se estava havendo apresa-
mento de índios para a então ilícita escravização. A segunda dizia respeito a 
“uma atenção com o controle da própria produção e coleta das drogas”.21 Que 
fique bem entendido: tais dízimos eram cobrados das drogas recolhidas no 
sertão e não somente dos gêneros cultivados pelos moradores.

Para além da questão posta, o que até agora podemos afirmar com maior 
segurança é que a Companhia estava isenta dos tributos alfandegários. Já 
adentrado o século XVIII, vendo jesuítas e franciscanos isentos daqueles tri-
butos, os carmelitas resolvem pedir semelhante mercê. Assim, o rei expunha 
que o Vigário Provincial da Ordem do Carmo no Maranhão, Frei Inácio da 
Conceição, havia lhe apresentado que

20	 “Carta do provedor da Fazenda Real da capitania do Pará, José da Silva Távora, para o rei [D. 
João V], sobre o pagamento dos direitos nos contratos dos dízimos de cravo, cacau e salsa, aos 
religiosos da Ordem de Santo António do Maranhão e aos padres da Companhia de Jesus”. 25 
de agosto de 1724. AHU, Pará (Avulsos), caixa. 8, doc. 707. 

21	 CHAMBOULEYRON, Rafael. “Mazelas da fazenda real na Amazônia seiscentista”. In: 
FIGUEIREDO, Aldrin Moura de & ALVES, Moema Bacelar (orgs.). Tesouros da memória: his-
tória e patrimônio no Grão-Pará. Belém: Ministério da Fazenda/Museu de Arte Sacra de Belém, 
2009, p. 20. Para uma maior análise do caso consultar: “Alvará em forma de lei sobre as canoas 
que forem a saque do pau cravo e cacau do sertão do Maranhão”. Lisboa, 23 de março de 1688. 
ABNRJ, vol. 66 (1948), pp. 87-88; “Regimento de que hão de usar os capitães da capitania do 
Gurupá”. Lisboa, 23 de março de 1688. ABNRJ, vol. 66 (1948), pp. 89-91.

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL134  

Não pagando os padres da Companhia, Piedade, e Conceição, me pediam 
ordenasse que nas alfândegas das capitanias do Maranhão e Pará, se dê livre 
de direitos tudo o que for […] Hei por bem se dêem livres de direitos da 
dízima as coisas que remeterem os ditos religiosos para o seu provimento.22

A provisão passada à Ordem do Carmo, como se vê anteriormente, parece 
colocar o privilégio passado aos padres de Santo Antônio no mesmo bolo dos 
direitos alfandegários a serem pagos nas alfândegas, já que houve a comparação 
com os benefícios dos franciscanos e jesuítas. Para além dessa questão, parece 
haver uma confusão feita pela Companhia com o intuito de se livrar também 
da tributação dos dízimos. Nesse particular, um parecer dado pelo provedor dos 
Feitos da Real Coroa e Fazenda é esclarecedor: “nem a morrer querem estes 
padres que o que se paga de gêneros nesta capitania sejam dízimos, e a força 
querem que sejam direitos que se costumam pagar nas casas da alfândega”.23

A defesa da Companhia passava, entre outras coisas, por dois elementos. 
Primeiro, o fato de não se poder cobrar os dízimos enquanto ela recorria da 
execução de cobrança. Segundo, o direito de isenção alfandegária passado por 
Dom Sebastião e depois confirmado, portanto, referente a direitos alfandegá-
rios, servia de pretexto para se escapar ao pagamento dos dízimos. É com esses 
dois argumentos que o padre Bento da Fonseca tenta defender a Ordem do 
pleito oferecido pelo contratador dos dízimos reais da capitania do Pará, João 
Francisco, embate travado em meados da década de 1740. O contratador ale-
gava que não poderia cumprir o pagamento do contrato devido ao

Grande prejuízo que lhe fazem os P.P. da Companhia de Jesus tirando tão 
expressivo número de arrobas de gêneros daquele Estado para fora dele 
sem pagarem coisa alguma, que na monção presente importa perto de 
cinco mil cruzados a respeito de quatro mil e quinhentas arrobas de cacau, 

22	 “Carta do provedor da Fazenda Real da capitania do Pará, Lourenço de Anvéres Pacheco, para 
o rei D. João V, dando seu parecer relativamente ao comércio de cacau e de outros produtos do 
sertão praticado pelos religiosos no Pará”. Anexos: certidões, carta, provisões, carta de confirma-
ção e relações. 20 de outubro de 1747. AHU, Pará (Avulsos), caixa 29, doc.2799.

23	 “Requerimento do reitor e mais religiosos da Companhia de Jesus do Colégio de Santo 
Alexandre da cidade de Belém do Pará, para o rei [D. João V], solicitando ordem régia, para que 
o provedor da Fazenda Real da capitania do Pará, [Félix Gomes de Figueiredo] não os obrigue 
ao pagamento dos dízimos, até que se obtenha resposta à apelação por eles apresentada no Juízo 
dos Feitos da Fazenda sobre esta matéria”. Anterior a 1739. AHU, Pará (Avulsos), caixa 22, doc. 
2025. 



135  

salsa, cravo, e café que extraíram, e isto com o pretexto de terem alcançado 
do Senhor rei Dom Sebastião graça para não pagarem direitos, sendo que 
quando assim fosse, nunca era aplicável ao caso presente por ser de dízimos 
eclesiásticos e não direitos reais.24

Em defesa da Companhia, o padre Bento da Fonseca afirmava que o 
requerimento do contratador não se justificava, pois quando ele havia arre-
matado o contrato dos dízimos estava ciente do “privilégio da Companhia, e 
da posse de que estava de se não pagar coisa alguma dos gêneros que costuma 
embarcar para este reino”. Para o jesuíta, o requerimento do contratador tinha 
duas finalidades: uma era de representar ao rei que ele não poderia arcar com o 
pagamento do contrato; o outro era tentar “Restringir a graça, e privilégio, que 
V.M. e os Senhores reis seus antecessores concederam à Companhia de Jesus 
no Brasil, Maranhão, pelos relevantes serviços que ela lhe tem feito, e continua 
a fazer nas mesmas conquistas”.25

Não podemos perder de vista que o pleito entre o contratador dos dízi-
mos e a Companhia é referente ao pagamento de dízimos, e não de direitos 
alfandegários. Então, qual seria o privilégio alegado anteriormente pelo padre 
Bento da Fonseca? Um pouco mais adiante na sua defesa, o jesuíta afirma:

Este privilégio foi concedido pelo sereníssimo rei Dom Sebastião de glo-
riosa memória, e confirmado pelos senhores reis seus sucessores, e por V.M. 
a província do Brasil, à qual pertence o Maranhão, em remuneração dos 
serviços, que a Companhia lhe tem feito, e continua a fazer nas ditas con-
quistas, como melhor consta do dito privilégio.26 

Além do argumento citado, o padre Bento da Fonseca alegava que o 
contratador dos dízimos não poderia proceder à cobrança pelo fato de “Saber 
muito bem que ela [a Companhia] não paga por ora dízimos a V.M. o que 
ocorre atualmente pleito nessa matéria com os procuradores da Fazenda de 

24	 “Requerimento do contratador dos Dízimos Reais da capitania do Pará, João Francisco, para o 
rei [D. João V], solicitando que na Casa da Índia não sejam pagos aos padres da Companhia 
de Jesus, sem que estes paguem os dízimos que devem”. Anterior a 1745. AHU, Pará (Avulsos), 
caixa 28, doc.2602.

25	 Ibidem.
26	 Ibidem.

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL136  

V.M., sem a decisão do qual não pode o contratador pretender coisa alguma 
da Companhia”.27 

Em alguns momentos, um único pleito em torno dos dízimos envolvia 
mais que uma ordem religiosa, a exemplo do que envolvera os religiosos de 
Santo Antonio e os da Companhia. Tudo gravitou em torno da já mencionada 
provisão real de 7 de janeiro de 1698, que declarava isentas do pagamento dos 
dízimos 200 arrobas de quaisquer gêneros trazidos do sertão pelos religio-
sos de Santo Antônio. Apesar da clareza do texto da provisão, tais religiosos 
entenderam que eles deveriam receber da Fazenda Real a quantia referente aos 
dízimos daqueles produtos, em vez de apenas os não tributarem. O provedor 
da Fazenda do Pará e então contratador dos dízimos da capitania, José da Silva 
Távora, decidiu denunciar tal mal-entendido ao rei através de carta de 25 de 
agosto de 1724. Nela o provedor também denunciava algumas negociações 
estranhas entre os religiosos de Santo Antônio e os padres da Companhia refe-
rentes às tais 200 arrobas. Segundo José Távora os religiosos de Santo Antônio 
distribuíam parte desses produtos à Companhia de Jesus, e esta logo os fazia 
embarcar sem pagar qualquer tributo devido ao então vigente alvará passado 
por Dom Sebastião.28 Alam da Silva Lima atenta ao fato de que tal prove-
dor, enquanto contratador dos dízimos, alcançou grandes inimizades com tais 
cobranças. Afirma que a atividade de contratador dos dízimos não trazia 

Prestígio na sociedade colonial, já que grave problema poderia ocorrer com 
aqueles responsáveis por ela, uma vez que poderiam ficar estigmatizados 
nessa sociedade. Nesse sentido, observa-se o caso de José da Silva Távora, 
que, na época em que foi provedor da capitania do Pará, fez muitas cobran-
ças das pessoas que deviam à Fazenda Real, ganhando muitos inimigos. Ao 
deixar o cargo, queixava-se que vivia sendo ameaçado por aqueles a quem 
cobrara as dívidas ou por quem prendera nesse processo.29

27	 Ibidem.
28	 “Carta do provedor da Fazenda Real da capitania do Pará, José da Silva Távora, para o rei [D. 

João V], sobre o pagamento dos direitos nos contratos dos dízimos de cravo, cacau e salsa, aos 
religiosos da Ordem de Santo António do Maranhão e aos padres da Companhia de Jesus”. 
Belém do Pará, 25 de agosto de 1724. AHU, Pará (Avulsos), caixa 8, doc. 707.

29	 LIMA, Alam da Silva. Do “dinheiro da terra” ao “bom dinheiro”: Moeda natural e moeda metá-
lica na Amazônia colonial (1706-1750). Dissertação (Mestrado em História) – Universidade 
Federal do Pará, Belém, 2006, p. 50.



137  

Como vimos, a questão da cobrança dos dízimos era muito delicada, pois 
a Companhia alegava que tais tributos faziam parte da isenção passada pelo rei 
Dom Sebastião. Por outro lado, os contratadores declaravam que o monarca 
teria apenas isentado o pagamento dos direitos alfandegários, e não dos gêne-
ros granjeados em suas fazendas. Em outro tópico, explicaremos mais detida-
mente a relação entre os contratadores dos dízimos e os jesuítas. Antes disso, 
vejamos uma outra estratégia utilizada pela Ordem para escapar da tributação 
daqueles impostos: as terras de fundação.

Terras de fundação e tombamento das fazendas 

Para entendermos o que viria a ser uma “terra de fundação”, examinemos 
uma carta régia de 11 de janeiro de 1701. Por ela, o rei advertia ao provedor da 
Fazenda da capitania do Pará que os religiosos deviam pagar dízimos de suas 
fazendas à exceção daquelas com as quais haviam principiado as suas funda-
ções. Em verdade, o monarca se reportava a outra carta que fora enviada pelo 
provedor, em 31 de março de 1700. Dizia o rei:

Viu-se a vossa carta de 31 de março do ano passado com as respostas que 
vos deram os religiosos dessa capitania à notificação que lhe mandastes 
fazer como se vos ordenou para pagarem dízimos de todas as fazendas que 
possuem, exceto aquelas com que teve princípio a sua fundação. E pareceu-me 
ordenar-vos que dos frutos da terra que as religiões pagavam dízimos ou 
seus antecessores e foram arrendados a Bartolomeu Pereira do Quintal no 
seu contrato procedais executivamente como dispõe na Ordenança, exceto 
os frutos das fazendas que as religiões tiveram na sua fundação, e de que 
nunca pagarão dízimos.30

As ditas terras, em verdade, consistiam em propriedades com as quais 
cada ordem religiosa havia iniciado o seu apostolado em uma dada conquista e, 
como tais, eram isentas de pagar dízimos. A alegação de que uma dada proprie-
dade era de “fundação” foi argumento amplamente utilizado pela Companhia. 
Esse era o caso da fazenda de Anindiba, propriedade passada em sesmaria 

30	 “Para o provedor da Fazenda do Pará. Sobre a noteficação que mandou fazer aos religiosos da-
quele Estado para pagarem o Dizimo das Fazendas, que possuem nelle”. Lisboa, 11 de janeiro 
de 1701. Anais da Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro [ABNRJ], vol. 66 (1948), pp. 203-204. 
Grifos nossos.

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL138  

pelo governador Alexandre de Moura ao casal Apolônia Bustamante e Pero 
Moreno, e depois doada pelo mesmo casal à Companhia, 

Sem que nunca jamais pagassem da dita légua de terras pensão, foro, ou 
tributo algum nem ainda dízimos dos frutos, que delas colhem, tanto pelos 
privilégios, e isenções, que por repetidos indultos, e bulas lhes têm conce-
dido vários Sumos Pontífices, em que os isenta da solução deles, como por 
ser a dita terra de fundação de igrejas, e por tal privilegiada em todo o direito, 
e livre de todo tributo, pensão, e dízimos, como V.M. foi servido declarar por 
suas reais cartas de 6 de [novembro?] de 1699, e de 17 de janeiro de 1701.31

Lembremos, no entanto, que nem todas as fazendas jesuíticas eram “dotes 
de criações” ou de “fundação de igrejas” e, portanto, sujeitavam-se aos dízimos 
conforme a lei comum. O documento citado é um pedido de confirmação de 
sesmaria de Anindiba feito pelo reitor do Colégio de Nossa Senhora da Luz 
ao rei. O motivo do requerimento, segundo os padres, era um alvará de 27 de 
junho de 1715, que determinava ao governador que notificasse aos religiosos 
que, no prazo de dois anos, mandassem confirmar no reino as suas sesmarias, 
caso contrário as terras seriam passadas a leigos que pudessem pagar seus dízimos. 
É que, conforme ressaltava o monarca na carta, para que uma sesmaria tivesse 
validade ela deveria tanto pagar os dízimos “dos frutos que produzem” quanto 
ser confirmada no reino – dependendo tal confirmação do pagamento dos 
dízimos.32 Em outras palavras: sem o pagamento dos dízimos, a confirmação 
não ocorreria, e sem esta, a sesmaria era tida por nula. Como Anindiba estava 
isenta do pagamento dos dízimos, ela deveria apenas ser confirmada sem a 
tributação de tal imposto, o que justifica a atitude do reitor do Colégio da Luz. 

Se o reitor do Colégio de São Luís estava preocupado com o alvará de 
1715, foi o colégio inaciano de Santo Alexandre, de Belém do Pará, que gran-
jeou as mais graves consequências de tal determinação régia, fruto, sem dúvida, 
das inúmeras negativas dos religiosos em pagar os dízimos.

31	 “Petiçaõ sobre as terras de Anhindiba. Mandousse ja pedir informaçaõ” (XVIII). ANTT, CJ, 
maço 89, doc. 41. Grifos nossos.

32	 “Marca-se o prazo de dois anos para que os prelados das religiões mandem confirmar suas cartas 
de datas no reino e paguem os dízimos atrasados, sob pena de lhes serem confiscadas as que 
possuem e dadas a outrem”. ABAPP, tomo I, p. 148-49, 1902, grifos nossos. 



139  

O rigor com o qual o rei tratava deste particular parecia extremo. A vigi-
lância sobre as terras das religiões ganhava fôlego ante ao aumento substancial 
do patrimônio dessas ordens. Assim, Dom João V, em carta régia de 13 de 
novembro de 1717, ratificava o prazo de dois anos para a confirmação das 
datas. Caso não ocorresse, “E não vos mostrando no dito tempo a tal confir-
mação, lhas tirareis [as terras], e as dareis a pessoas que vo-las pedirem, e que 
as possam cultivar, e satisfazerem os seus encargos”.33

O governador Cristóvão da Costa Freire, levando a cabo as ordenações 
metropolitanas, não acatadas pelos inacianos, fez valer as ordens régias de 1715 
e 1717 e, assim, retirou as terras do Colégio de Santo Alexandre passando-as a 
moradores leigos. Contudo, os padres apelaram, e, em carta de 21 de fevereiro 
de 1720, ao novo governador Bernardo Pereira de Berredo, o rei expunha que 
a Ordem já havia pedido a dita confirmação e, assim, determinava que as terras 
voltassem aos padres até sua última resolução.34 Significativa foi a argumen-
tação utilizada pelos religiosos, a mesma que o soberano reportou a Berredo:

E como não podiam sustentar, nem viver e subsistir nesse Estado sem os 
frutos que delas colhem, me pediam mandasse declarar por nulas, e de 
nenhum vigor todas as cartas de datas concedidas a quaisquer pessoas em 
prejuízo dos suplicantes por razão de não ter mostrado confirmação.35 

A exemplo do documento, a defesa jesuítica era pautada por um dis-
curso que passava constantemente pela alegação da falta de recursos necessá-
rios para suprir as necessidades da Missão. Nesse sentido, quando, em 1711, 
foi oferecido um libelo contra a Ordem para que ela pagasse os dízimos das 
propriedades que possuía fora das terras de fundação, o Colégio de Santo 
Alexandre se defendia alegando que “não tinha fundação própria, e que tudo 
que possuíam pertencia a sua fundação, como bens necessários, e precisos, para 

33	 “Se findo o prazo marcado de dois anos as Ordens Religiosas não confirmarem as suas sesma-
rias no reino, o governador poderá concede-las aos moradores que as requererem para cultivo”. 
Lisboa, 13 de novembro de 1717. ABAPP, tomo I (1902), pp. 153-54.

34	 “Carta Del Rey sobre as terras dos Coll.os senaõ darem”. Século XVIII. ANTT, CJ, maço 82, 
doc.35.

35	 Ibidem.

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL140  

a sua subsistência”.36 Nesse sentido, na lógica jesuítica, todo patrimônio estaria 
isento de pagamento dos dízimos, tudo era terra de fundação, já que necessária 
era à subsistência da Missão. Tanto é assim que, para além de tal argumento, 
os padres recorreram

Não somente com privilégios apostólicos, mas também com os decretos 
dos sereníssimos reis deste reino, que V.M. lhes fez mercê confirmar, pelos 
quais isenta a suas religiões de pagarem direitos alguns de tudo que embar-
carem assim deste reino para aquela conquista, como dela para este reino, e 
também dos dízimos de todas as terras.37

Em verdade, a Companhia trabalhava, mais uma vez, com vários argu-
mentos. Contudo, como o rei, enquanto Grão-mestre da Ordem de Cristo, 
desconhecia em várias cartas régias a defesa da Companhia quando pautada 
em privilégios de bulas pontifícias e decretos reais que a isentaria do paga-
mento daquele tributo, a Ordem logo tratou de contornar tal questão alegando 
que não tinha condições de saldar os dízimos devido à falta de recursos. Tal 
questão fica bem clara quando os padres declaram que

Todas [fazendas] as que o Colégio possui são insuficientes, para as pessoas 
dos religiosos, ornato das igrejas, pessoas que trabalham, e conduções de 
missionários, necessário tudo para a subsistência precisa da Companhia 
naquele Estado, com atenção do que V.M. foi servido isentá-la da solução 
dos tais dízimos.38

Ao discurso de pobreza, vez e outra invocado pela Companhia de Jesus, se 
opunha o da opulência jesuítica em prejuízo da fazenda real e ruína dos mora-
dores do Maranhão.39 Tal foi o caso do tombamento das terras do Colégio de 

36	 “Requerimento do reitor e mais religiosos da Companhia de Jesus do Colégio de Santo 
Alexandre da cidade de Belém do Pará, para o rei [D. João V], solicitando ordem régia, para que 
o provedor da Fazenda Real da capitania do Pará, [Félix Gomes de Figueiredo] não os obrigue 
ao pagamento dos dízimos, até que se obtenha resposta à apelação por eles apresentada no Juízo 
dos Feitos da Fazenda sobre esta matéria”. AHU, Pará (Avulsos), cx. 22, doc. 2025.

37	 Ibidem.
38	 Ibidem.
39	 A questão do “oxímoro pobreza-opulência” no Maranhão, conforme pondera Chambouleyron, a 

partir de documentos de autores pouco conhecidos, é mais ampla. É que em fins do século XVII 
a sociedade colonial tomava pé da verdadeira situação do Estado devido ao maior conhecimento 



141  

Santo Alexandre. É que a Coroa passou a adotar uma série de medidas no 
intuito de “legalizar” as terras inacianas. Em verdade, o que ela intentava era 
restringir ao máximo um patrimônio que vinha crescendo a passos largos sem 
o seu consentimento. Assim, poucos anos após as cartas régias de 1715 e 1717, 
que quase tiraram todas as terras de Santo Alexandre, esse colégio resolve ado-
tar a “política metropolitana de legalização” das terras religiosas e, de tal feita, 
pediu ao monarca a autorização necessária para tombar todas as suas proprie-
dades com o auxílio do ouvidor da capitania do Pará. Contudo, ao contrário 
do que poderíamos imaginar, a Ordem longe estava de se curvar aos ditames 
régios. Em verdade, aquele processo de tombamento, aprovado pela Coroa, 
consistia num estratagema com um duplo objetivo: em primeiro lugar burlar a 
vigilância real sobre as suas propriedades, já que elas estariam todas tombadas 
por um funcionário da Coroa; em segundo lugar, buscava, no dito processo 
de tombamento, a anexação de terras que pertenciam aos seus vizinhos. Esse 
duplo objetivo será denunciado tanto pelos moradores quanto pela administra-
ção colonial, dando vazão àquela já mencionada oposição de discursos.

Antes de nos debruçarmos mais detidamente sobre a questão do tom-
bamento-demarcação das terras de Santo Alexandre, cabe fazer uma dupla 
ressalva. A primeira é que devemos atentar, conforme adverte a historiadora 
Carmen Alveal, ao fato da necessidade da demarcação para a posterior con-
firmação no reino. A segunda, e mais importante, ainda como advertência da 
dita autora, é que devemos levar em consideração a pessoa responsável por tal 
processo de demarcação-tombamento. Alveal afirma que a tarefa, a princípio, 
cabia aos ouvidores e provedores, mas que devido ao acúmulo de trabalhos 
de ambos, outros ministros passaram a executá-la. Contudo, as pessoas que 
requeriam a demarcação geralmente intentavam conseguir o ouvidor para o 
serviço. Assim, antecipando-se à decisão do Conselho Ultramarino em indicar 
o responsável pela demarcação, de antemão enviavam cartas requerendo ou o 
ouvidor atual ou o ex-ouvidor para aquela tarefa. Diz Alveal:

sobre ele, deixando de lado a visão puramente opulenta da região descrita nos textos até en-
tão. A miséria passou fazer parte do vocabulário colonial, mas atrelando-se ao fator humano 
(e não aos recursos naturais): falta de povoadores, colonos que se recusavam a trabalhar, uma 
administração colonial que explorava demasiadamente os recursos da região em detrimento dos 
moradores, acusação essa última também destinada aos clérigos, como a Companhia de Jesus. 
CHAMBOULEYRON, Rafael. “Opulência e miséria na Amazônia seiscentista”. Raízes da 
Amazônia, vol.1, n.1 (2005), pp.105-124.

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL142  

Isto indica que os moradores estavam bem informados do procedimento e 
chegavam mesmo a indicar outro ministro por conta própria no sentido de 
apressar o procedimento, ao invés de esperar que o Conselho Ultramarino 
enviasse carta indicando de forma genérica que o governador nomeasse 
alguém. Ao mesmo tempo, o fato de indicar alguém que tivesse ocupado o 
cargo de ouvidor anteriormente pode significar duas estratégias: a primeira, 
o morador tinha conhecimento do fato que aquele ministro, por ter sido 
ouvidor, sabia como realizar uma demarcação e assim poderia executá-la. 
Outra estratégia poderia ser que ele conhecesse pessoalmente este ouvidor 
e o preferia em detrimento do outro talvez por agilizar o processo.40

Significativa é a ponderação de Carmen Alveal. Ela joga luz na nossa 
análise quando buscamos compreender o motivo de tanta insistência da 
Companhia nesse particular: primeiro requisitou o ouvidor. Quando ele largou 
a ouvidoria, pediu que, ou ele continuasse como juiz do tombamento de suas 
terras (enquanto ex-ouvidor), ou que a pessoa que viesse a substituí-lo na ouvi-
doria tomasse para si o término do processo de tombamento-demarcação. Ora, 
atrelado a isso, e ainda esclarecidos pela advertência de Carmen Alveal, nos 
será mais fácil entender as críticas do provedor da Fazenda quando alega que 
o ouvidor estava beneficiando a Companhia na demarcação. Passemos ao caso.

Por real cédula de 12 de março de 1729, o ouvidor-geral do Pará, 
Francisco de Andrade Ribeiro, ficou obrigado a fazer medição e tombamento 
das terras do Colégio jesuítico de Santo Alexandre. É que a Ordem havia ale-
gado ao monarca que tais terras vinham sendo ocupadas por terceiros, ou, nos 
termos utilizados pela Companhia, “por várias pessoas com quem confrontam, 
e outras confusas demarcações por não estarem tombadas nem demarcadas”.41 
Todavia, segundo alguns depoimentos de moradores de Belém e de oficiais 
da Câmara da cidade, colhidos pelo ouvidor-geral a mando do rei para averi-
guar a situação, as propriedades em litígio haviam sido dadas à Companhia de 
Jesus em tempos remotos, sem que ela houvesse tomado posse, tendo, apenas, 
alcançado alguns despachos por parte dos governadores. Assim, aquelas terras 

40	 ALVEAL, Carmen. Converting Land and Property in the Portuguese Atlantic World 16th- 18th 
Century. Baltimore, Dissertation submitted to Johns Hopkins University, 2007, pp. 225-226.

41	 “Requerimento do reitor e religiosos do Colégio jesuíta de Santo Alexandre da cidade de Belém 
do Grão-Pará, para o rei [D. João V], solicitando provisão para que o ouvidor-geral do Pará, 
[Luís Barbosa de Lima], possa continuar os autos de demarcação, medição e tombo das terras 
que pertencem ao referido Colégio”. 1732. AHU, Pará (Avulsos), cx. 13, dc. 1223.



143  

estariam devolutas para que fossem passadas aos moradores que as requeres-
sem, como de fato ocorreu. Entre os oficiais da Câmara de Belém que deram 
depoimento ao ouvidor-geral, em 24 de setembro de 1732, estavam: os juí-
zes Roque Beckman de Albuquerque, Baltasar do Rego Barbosa (sesmeiro 
com terras vizinhas da fazenda de Jaguarari, dos padres jesuítas)42; os vere-
adores Antonio de Faria, Antonio Furtado de Vasconcelos (sesmeiro), João 
Antonio de Siqueira e o procurador Tomás Gonçalves de Andrade (sesmeiro). 
Em verdade, tais depoimentos só confirmaram o teor das declarações ante-
riores colhidas também pelo ouvidor-geral Luís Barbosa a alguns moradores 
da cidade, em 23 de agosto daquele mesmo ano.43 O teor de tais declarações é 
significativo, pois põe em xeque a defesa da Companhia quando pautada pelo 
“aumento e conservação” do Estado. Se não, vejamos.

O primeiro depoente foi Jacob Correia de Miranda (sesmeiro), de 60 anos 
de idade e morador em Belém havia 10 anos. Dizia que os padres, ao fazerem 
tombamento das terras, “expulsaram muitos moradores das suas fazendas que 
com muito trabalho tinham fabricado de cacuais […] pagando os dízimos a 
Real Majestade com datas e confirmações do dito senhor [rei] há muitos anos”. 
O problema, para o depoente, era que, devido à falta de documentos fidedig-
nos da ação da Companhia, “se segura grande prejuízo à Fazenda de S.M. na 
falta dos dízimos”. Já o primeiro testemunho traz a afirmação de que aquelas 
terras tanto estavam na posse dos moradores como eles já vinham pagando os 
dízimos delas, condição necessária para a confirmação real. Lembremos que, 
conforme denúncia já vista, a Companhia teria alcançado aquelas terras sem 

42	 Como dissemos, Baltasar do Rego Barbosa tinha uma propriedade contígua à fazenda jesuítica 
de Jaguarari. Se Baltasar estava em litígio com a Companhia, não tivemos notícias. Contudo, 
é sintomático o fato denunciado de que a Ordem intentava tombar parcelas de terra dos seus 
vizinhos. A concessão da sesmaria de Baltasar foi feita pelo Governador João da Maia da Gama, 
em 1º de março de 1727. A confirmação se deu em 8 de março de 1728. Vejamos um trecho da 
solicitação feita por Baltasar do Rego Barbosa: “que ele se acha sem terras próprias para fabricar 
suas lavouras, e porque no rio Moju se acham coisa de 600 braças, pouco mais ou menos de terra 
devoluta, que começa do marco das terras do engenho de Amanigituba, que é de Jerônimo Vaz 
Vieira, correndo para o marco das terras de Jaguarari, fazenda dos reverendos padres da Companhia 
de Jesus, indo rio acima, à mão esquerda, com 1 légua de fundo”. ANTT, Chancelarias, Dom João 
V, livro 71, ff. 323-323v; Arquivo Público do Estado do Pará [APEP], Sesmarias, livro 3, ff. 41-41v. 
Grifos nossos.

43	 “Carta dos oficiais da Câmara da cidade de Belém do Pará para o rei [D. João V], sobre as 
queixas dos moradores contra os padres da Companhia de Jesus e da Ordem do Carmo, por 
usurparem as suas sesmarias já demarcadas e confirmadas” [Anexo: “Sumário de testemunhas 
que mandou fazer o Doutor ouvidor Geral Luís Barbosa sobre o conhecido na provisão junta”]. 
1732. AHU, Pará (Avulsos), cx. 14, doc. 1316.

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL144  

tomar posse delas. De tal feita, foram passadas a quem pudesse cultivá-las e 
pudesse arcar com as despesas dos dízimos.

Antônio Faria, outro depoente, de 65 anos de idade, alertava que o tom-
bamento havia ocorrido de modo arbitrário, através do rio e com o auxílio 
de um piloto não prático chamado Manuel de Freitas. Para Antonio Faria, o 
Colégio, ao tomar a iniciativa de tombar as terras através do rio, tinha por obje-
tivo tombar mais terras do que lhe pertencia, muitas delas já cultivadas com 
plantações de cacau. Reafirma a preocupação com o prejuízo da Real Fazenda 
decorrente do não pagamento dos dízimos daqueles frutos por parte dos padres. 
Já Antonio Figueira dos Santos, 69 anos, foi mais enfático. Explicava que por 
força do alvará de 1729, os jesuítas pretenderam granjear a “muitos sítios, roças 
e fazendas que tinham sido fabricadas e povoadas com cacuais”, propriedades 
que estavam nas posses de seus donos “por cartas de datas de sesmarias medi-
das e demarcadas pelo provedor da fazenda com confirmação de S.M.”.44

As apreciações formuladas pelos depoentes nos encaminham para dois 
pontos nevrálgicos: 1) a Companhia de Jesus feria, indevidamente, a posse de 
propriedades já doadas e confirmadas, atropelando, de tal feita, as autoridades 
do rei (que confirmava a sesmaria) e do governador (que concedia tal sesmaria 
a quem merecesse); 2) após a indevida (para os depoentes) reintegração de 
posse, a Companhia não pagaria os dízimos dos produtos por ela cultivados, 
já que alegava – também indevidamente segundo os depoentes – estar isenta 
de tais impostos. É notável, nesse sentido, o argumento dos três moradores 
com relação ao prejuízo da Real Fazenda. Os moradores, no intuito de voltar 
à posse de suas propriedades, arguem de modo a comprovar o cultivo daquelas 
terras, o que refletia no aumento da receita dos dízimos da real fazenda, ao 
contrário do total desrespeito da Companhia no tocante aos mesmos tributos. 

Em documento datado de 2 de fevereiro de 1732, anterior aos depoimen-
tos dos oficiais da câmera de Belém e dos três moradores da mesma cidade, 
percebe-se certa preocupação por parte da Companhia de Jesus do Colégio de 
Santo Alexandre. Ocorre que o ouvidor Francisco de Andrade Ribeiro, a quem 
o rei havia encarregado, em 1729, o tombamento das terras do colégio, largava 
seu cargo, deixando inacabada tal tarefa. Dessa feita, não restava alternativa aos 
padres do Pará se não recorrer ao rei para que o mesmo ouvidor prosseguisse 

44	 Ibidem.



145  

naquela empreitada, ou para que o ouvidor que viesse a substituí-lo no cargo 
findasse o serviço. Foi até sugerido o nome do Dr. Luís Barbosa de Lima, que 
posteriormente colheria os depoimentos dos oficiais da câmera e dos morado-
res. A sentença favorável à Ordem, permitindo a continuação do processo de 
tombamento, saiu em 3 de março do mesmo ano de 1732.45

Ao que tudo indica, o impasse se arrastou por mais alguns anos e se des-
dobrou em novo conflito, entre o provedor e o ouvidor do Pará. Assim, em 
carta ao rei, de 21 de outubro de 1740, o provedor do Pará, Félix Gomes de 
Figueiredo, além de denunciar o escândalo das possíveis proposições do padre 
Julio Pereira, também alertava para o fato de que os padres haviam tomado 
ciência previamente de algumas denúncias oferecidas contra eles no reino 
sobre o processo de tombamento das terras do Colégio do Pará. Contudo, 
como deixa claro o provedor, o processo ainda estava correndo na Coroa, mas 
como os padres haviam tido aquela notícia prévia, se anteciparam e “entraram 
logo a provar na presença do mesmo ouvidor (do Pará) vários artigos para 
representarem com a justificação deles, que todas as contas que se dão a V.M. 
contra eles são falsas”.46 Em outras palavras: enquanto corria o tombamento das 
terras de Santo Alexandre alguns moradores representaram no reino contra tal 
demarcação que os prejudicava. Contudo, os padres de Santo Alexandre sou-
beram que no reino corriam aquelas denúncias antes mesmo que o Conselho 
notificasse a administração do Maranhão sobre elas. Com receio do que elas 
poderiam causar à demarcação de suas terras quando o juiz do tombamento 
tomasse ciência do caso, logo se adiantaram a dar notícias disso ao ouvidor 
(que era o juiz do tombamento), sem, é claro, deixar de defender o Colégio 
ao contra-atacar cada uma das ditas denúncias oferecidas ao rei. Tratou-se, 
portanto, de um caso de notícia privilegiada. Imperativo lembrar que o ouvidor 
continuava como o juiz dos tombos das terras de Santo Alexandre, o que nos 
remete à ponderação já mencionada de Carmen Alveal quando alerta para um 
possível beneficiamento no processo de demarcação decorrente de provável 

45	 “Requerimento do reitor e religiosos do Colégio jesuíta de Santo Alexandre da cidade de Belém 
do Grão-Pará…”1732. AHU, Pará (Avulsos), cx. 13, dc. 1223.

46	 “Sobre a conta que dá o provedor da Fazenda Real do Pará acerca de uma justificação que os 
padres da Companhia pretendem fazer para mostrar serem falsas as contas que o dito provedor 
dá a V.M. sendo um dos artigos justificativos a respeito da doutrina errônea, que o padre Julio 
Pereira di Serra, que havia de defender publicamente que o que se pagariam tempo do embar-
que que não eram dízimos se não direitos”. 7 de maio de 1741. AHU, códice 209 (consultas do 
Maranhão), ff. 144-145v.

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL146  

amizade entre o requente da demarcação e o ouvidor. Acompanhemos o caso 
partindo da denúncia feita pelo provedor.

O provedor expõe que a Companhia foi se defender alegando que o pro-
cesso de tombamento não prejudicava a pessoa alguma do Pará, com as exce-
ções de Isabel da Fonseca e de um clérigo. Todavia, a Ordem deixava claro 
que até essas únicas duas pendências já estavam resolvidas, pois haviam alcan-
çado sentença favorável. Contudo, quem havia dado tal sentença em favor dos 
padres? Aqui reside o ponto da discórdia. 

Ora, o provedor alegava que tal sentença favorável aos padres havia sido 
dada na ouvidoria. Contudo, como o próprio ouvidor estava no processo de 
tombamento das fazendas jesuíticas, foi necessário passar aquelas duas deman-
das para a esfera da provedoria, como se fez. Nessa segunda instância, prove-
doria, a sentença foi desfavorável aos padres de modo que eles haveriam de ser 
despejados das terras de Isabel e do clérigo. Entretanto, mais uma vez entra 
em cena o ouvidor que, influenciado pela Companhia ao ver sua sorte mudar, 
relativiza a sentença do provedor.47 Era patente o conflito entre jurisdições, 
pelo que o provedor pedia ao rei: “que deste extraordinário procedimento de 
que já dera conta a V.M. merecia o ouvidor geral uma grande repreensão para 
se evitarem confusões de jurisdições”.48 

Daqui em diante não foram encontrados mais documentos que tratassem 
desse episódio. Contudo, em documento analisado anteriormente que traz os 
depoimentos dos moradores lesados pelo tombamento, há um extenso e inte-
ressante anexo capaz de nos dar a dimensão do evento. Ele se inicia da seguinte 
forma:

Possuem os padres da Companhia de Jesus nesta capitania do Pará várias 
fazendas populosas, de que tiram muitíssimo lucro sem dela pagarem 
dízimo a S.M. que Deus guarde, por cuja causa perde o dito senhor todos 

47	 O provedor fala nos seguintes termos: “Alcançaram (os jesuítas) sentença a seu favor; mas foi na 
ouvidoria, depois que por causa dos tombos fizeram passar as causas pertencentes à provedoria 
aonde a dita [?] tinha alcançado duas sentenças em que lhe julgaram por boas as demarcações 
[as demarcações da Isabel e do clérigo, não a da Companhia] que tinha feito pelas quais f izeram 
lançar os padres fora das suas terras demarcadas, e sendo o dito despejo mandado fazer por ordem do 
provedor dera os padres da Companhia uma força na presença do ouvidor como juiz dos seus tombos; e 
o ouvidor a aceitou, e sentenciou, como extra juiz superior que pudesse tomar conhecimento das 
sentenças proferidas pelo provedor da Fazenda”. Ibidem. Grifos nossos.

48	 Ibidem.



147  

os anos muitos mil cruzados de que se tem originado a falta de dinheiro 
com que se acha a real fazenda.49 

Tal apontamento, em verdade um inventário que vem em anexo ao docu-
mento do tombamento, foi produzido pelo governador Alexandre de Souza 
Freire, opositor ferrenho dos padres. Consta de 98 tópicos: em cada um é ana-
lisada uma fazenda ou aldeia da Companhia, de modo a evidenciar as suas 
atividades temporais, o lucro de tais atividades e a quantia em dízimos que a 
Ordem deixava de tributar à Real Fazenda. Exagerado ou não, a modo de um 
resumo final, o documento traz os seguintes tópicos com as somatórias:

[Parágrafo 95] Perde S.M. em um ano nos seus dízimos do rendimento das 
aldeias dos padres da Companhia 5:810$500. 

[Parágrafo 96] Reduzida a quantia à margem em três anos importa [em] 
17:431$500. 

[Parágrafo 97] Ajuntando-se com o rendimento das suas fazendas que 
atrás se declara de 23:775$000. 

[Parágrafo 98] Importa todo o dízimo em um triênio o que ao diante se 
vê 41:206$500. 

[Parágrafo 99] Lucram os ditos padres em um triênio, assim das fazendas 
como das aldeias, de que devem pagar o dízimo à margem declarado, o que 
se vê salvo erro 412:065$000.50 

O depoimento dos moradores que tiveram suas terras retiradas no tal 
tombamento, a declaração dos vereadores da Câmara de Belém e o inventário 
do que cada aldeia e fazenda jesuítica deveriam tributar em dízimos conver-
gem para um mesmo ponto: o prejuízo da Real Fazenda que nada haveria de 
receber dos dízimos. Em verdade, esse discurso não era inédito, já vinha sendo 
amplamente utilizado por aqueles sujeitos ao afirmarem uma concorrência 
desleal em se tratando da prática do comércio, já que a Companhia, além das 
inúmeras fazendas que possuía, também detinha o privilégio de não pagar os 

49	 “Requerimento do reitor e religiosos do Colégio jesuíta de Santo Alexandre da cidade de Belém 
do Grão-Pará…” [Anexo: uma relação das propriedades jesuíticas e os valores dos dízimos que 
cada uma deveria tributar]. 1732. AHU, Pará (Avulsos), cx. 13, dc. 1223. 

50	 Ibidem.

Uma religião que não é de ignorantes: os contratadores, os jesuítas e os dízimos na Amazônia...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL148  

direitos nas casas da alfândega de tudo que comerciasse. Portanto, a concor-
rência desleal, como diria João Lúcio de Azevedo, não só prejudicava os mora-
dores; prejudicando-os afetava em cheio também a Fazenda Real. Contudo, 
a relação entre Companhia de Jesus com os moradores e a Fazenda real, ao 
tratarmos da questão do comércio, é tema para outro capítulo. 



CAPÍTULO 6

“AS TERRIBILIDADES JESUÍTICAS”: UMA 
ANÁLISE DOCUMENTAL DO DISCURSO 

ANTIJESUÍTICO AMAZÔNICO (SÉC. XVIII)1*

Roberta Lobão Carvalho2∙

Introdução

Neste capítulo, visamos analisar o corpus documental conhecido como 
Coleção das Representações, Propostas, e Providencias, Sobre As ruinas, que 
aos Povos do Estado do Gram Pará, e Maranhão f izeram aos denominados 

Jesuítas, até o f im do Reinado do Senhor Rei dom João Quinto (1686-1755), que 
faz parte das Terribilidades Jesuíticas no Governo de D’El Rei dom João Quinto3. 
Essa volumosa documentação seria a compilação de vários documentos arrola-
dos por Paulo da Silva Nunes, inimigo assumido da Companhia de Jesus, que 
realizou uma dura e longa campanha contra os jesuítas – primeiro na colô-
nia e depois na corte – durante a primeira metade do século XVIII4. Porém, 

1	 Este artigo faz parte da minha tese de doutorado – “A RUÍNA DO MARANHÃO”: a construção 
do discurso antijesuítico na Amazônia portuguesa (1705-1759) – defendida em agosto de 2018, 
sob a orientação do professor Dr. Karl Arenz. A tese teve apoio financeiro da CAPES, por um 
ano, e recebeu Menção Honrosa, do Prêmio CAPES de Tese 2019.

2	 Professora EBTT do IFMA/Campus Santa Inês. Doutora em História Social pelo PPHIST da 
UFPA. E-mail: roberta.carvalho@ifma.edu.br.

3	 Doravante Terribilidades Jesuíticas.
4	 Para maiores informações ler CARVALHO, R. L. Antijesuitismo na Amazônia portuguesa 

(primeira metade do século XVIII). Revista Brasileira de História, v. 39, n. 82, p. 153-17.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL150  

consideramos essa informação incompleta, uma vez que existem na coleção 
documentos que remetem a acontecimentos da segunda metade do século 
XVIII, ou seja, ocorridos após a morte de Silva Nunes, que teria falecido de 
um mal súbito no ano de 1746 durante seu cárcere no Limoeiro, onde ficara 
preso por 8 anos5.

Logo, é provável que, após as Terribilidades serem trazidas à luz, outros 
papéis tenham sido anexados para compor melhor as acusações que encon-
tramos nela. Segundo João Lúcio de Azevedo, essa coleção documental teria 
sido reunida por um escriba de Pombal após ter ficado esquecida por cerca de 
17 anos. Paulo de Carvalho (inimigo da Companhia de Jesus6), que era amigo 
de Berredo e que, sem dúvida, conheceu Paulo da Silva Nunes, teria se lem-
brado da existência do libelo e mandado proceder a busca no sobrecarregado 
Arquivo Ultramarino, ainda segundo Azevedo, o próprio Pombal haveria dado 
ao documento o nome de Terribilidades Jesuíticas7. 

 As Terribilidades são compostas por três maços documentais numera-
dos como 3, 4 e 58. O maço nº 3 é uma coleção nomeada Consultas e papeis 
originais pertencentes às liberdades, repartições barbaras dos índios, que Deus nosso 
Senhor criou livres; o maço nº 4 tem o título de Consultas e papeis originais do 
Conselho Ultramarino concernentes à fundação dos conventos e conservatórios que 
os denominados jesuítas tomaram por pretextos para absorverem os fundos da terra 
do Estado do Grão-Pará e Maranhão, e de todo o Estado do Brasil; e o maço nº 5 
foi nomeado de Consultas da Mesa da Consciência e Ordens muito interessantes 
sobre a liberdade de índios do Maranhão e sobre o comércio que ali fazem os regu-
lares denominados da Companhia de Jesus e sobre a sujeição que estes devem ter aos 
bispos na Igrejas das suas missões. Após analisar a composição dos documentos 
que constituem os maços, observamos que existe nele o objetivo de ressaltar a 
situação econômica complicada da região amazônica; a riqueza da Companhia 
de Jesus, comprovada por meio de seus bens, terras, índios e receitas em geral; 
e o suposto excesso de liberdade tida pelos padres jesuítas na Amazônia 

5	 AZEVEDO, João Lúcio de. Os jesuítas no Grão-Pará: suas Missões e a colonização. Belém: 
Secult, 1999. (Série Lendo o Pará, 20), p. 187. 

6	 MORAES, Alexandre José de Mello. Corographia histórica, chronográphica, genealógica, nobiliária 
e política do Império do Brasil. T. 3, Rio de Janeiro: Tipografia Americana, 1858, p. 308.

7	 AZEVEDO. Os Jesuítas no Grão-Pará, p. 187. 
8	 Na documentação não encontramos maços anteriores (1 e 2), nem posteriores (6 em diante).



151  “As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...

portuguesa, pois não se submetiam às autoridades civis ou às religiosas. Para 
um melhor entendimento do discurso construído nessa coleção, resolvemos 
analisar os maços de maneira separada.

Maço 3: Sobre as Liberdades, as Repartições e os Resgates
A temática central discutida exaustivamente em vários documentos do 

maço 3 é a liberdade dos indígenas, assim como as questões que eram ligadas 
a ela como o descimento e a repartição dos índios, o poder temporal dos jesu-
ítas sobre os aldeamentos, entre outros. Um dos documentos fundamentais 
para compreendermos a função discursiva das Terribilidades é um parecer do 
Conselho Ultramarino datado de 1711 sobre o descimento e a repartição dos 
índios, no qual encontramos a opinião dos conselheiros Francisco Mondrego 
de Miranda e Antônio Rodrigues da Costa. Esse parecer discute a diferença 
entre sujeição e escravização, como também entre sujeição e liberdade. A 
intencionalidade dessa problematização nos parece clara: dar legitimidade à 
escravização dos índios. 

O conselheiro Antônio Rodrigues da Costa confirmava o direito de 
conquista que o rei possuía sobre os índios, afirmando que o soberano não 
somente poderia, mas deveria “mandá-los reger e governar, por que este é o 
motivo principal para a conquista, fazendo que se apartem da abominação de 
suas idolatrias e do horror inumano com que se matam e se comem uns aos 
outros”. Por isso, segundo ele, nem juristas e nem teólogos poderiam duvidar 
da autoridade possuída pelo rei de mandar baixar índios dos sertões para se 
aldearem sobre o comando de um missionário, responsável por “doutriná-los, 
civilizá-los e corrigi-los de suas culpas e erros”. Portanto, o rei, como “um 
bom pai de família[,] deve cuidar de seus filhos e criados9”. Na concepção da 
época, ao pai caberia a proteção e tutela dos filhos e da casa. Por isso, colocar 
os índios sob a autoridade real não consistiria em atentar contra a liberdade de 
outrem, mas utilizar de sua autoridade de pai. O documento é empregado para 
desabonar a argumentação dos defensores da liberdade natural dos índios, pois 

9	 “CONSULTA sobre a mesma matéria da nº 5, resoluta por S. Magestade com Requerimento 
dos moradores do Estado do Maranhão feitos por um procurador Paulo da Silva Nunes, 31 
de outubro de 1734/ 5 de outubro de 1736”, AHU, cód. 485, vol. 1.”. AHU, cód. 485, vol. 1 
(COLEÇÃO das Representações ..., 1686-1755), fls. 184r-185v.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL152  

diante da teoria romana do pater familias, ou “pai de família”, não teriam como 
afirmar ser esse ato uma ofensa à liberdade10.

Para Antônio Rodrigues, nenhum homem viveria em sujeição total, uma 
vez que nem os pais poderiam tirar a vida de seus filhos e nem os senhores a de 
seus servos ou vassalos. Da mesma forma, tampouco existiria liberdade plena. 
Além disso, todo homem livre e sem condição de se sustentar sujeitar-se-ia 
para servir a outros que o sustentasse. Em sua argumentação alguns elementos 
são essenciais: todos estão debaixo de sujeição (maior ou menor); o rei deveria 
agir como um pai, tendo a obrigação de corrigir seus filhos e servos; os índios 
que trabalham para os moradores não deveriam ser declarados escravos, pois 
na Europa central havia práticas de trabalho compulsório – mas não escravo 
– parecidas; homens de natureza inferior sempre serviram a outros de origem 
social elevada na Europa sem receber nada por isso; e os índios, por sua natural 
barbaridade, deveriam viver sob uma tutela perpétua11. 

As ideias defendidas são baseadas no jusnaturalismo moderno, segundo o 
qual todos estão sujeitos a uma ordem social e política desde o nascimento, uma 
vez que os indivíduos abandonam, ou deviam abandonar, o estado de natureza 
e se organizar em um Estado politicamente constituído e dotado de autorida-
des reconhecidas12. Logo, sujeitar-se a outro homem com maior poder estaria 
longe da escravidão. Era uma necessidade de organização social não possuída 
pelos ditos índios de costumes “inumanos e bárbaros”, que precisavam ter sua 
liberdade natural controlada por homens de maior poder e civilidade. 

Após a discussão sobre a liberdade dos índios, o mote dos títulos seguin-
tes – do oitavo ao décimo terceiro – são as guerras ofensivas contra os índios 
realizadas de forma ilegal, especialmente a de Belchior Mendes de Moraes, 
expedida pelo governador Alexandre de Souza Freire (1728-1732), e a forma 

10	 “CONSULTA sobre a mesma matéria da nº 5...”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das 
Representações ..., 1686-1755), fls. 184r-185v.

11	 Aristóteles no livro Política faz uma discussão sobre os diferentes governos de um homem sobre 
outro homem. Ele defende a escravidão, rebatendo as críticas daqueles que afirmavam não ser a 
escravidão uma condição natural dos homens, mas fruto da pura violência, pois todos os homens 
seriam livres por natureza. Para Aristóteles havia a distinção entre “escravo por lei e por nature-
za”. Ver TOSI, Giuseppe. Aristóteles e a escravidão natural. Boletim do CPA, Campinas, n. 15, p. 
71-99, jan./jun. 2003.

12	 FASSÒ, Guido. Jusnaturalismo. BOBBIO, Noberto; MATTEUCCI, Nicola; PASQUINO, 
Gianfranco. Dicionário de Política. (Trad. Carmen C. Varriale et al), 1ª ed., Brasília: Editora 
Universidade de Brasília, 1998, p. 665-670, p. 658.



153  

como deveriam ser feitas, conforme a lei de 09 de abril de 1665: somente se 
autorizada pelo rei e posta em votação pela Junta das Missões, na qual seus 
deputados votariam de forma livre e secreta. Os documentos demonstram a 
insatisfação da Coroa com os governadores Alexandre de Souza Freire e José 
da Serra por descumprirem as leis régias e questionarem a competência exclu-
siva dos deputados da Junta das Missões em aprovar ou não guerras ofensivas 
contra os índios13. 

Notamos que essa documentação intercala posições de órgãos diferentes 
em função e localização espacial para compor uma narrativa com o objetivo 
de salientar uma provável falta de conhecimento da realidade local por parte 
das instâncias metropolitanas, em especial da Junta das Missões. Após a apre-
sentação do conjunto de documentos, produzidos pelo Conselho Ultramarino 
e por funcionários enviados pelo reino para tirar devassas e residências, que 
pensavam as coisas do Maranhão e Grão-Pará a partir de Lisboa e ressaltavam 
o papel exclusivo da Junta das Missões na questão da liberdade dos índios e 
das guerras ofensivas, são destacados os escritos redigidos pelas Câmaras de 
Belém, São Luís, Cametá, Vigia e outras cidades. 

Neles solicitava-se, de forma unânime, que fosse retirada da Junta das 
Missões a decisão sobre a liberdade dos índios, pois para os órgãos locais os 
deputados da Junta não eram idôneos e nem doutores no assunto. Por isso, 
tomavam decisões de forma sempre parcial, a favor das ordens religiosas e con-
tra os moradores14. Nas mesmas cartas existem petições sobre diversos temas 

13	 “CÓPIA da consulta sobre a injusta guerra, que aos índios [cavianas] a qual não baixa resoluta: 
O lembrete da Consulta que fez no ano de 1731, sobre as providencias, que se podiam aplicar 
para se aumentar o rendimento do Estado do Maranhão, 26 de março de 1733”; “CARTA para 
José da Serra, sobre a forma com que se deve votar para se fazer guerra ofensiva aos índios, 13 
de abril de 1734”; “CÓPIA da Consulta que não baixou resoluta em qual foram as de nº 6, e 8. 
Com todos os seus documentos sobre as diligencias que a respeito dos particulares conteúdos 
faz no Maranhão Francisco Duarte dos Santos, 15 de abril de 1736”; “CÓPIA da Consulta 
que não baixou resoluta, em que foram as consultas acima das Nº 5, e 7 nos seus [ileg.] com 
todos os papeis nelas referidos sobre as diligencias feitas naquele particular pelo Desembargador 
Francisco Duarte dos Santos, 15 de outubro, dito”; “ORDEM para se conhecer sumariamente 
das coisas da liberdade dos índios, 31 de março de 1739”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das 
Representações ..., 1686-1755), fls. 133v; 205v; 207r-208v; 209r- 208v.

14	 “CARTA da Câmara do Pará, informada pelo governador do Estado do Maranhão, em que 
pede, que as coisas da liberdade dos índios, julgadas pelos ouvidores, viessem apeladas para a 
Relação, 16 de dezembro de 1745”; “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Maranhão em 
uma relação de despesa de dois anos, 25 de agosto de 1747”; “CARTA da Câmara do Pará, 
informada pelo Governador do Maranhão sobre os índios, que proclamam a liberdade serem 
obrigados a assistirem em casa de seus senhores, 14 de setembro de 1747”; “CARTA da Câmara 

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL154  

como a solicitação de concessões para se fazerem tropas de resgate por conta 
de uma epidemia de bexigas e sarampo; petições contra a liberdade dos Tapuia 
e petições contra a introdução de escravizados de origem africana na região, 
visto que os moradores não tinham como arcar com a despesa de sua compra15. 

do Pará, que pede se permitam as Tropas de Resgate em qual se mandou apurar a resolução da 
Consulta Nº3 por despacho da consulta de 23 de maio [do dito ano], em que vão juntas três 
cartas do Governador e Capitão-general daquele Estado, de 8 de março do dito ano, que leva à 
margem a ordem que mandou pôr em liberdade os índios, que desceu Antonio dos Santos A[r]
ruda, de 6 de maio do mesmo ano; o de 5 de agosto de 1750 sobre a mesma matéria que acom-
panhou as contas sobreditas, 30 de maio de 1749”; “CARTA do Governador e capitão-general 
do Estado do Pará com dois maços de despesa da Fazenda Real daquela capitania, feita com 
militares e filhos da folha, 18 de setembro de 1750”; “CARTA do Provedor da Fazenda Real 
do Pará com Relação de Receitas e despesas daquela Provedoria, 15 de novembro de 1751”; 
“CARTA da Câmara da Ilha de Cametá, sobre o mesmo escrito no Doc. 18, 26 de dezembro 
de 1751”; “CARTA da Câmara da cidade do Maranhão, sobre o mesmo espirito da de Nº18, 
20 de novembro de 1752”; “CONSULTA e lembrete sobre a representação da Camata da Vila 
de Vigia em que pedem se não considerem livres os Tapuias, e se conceda que sejam de Tropa 
de Resgate, 19 de maio de 1753”; “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Pará em um 
resumo dos rendimentos e despesas da mesma provedoria, 22 de novembro 1753” e “CARTA 
do Governador do Maranhão com uma relação de receitas e despesa da Provedoria da Fazenda 
daquela Capitania, 12 de janeiro de 1754”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações 
..., 1686-1755), fls. 216r-239v; 240r-243r; 245r-252v; 260r-289r; 285r-295r; 291r-292v; 305r-
-309r; 310r-313r; 318r-322r; 325r-328r; 330r-338r.

15	 “CARTA da Câmara do Pará, informada pelo governador do Estado do Maranhão, em que 
pede, que as coisas da liberdade dos índios, julgadas pelos ouvidores, viessem apeladas para a 
Relação, 16 de dezembro de 1745”; “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Maranhão em 
uma relação de despesa de dois anos, 25 de agosto de 1747”; “CARTA da Câmara do Pará, 
informada pelo Governador do Maranhão sobre os índios, que proclamam a liberdade serem 
obrigados a assistirem em casa de seus senhores, 14 de setembro de 1747”; “CARTA da Câmara 
do Pará, que pede se permitam as Tropas de Resgate em qual se mandou apurar a resolução 
da Consulta Nº3 por despacho da consulta de 23 de maio do dito ano, em que vão juntas três 
cartas do Governador e Capitão-general daquele Estado, de 8 de março do dito ano, que leva 
à margem a ordem que mandou pôr em liberdade os índios, que desceu Antonio dos Santos 
Ar[r]uda, de 6 de maio do mesmo ano; o de 5 de agosto de 1750 sobre a mesma matéria que 
acompanhou as contas sobreditas, 30 de maio de 1749”; “CARTA do Governador e capitão-
-general do Estado do Pará com dois maços de despesa da Fazenda Real daquela capitania, feita 
com militares e filhos da folha, 18 de setembro de 1750”; “Carta do Provedor da Fazenda Real 
do Pará com Relação de Receitas e despesas daquela Provedoria, 15 de novembro de 1751”; 
“CARTA da Câmara da Ilha de Cametá, sobre o mesmo escrito no Doc. 18, 26 de dezembro 
de 1751”; “CARTA da Câmara da cidade do Maranhão, sobre o mesmo espirito da de Nº18, 
20 de novembro de 1752”; “CONSULTA e lembrete sobre a representação da Camata da Vila 
de Vigia em que pedem se não considerem livres os Tapuias, e se conceda que sejam de Tropa 
de Resgate, 19 de maio de 1753”; “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Pará em um 
resumo dos rendimentos e despesas da mesma provedoria, 22 de novembro 1753” e “CARTA 
do Governador do Maranhão com uma relação de receitas e despesa da Provedoria da Fazenda 
daquela Capitania, 12 de janeiro de 1754”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações 
..., 1686-1755), fls. 216r-239v; 245r-252v; 260r-280r; 285r-286r; 305r-307r; 310r-313r; 319r-
-324v; 325r; e 330r-339r.



155  

Além disso, nesse maço, destacou-se a preocupação com a situação de 
ruína do Maranhão e Grão-Pará, tanto econômica quanto securitário, pois 
havia para a defesa do território um contingente de apenas 380 homens entre 
oficiais e soldados e as despesas públicas não eram cobertas pelas arrecadações 
da fazenda real. Essa situação foi ressaltada em uma carta escrita pelo provedor 
da Fazenda Real do Pará, Matias da Costa Sousa, em 1751. Nela, o funcionário 
régio informava ser a renda, auferida na capitania do Pará, insuficiente para 
cobrir as despesas do Almoxarifado, pois não supria nem a terça parte delas. 
De acordo com o documento, só os dízimos eram fontes de receitas da região, 
ainda perigando extinguir-se devido a uma epidemia de sarampo e bexigas 
que acentuou a falta de índios para cultivar as terras e coletar as drogas do ser-
tão. Por esse motivo, os moradores não possuiriam cabedais nem mesmo para 
entrarem no sertão e nem descerem índios16. 

Daí em diante, o provedor Matias da Costa Sousa solicitava ao rei a revi-
são das leis de liberdade dos índios, pois eles eram “os operários, com que essa 
terra se cultivam nas fazendas17”. Segundo ele, as epidemias dizimaram mais de 
quarenta mil índios no ano de 1750, deixando as fazendas dos colonos prati-
camente desassistidas de operários. Além disso, a proibição dirigida aos mora-
dores de descerem índios do sertão os impediria de se refazerem, agravando 
ainda mais a situação econômica da colônia. Para justificar seus argumentos, 
apresentou uma lista de receitas e despesas da Fazenda Real, na qual deixava 
claro o descompasso das finanças atribuído por ele à falta de índios para o tra-
balho nas lavouras e na coleta das drogas do sertão, circunstância responsável 
por levar a região à miséria e a Coroa ao prejuízo18.

Como mencionamos, existem várias cartas das Câmaras do Maranhão e 
Pará, datadas dos anos de 1750, 1751, 1752 e 1753, com o pedido de não con-
siderarem os Tapuia livres e com a afirmação de que os moradores não acha-
vam conveniente o envio de escravizados de origem africana para o Maranhão 

16	 “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Pará com Relação de Receitas e despesas daquela 
Provedoria, 15 de novembro de 1751”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações ..., 
1686-1755), fl. 292.

17	 “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Pará com Relação de Receitas e despesas daquela 
Provedoria, 15 de novembro de 1751”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações ..., 
1686-1755), fl. 292.

18	 “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Pará com Relação de Receitas e despesas daquela 
Provedoria, 15 de novembro de 1751”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações ..., 
1686-1755), fl. 292v.

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL156  

por não saberem como seria realizado o pagamento pelas “peças”, desse modo, 
seria importante a “concorrência dos índios que é precisa em respeito às cir-
cunstâncias; porque o tráfico e o modo de viver sem eles não se pode efetuar, 
em razão de remar as canoas, pescar, caçar19”. Além disso, reafirmavam terem 
as epidemias ocorridas em meados e no final dos anos 1740, causado grandes 
prejuízos aos moradores impossibilitando-os de auferirem escravizados de ori-
gem africana, pois não possuíam cabedais para tal20.

Ao observarmos de um lado os pareceres dados pelo Conselho Ultramarino 
e pelos funcionários enviados pela Coroa à região e de outro as cartas e peti-
ções das Câmaras e dos órgãos locais, percebemos uma profunda contradição, 
pois as leis e ordens reais não condiziam com as demandas regionais. De nada 
adiantaria a Coroa ordenar a introdução de escravizados de origem africana se 
o povo afirmava, conforme as Câmaras, não possuir condições de adquiri-los. 
Dessa forma, os órgãos citadinos solicitavam a revisão da legislação a partir 
da situação da população e afirmavam não ter como respeitar os capítulos do 
Regimento das Missões e demais alvarás se não ocorresse a divisão da admi-
nistração dos índios em uma espiritual, exercida pelos religiosos, e uma tem-
poral, nas mãos das autoridades. 

O imperativo para eles não era a introdução de escravizados de origem 
africana na região, mas uma revisão da regulamentação do trabalho indígena, 
uma vez que, em sua percepção, escravizados de origem africana não sabiam o 
modo de proceder naquelas terras enquanto os índios eram peritos em todos os 
afazeres essenciais. Assim, os colonos e autoridades locais solicitavam a reaber-
tura das portas dos sertões para a realização dos descimentos de índios dando 
repetidas desculpas ou motivos para não aceitarem a entrada de escravizados 
de origem africana na região, a saber, a falta de dinheiro para adquiri-los, a 
imperícia destes para o trabalho na Amazônia e a limitação de serem destina-
dos somente às fazendas por conta da possibilidade de fugas. 

Os oficiais da Câmara da Vila de Nossa Senhora de Nazareth e da Vila de 
Vigia no Grão-Pará escreveram uma representação ao rei, na qual expunham 

19	 “CARTA da Câmara da cidade do Maranhão, sobre o mesmo espirito da de Nº18, 20 de no-
vembro de 1752”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações ..., 1686-1755), fls. 
310r-313r.

20	 “CARTA da Câmara da cidade do Maranhão, sobre o mesmo espirito da de Nº18 AHU, cód. 
485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações ..., 1686-1755), fls. 312r-312v.



157  

toda uma discussão sobre a legalidade de um homem escravizar outro homem, 
tudo para justificar a escravização dos Tapuias, ou índios do sertão, pelas mes-
mas razões da escravização dos africanos. Por fim, reafirmavam e justificavam 
a impossibilidade de se cumprir leis proibindo a escravidão dos índios, como a 
de 1º de abril de1680 que declarava a liberdade irrestrita dos índios, “pela razão 
de não poder ter esta lei proibitiva dos escravos a devida observância nestas 
partes, sem a total ruína, deplorável atrasamento [sic], e conhecida decadência 
do estado”. Além disso, os oficiais afirmavam “que se os pretos podem ser e são 
escravos, também os Tapuias podem ser e são escravos; se estes não podem ser, 
também nem aqueles21”.

Essa mescla de documentos, datados do final do século XVII até mea-
dos do XVIII, montou um cenário intenso, no qual encontramos contradi-
ções entre a política do reino e as necessidades dos colonos. Entre as políticas 
mais criticadas pelos órgãos locais estão as relacionadas ao uso da mão de obra 
indígena e ao poder temporal dos missionários, especialmente a Companhia 
de Jesus na administração dos aldeamentos. Esse mote perpassa praticamente 
toda a documentação de forma clara e nos não ditos, como comércio realizado 
pelos jesuítas, monopólio sobre a mão de obra indígena, culpa pelo fechamento 
das portas do sertão, não pagamento de dízimos, entre outros. Para reforçar 
essa construção discursiva, o maço 4 das Terribilidades trata das propriedades 
possuídas pela Ordem inaciana. Segundo os documentos, a ação dos religiosos 
junto aos índios e moradores só causaria a não observância das leis e ordens 
régias e a ruína do Estado, enquanto os conventos e os bens jesuíticos eram 
vistos como pretexto para dominar as terras do Maranhão e Grão-Pará.

Maço 4: Sobre os colégios, “conventos e conservatórios” dos jesuítas

Os documentos do maço nº 4 consistem, em sua maioria, em pedidos 
realizados entre as décadas de 1740 e 1750 pelos padres da Companhia de 
Jesus com o objetivo de erigir conventos, conservatórios e seminários em todo 
o Brasil e no Maranhão e Grão-Pará. Grande parte deles são cartas escritas 

21	 “CONSULTA e lembrete sobre a representação da Camara da Vila de Vigia em que pedem se 
não considerem livres os Tapuias, e se conceda que sejam de Tropa de Resgate, 19 de Maio de 
1753.” AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações ..., 1686-1755), fl. 320r.

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL158  

pelo missionário Gabriel Malagrida22, nas quais solicitava autorização para 
abrir seminários com a finalidade de educar jovens brancos da colônia e reco-
lhimentos para mulheres pobres. O missionário parecia ter como sua missão 
pessoal erigir o máximo de conventos e seminários jesuítas no Brasil e no 
Maranhão e Grão-Pará. 

No entanto, nem sempre as obras de Malagrida eram bem recebidas. Por 
exemplo, o padre teve atritos com o bispo do Pará quando almejou fundar 
em Belém um abrigo para moças. O bispo afirmava não haver sustentos para 
alimentar as mulheres e jovens e nem quem as pudesse dirigir, pois os jesuítas 
não podiam administrar mulheres. Por isso aquela responsabilidade acabaria 
recaindo sobre ele (o bispo)23. Além da questão da administração dos abrigos 
femininos, outro ponto causador de conflitos no Pará era a falta de cabedais 
para a realização de seus empreendimentos. Mesmo assim, o padre seguia bus-
cando soluções para cada uma das dificuldades apresentadas. Em um pedido 
de autorização para a ereção de um seminário ou uma casa de recolhimento, 
Gabriel Malagrida assinalou a aquisição de meios para iniciar a construção. De 
fato, no pedido, informava ter recebido como esmola de um morador chamado 
Antônio da Costa Fonseca a doação de suas casas. O padre afirmava que nelas 
poderia ser fundado um seminário para estudantes ou um recolhimento para 
mulheres, para esse fim já havia celebrado uma escritura pública24.

Porém, essa “solução” causou problemas ainda maiores com as autoridades 
locais: primeiro por se tratar de mais um bem adquirido pela Ordem na região 
e segundo porque as referidas casas há muito eram almejadas para a construção 
de um prédio público. Por essas questões rapidamente as autoridades locais 

22	 Gabriel Malagrida nasceu em 18 de setembro de 1689 em Menaggio, Itália. Em 1711, então 
com 22 anos, entrou para a Companhia de Jesus, em Gênova. Foi para a Missão do Maranhão 
em 1722. O padre foi executado pela inquisição a mando de Pombal, o que gerou muita polê-
mica à época. LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil, vol. 8. Rio de Janeiro/
Lisboa: Livraria Portugalia/Instituto Nacional do Livro, 1938, p. 340.

23	 TAVARES, Célia Cristina. Entre a Cruz e a Espada: jesuítas e a América portuguesa. 1995. 
Dissertação (Mestrado em História Social) – Universidade Federal Fluminense, Programa de 
Pós-Graduação em História Social, Niterói, 1995, p. 129.

24	 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para do estabelecimento que lhe 
parece tem o seminario daquella cidade. O lembrete da consulta de 20 de março de 1750 sobre 
a conta que deu o mesmo Bispo para se fundar o mesmo Seminario. O decreto de 20 de agosto 
de 1752; por que Sua Magestade fez merce ao Seminario da Bahia de se lhe pagar 300 $ 000 
annuais contados de 2 de março de 1751. Julho de 1755”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das 
Representações ..., 1686-1755), fl. 385r-385v.



159  

interpuseram embargos à obra. Segundo eles, as moradias estavam hipoteca-
das aos credores de Antônio da Costa, colocando sob suspeita a validade da 
doação. Outrossim, afirmavam terem as mesmas casas sido compradas pela 
Fazenda Real “por ordem de vinte e [oito] de maio de mil setecentos e trinta e 
cinco, em tempo do governador José da Serra, com o fim de mandar fazer neles 
quartos para soldados pagos, o que até agora não teve efeito25”. No entanto, 
mesmo diante desses embargos, o padre insistia em continuar com seu projeto 
e solicitava licenças e índios para a reforma dos prédios, o que não ocorreu por 
causa da justificativa de haver a necessidade de primeiro conseguir uma ordem 
positiva do rei para executar aquele empreendimento. O que lhe foi concedido 
mais tarde, em 174826. 

O padre poderia até ter seus pedidos aceitos pelo monarca, porém os 
órgãos locais negavam-se a dar autorização para a referida obra sob as mais 
diversas alegações. Por exemplo, no ano seguinte, a Câmara colocou o pedido 
de Malagrida novamente em análise sob a justificativa de que a construção de 
cercas de pedras ou taipas no seminário deveria ser autorizada pelo rei27; em 
outro documento escrito em 1749 pelo secretário de Estado, João Antônio 
Pinto da Silva, questionava-se o fato de haver falhas na autorização apresen-
tada pelo missionário, visto que concedia à Companhia de Jesus a propriedade 
e direção do seminário. Ou seja, contestava-se a veracidade daquela ordem que 
deu aos padres a posse de um imóvel e de toda a produção proveniente dele28. 
Além desses embargos, os agentes da governança local asseguravam não haver 
cabedais para a realização da obra e, ante a afirmação dos padres de que a faria 
com recursos próprios, buscavam desfazer todas as modificações e reformas 
realizadas na casa, como o fato de os inacianos terem aberto janelas no pré-
dio29. A justificativa para essa ação era a de que os missionários não teriam 
apresentado portaria para as modificações e o prédio teria sido, pretensamente, 

25	 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, cód. 485, vol. 1 
(COLEÇÃO das Representações), fl. 386r.

26	 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, cód. 485, vol. 1 
(COLEÇÃO das Representações), fl. 386r.

27	 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, cód. 485, vol. 1 
(COLEÇÃO das Representações), fl. 388r-388v.

28	 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, cód. 485, vol. 1 
(COLEÇÃO das Representações), fl. 390r.

29	 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, cód. 485, vol. 1 
(COLEÇÃO das Representações), fl. 397r.

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL160  

comprado para se fazer quartéis de soldados e todas as coisas relacionadas a 
“pólvora, balas, artilharias, fortificações e tudo o que toca o militar” deveriam 
ser administradas e autorizadas pelo governador30. 

Diante das negativas e embaraços para realizar seus projetos no Pará, o 
jesuíta partiu para a Corte, onde ficou de 1749 a 1751 em busca de proteção 
para os conventos que havia erigido e para os que desejava ainda construir. Mas 
encontrou um cenário bem diferente do esperado, pois pelos frequentes mila-
gres supostamente operados por ele, foi rapidamente recebido por D. João V 
que, doente de paralisia, o tomou como seu guia espiritual. Esse cargo permitiu 
receber amplos recursos para realizar suas obras por meio do decreto de 23 de 
julho de 1750, assinado uma semana antes da morte do soberano. Com esse 
reconhecimento, Malagrida retornou ao Maranhão e Grão-Pará em 1751 no 
mesmo navio que o novo governador e capitão-general, Francisco Xavier de 
Mendonça Furtado, estando este a serviço do novo rei D. José I31.

Em 1752, o padre conseguiu as ordens para continuar com suas obras e 
para receber o pagamento de trezentos mil réis de côngrua para a sustentação 
dos religiosos e seminaristas, que deveriam ser retiradas das Provedorias de 
cada Estado de acordo com o alvará de 2 de março de 1751. Porém, o Senado e 
a população de Belém afirmavam não haver condições de arcar com aquela des-
pesa, principalmente em virtude das epidemias de bexigas e sarampo ocorridas 
em 175032. É importante destacarmos que os contratadores eram responsáveis 
por todas as rendas reais, pelos dízimos e pelos subsídios e que dos contratos 
vinham parte das rendas da Conquista33. Dessa forma, caso eles estivessem em 
“queda” não haveria rendas para financiar qualquer tipo de obra, muito menos 
de ordens que se recusavam a pagar o dízimo, como a Companhia de Jesus. 
Tal fato talvez tenha sido levado em consideração para a recusa dos agentes 
coloniais em financiar as obras de Malagrida. Acreditamos que ao destacar o 
impedimento dos contratos, as fontes parecem referir-se a um déficit causado 

30	 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, cód. 485, vol. 1 
(COLEÇÃO das Representações), fl. 397r.

31	 TAVARES. Entre a Cruz e a Espada, p. 130.
32	 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, cód. 485, vol. 1 

(COLEÇÃO das Representações), fl. 403r.
33	 ELLIS, Myriam. Comerciantes e contratadores do passado colonial: uma hipótese de trabalho. 

Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, São Paulo (USP), n. 24, p. 97-122. Disponível em: 
http://www.revistas.usp.br/rieb/article/view/69710. Acesso em: 18 jun. 2018, p. 121.



161  

pela mortandade dos índios, tanto na exploração de matérias-primas ou na 
prática do comércio de mercadorias quanto na arrecadação dos impostos. Daí a 
recusa da Provedoria Real em pagar as côngruas para os seminários, conforme 
a lei de 1751.

Os documentos do maço nº 4 ressaltam que, além dos problemas com 
as Câmaras, com o bispo, especialmente o de São Luís34, e com a população, 
o padre Malagrida teve muitos atritos com o governador Francisco Xavier de 
Mendonça Furtado. Claramente, o governador pôs em prática as determina-
ções dadas a ele nos artigos 24, 25 e 26 das Instruções Públicas e Secretas – que 
tratam diretamente de Malagrida, seus conventos e seminários – para adiar a 
maior parte dos projetos do jesuíta35. O artigo 26 orientava o governador, se 
fosse necessário, a não observar o decreto de 23 de julho de 1750 no tocante 
à ereção de conventos, usando como desculpa a falta de meios para a subsis-
tência dos recolhimentos. Argumento esse, como vimos, muito utilizado pelas 
Câmaras da colônia e pelos moradores. Desse modo, muitos pareceres favorá-
veis dados aos pedidos de Malagrida apresentaram ressalvas relacionadas à falta 
de condições para a ereção dos seminários ou casa de recolhimentos e a falta de 
recursos para o pagamento das côngruas dos noviços e religiosos. Afirmava-se, 
como ordenava as Instruções, não haver cabedais para essas despesas.

Em 1752, o governador e capitão-general do Maranhão e Grão-Pará 
fez clara oposição à ereção de um seminário na Vila de Cametá, no bispado 
do Pará. Essa contenda é assunto do sétimo título do maço. Ela teve início 
com uma petição do padre Gabriel Malagrida, na qual representava contra 
o governador que – mesmo diante da ordem expedida pela Coroa em 02 de 
março de 1751 autorizando que a Companhia de Jesus construísse seminários 
na Paraíba, em São Luís do Maranhão, em Belém do Pará e Cametá e um 
recolhimento em Iguara com os estatutos das Ursulinas – embargou a obra do 
missionário impondo duas condições, sem as quais não consentiria a dita fun-
dação: a primeira afirmava ser necessário que o suplicante recorresse logo ao 
rei pela licença, pois a doação feita por Nicolao Ribeiro e sua mulher poderia 

34	 O Bispo de São Luís, D. Francisco de S. Tiago, afirmava que só a ele competia fundar seminá-
rios, segundo o Concílio de Trento. Ver TAVARES. Entre a Cruz e a Espada, p. 131.

35	 “INSTRUÇÕES para Francisco Xavier de Mendonça Furtado, 31 de maio de 1751”. 
MENDONÇA, Marcos Carneiro de. A Amazônia na Era Pombalina: correspondência inédita do 
Governador e Capitão-General do Estado de Grão-Pará e Maranhão, Francisco Xavier de Mendonça 
Furtado, 1751-1759. Tom. 1, 2. ed. Brasília: Senado Federal, 2005. 1, p. 75-77.

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL162  

render até mil réis por ano, por se tratar de bens de raiz36. E a segunda era 
que a Companhia de Jesus deveria sustentar, por meio da dita doação, cinco 
seminaristas. Porém, se a dita doação viesse a render mais de cem mil réis, seria 
obrigada a religião a sustentar mais seminaristas a proporção de vinte mil réis37.

O governador exigia mais do que os missionários consideravam justo 
para dar início à obra na Vila de Cametá. Como a doação consistia em bens 
de raiz seria bastante lucrativa à Ordem e justamente por causa disso, con-
forme o governador, os jesuítas deveriam pedir nova licença ao rei e susten-
tar os seminaristas com os lucros advindos dessa doação. Francisco Xavier de 
Mendonça Furtado, assim como seu irmão, mostra-se extremamente contrário 
à autonomia econômica dos jesuítas e considerava seus estabelecimentos como 
fazendas produtivas e escolas ilegais. Segundo Gabriel Malagrida, o governa-
dor não deveria fazer essas exigências por não poder obrigar a Companhia de 
Jesus a assumir tal ônus. No máximo, afirma o padre, os jesuítas poderiam se 
comprometer a erguer o seminário com recursos próprios e a oferecer mestres 
e religiosos para educarem os seminaristas, tendo em conta que não poderiam 
atender aos estudantes de graça, muito menos sustentá-los, pois não possuíam 
cabedais suficientes nem mesmo para o sustento de seus próprios missionários. 
O jesuíta afirmava que nos seminários da Europa nunca possuíram nenhuma 
outra obrigação, além da boa educação dos jovens. Desse modo, escreveu supli-
cando ao soberano que obrigasse o governador a permitir a dita obra de acordo 
com o decreto real, sem exigir mais coisas do que estava determinado nele38.

A doação feita pelo morador era uma fazenda com mais de sessenta 
escravos, conforme escreveu o próprio Malagrida na petição direcionada ao 
bispo D. Fr. Miguel de Bulhões, e por isso foi considerada suficiente para gerar 
os recursos para a sustentação dos padres que nela iriam assistir. Mediante esse 

36	 De acordo com o Rafael Bluteau, bens de raiz eram “herdades, casas, quintas, olivais, vinhas, ter-
ras de pão, e chamãose [sic] assim porque estão arraigados”. BLUTEAU. Vocabulário portuguez 
e latino, v. 7, p. 97. Já segundo o Código Civil atual, bens de raiz são bens imóveis, ou seja, as 
coisas que não podem ser removidas de um lugar para outro sem causar destruição, como uma 
casa. Afirma o Art. 79, CC: “São bens imóveis o solo e tudo quanto se lhe incorporar natural ou 
artificialmente.” 

37	 “CONSULTA sobre a reprezentação do vice provincial da Companhia do Maranhão em que 
expõem a duvida que o governador pos a licença para a fundação do Seminario da Villa do 
Cameta, março de 1755”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 410r.

38	 “CONSULTA sobre a reprezentação do vice provincial da Companhia do Maranhão ...”. AHU, 
cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 410r.



163  

patrimônio, o bispo dava parecer favorável para a ereção do seminário. Porém, 
também deixava claro que os jesuítas deveriam sustentar os seminaristas, visto 
“ser suficiente o patrimônio que oferecia Nicolao Ribeiro e sua mulher, não 
só para a côngrua de sustentação do reitor e mais padres que neles hão de 
assistir, mas também para os seminaristas39”. Destacamos que D. Fr. Miguel de 
Bulhões era um árduo defensor dos interesses dos colonos, e qualquer obra ou 
ação que viesse a prejudicar os colonos não seria bem-vinda40.

O procurador da Coroa, Luiz Francisco Barreto, por sua vez, afirmava 
ser expressamente necessário ao rei passar licença para a ereção do seminário 
por serem os bens da doação de raiz e profanos, e, a rigor, não deveriam nem 
mesmo passar aos regulares41. No entanto, a despeito do parecer dado pelo 
procurador e das posições do bispo e do governador, surpreendentemente o 
rei deu a questão por encerrada concedendo a licença para a construção do 
seminário. Diante da súplica de Gabriel Malagrida, o rei deu dispensa da lei 
atribuindo à Companhia de Jesus três anos para ficar recebendo como esmola 
os rendimentos da fazenda doada, porém sem poder reputar ou adjudicar bens 
eclesiásticos ao seminário recebedor desta dispensa42. Além disso, advertiu ao 
governador afirmando ter sido imprudente o empecilho que ele colocou para 
a realização daquela obra. Igualmente reafirmou o pagamento das côngruas 
por meio dos rendimentos dos dízimos das Provedorias em que os seminá-
rios estivessem situados, entregues pelos provedores aos respectivos reitores 
ou superiores da Companhia responsáveis por aplicarem-nos na sustentação 
dos seminários. Porém, por conta de serem os missionários sustentados pelos 
dízimos, o rei decidiu que a Companhia de Jesus só poderia ter um seminário 
na capital de cada uma das dioceses da colônia43.

O governador respondeu à provisão em 1754, quando Malagrida já 
estava de volta ao reino, esclarecendo não ter imposto condição alguma para 

39	 “CONSULTA sobre a reprezentação do vice provincial da Companhia do Maranhão ...”. AHU, 
cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 211r.

40	 Sobre a relação entre o bispo e os colonos, ver AZEVEDO, Os Jesuítas no Grão-Pará, 1999.
41	 “CONSULTA sobre a reprezentação do vice provincial da Companhia do Maranhão ...”. AHU, 

cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 411v.
42	 “CONSULTA sobre a reprezentação do vice provincial da Companhia do Maranhão ...”. AHU, 

cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 413r-413v.
43	 “CONSULTA sobre a reprezentação do vice provincial da Companhia do Maranhão AHU, cód. 

485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 413r-413v.

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL164  

a construção do seminário. Apenas teria tomado cuidado para que o mesmo 
fosse realizado conforme a lei “para os bens seculares se poderem adjudicar ao 
seminário, a qual entende era a favor do mesmo seminário por não ficarem 
possuindo os bens de raiz contra as reais leis de V. Majestade44”. Afirmou ainda 
terem sido as condições expostas na representação e, portanto, impostas pelo 
próprio padre Malagrida, conforme documento anexado. Já o procurador régio 
Luiz Francisco Barreto respondeu que se o rei havia permitido a ereção do 
seminário, estava implícita a permissão dada aos missionários de possuírem os 
bens e que o padre estaria certo, pois não lhe seria lícito obrigar a Companhia 
de Jesus a sujeitar-se a um encargo que poderia vir a prejudicar o seu patrimô-
nio45. O missionário interpretava a oposição do governador às suas obras como 
incompetência e incapacidade administrativa. Ao criticar o representante da 
Coroa de maneira tão contumaz, o padre italiano só acirrou a inimizade entre 
os dois. 

Gabriel Malagrida retornou a Portugal em 1754 para ocupar o cargo de 
confessor da rainha Maria Ana D’Áustria, mãe de D. José I. O padre acabou 
cometendo um grave erro, pois se aliou aos opositores de Pombal. Quando a 
saúde da rainha piorou, o jesuíta foi proibido de vê-la até seu falecimento em 
14 de agosto de 1754. Há evidências de que a morte da rainha-mãe foi o ponto 
de partida para o acirramento da perseguição pombalina aos jesuítas. Porém, 
já pelas Instruções públicas e secretas e pela política de oposição aos jesuítas rea-
lizada por Francisco Xavier de Mendonça Furtado na Amazônia colonial, 
fica evidente que Pombal nutria forte oposição aos jesuítas desde o início da 
década de 1750. O certo é que com a morte da consorte de D. João V declinou 
também o apoio da Casa Real à Companhia de Jesus. A relação entre Pombal 
e Malagrida tencionou de vez em fins de 1755 com o terremoto de Lisboa. 

Sabemos que a contenda com Pombal levará à brutal e controversa exe-
cução do padre, já senil, em praça pública, mas esse não é o tema de nosso 
capítulo. O que nos importa aqui é destacar o peso que as contendas apre-
sentadas nos documentos possuíam no antijesuitismo amazônico, que aca-
bará por influenciar a campanha antijesuítica de Pombal. O desgaste entre 

44	 “CONSULTA sobre a reprezentação do vice provincial da Companhia do Maranhão ...”. AHU, 
cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 414r e 415r-415v.

45	 “CONSULTA sobre a reprezentação do vice provincial da Companhia do Maranhão ...”. AHU, 
cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 414r e 415r-415v.



165  

o missionário e Francisco Xavier de Mendonça Furtado, irmão de Pombal, 
era óbvio. E sua obstinação em construir seminários e abrigos para moças foi 
interpretada como uma forma de ampliar as posses da Companhia de Jesus na 
América portuguesa e prejudicar a população e o próprio corpo administrativo 
português, uma vez que Malagrida considerava o governador incompetente e 
despreparado para exercer o cargo. Outro ponto importante é que Francisco 
Xavier de Mendonça Furtado administrou o espólio da Companhia de Jesus 
ao criar 28 vilas organizadas a partir das missões e fazendas jesuíticas, apenas 
substituindo o cruzeiro missionário pelo pelourinho português46. Lembremos 
que os bens da Companhia de Jesus sempre foram frutos de discórdia e, ao que 
tudo indica, faziam parte dos planos de reorganização política e econômica da 
região amazônica desde a primeira metade do século XVIII, com as demandas 
de Paulo da Silva Nunes.

Enfim, tais documentos, colocados juntos, proporcionam a construção 
de uma narrativa destacando duas vertentes opostas em relação à Amazônia 
portuguesa. A primeira, explorada principalmente no maço nº 3, nos remete à 
necessidade dos moradores de retornar ao sertão com tropas de resgate para a 
recuperação da economia do Maranhão e Grão-Pará após duas grandes epide-
mias – solicitação que sofria dura oposição da Companhia de Jesus, a segunda 
trata do pedido feito por Malagrida de côngruas para a ereção de seminários em 
um prédio que seria destinado para a construção de residências aos soldados. 
Essa solicitação era colocada como prova da pouca preocupação dos jesuítas 
com a situação local, pois a fazia num contexto de uma sociedade empobrecida 
pela falta de servos, escassos por conta das epidemias e desprotegida pela falta 
de soldados e oficiais. Acreditamos que esses documentos tenham a função de 
persuadir uma determinada audiência de que exigir dinheiro para sustentar 
os missionários e tomar residências destinadas à proteção da região seria um 
grande passo para arruinar mais ainda o Estado47. Para arrematar de vez a 
narrativa, o maço 5 demonstra que nem mesmo a Igreja Católica, represen-
tada pelo clero secular, estava de acordo com as ações da Companhia de Jesus. 

46	 GOVONI, SJ. Ilário. Malagrida e o triunvirato pombalino. In: GALDEANO, Carla; 
ARTONI, Larissa Maia; AZEVDO, Silva Maria Azevedo (Orgs.). Bicentenário da Restauração 
da Companhia de Jesus (1814-2014). São Paulo: Loyola, 2014, p. 375-384, p. 376.

47	 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, cód. 485, vol. 1 
(COLEÇÃO das Representações), fl. 386r.

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL166  

Dessa forma, desenhava-se de modo mais claro o cenário do antijesuitismo 
amazônico.

Maço 5: Sobre a liberdade de índios, o 
comércio e a relação com o bispo 

O maço 5 é o menor e, ao contrário do que sugere o título, não traba-
lha com a questão do comércio realizado pelos jesuítas; apenas com o mote 
sobre o desacordo entre o clero regular e secular em relação, principalmente, 
à administração episcopal e à visitação do bispo às missões. Ou melhor, em 
relação ao poder dado ao bispo para regular e vigiar as ordens missionárias, 
em especial a Companhia de Jesus que, por sua vez, repudiava quaisquer tipos 
de intromissões em suas missões e aldeias. Os padres da Companhia de Jesus 
não aceitavam a jurisdição e as visitações episcopais em suas missões sob o 
argumento de não serem párocos. Mas, diante das constantes investidas do 
clero secular para sujeitar às ordens regulares da Amazônia portuguesa à sua 
jurisdição, os missionários do Maranhão e Grão-Pará enviaram na década de 
1730 uma consulta ao Conselho Ultramarino, na qual solicitava a suspensão 
das visitas do bispo às igrejas e capelas das missões com o objetivo de serem 
isentos da jurisdição episcopal48. 

A consulta foi remetida à Mesa da Consciência e Ordem, que relembrou 
serem aquelas questões as mesmas ocorridas entre o arcebispo de Goa e os 
franciscanos. Desse modo, seus membros decidiram aplicar no Maranhão e 
Grão-Pará o mesmo parecer dado sobre a Índia, ou seja, os regulares deve-
riam ser tratados como párocos e sujeitar-se ao bispo49. Os jesuítas acabaram 
recebendo uma resposta contrária às suas pretensões. No entanto, o referido 

48	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religiosos 
missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paroqueão; 
CONSULTA do Conselho Ultramarino; PAPEIS consernentes [sic] a dita; resposta original do 
procurador geral das ordens; COPIA da consulta, que nesta se acuza; COPIA das provisõens 
para o dito Bispo; governador do Maranhão; Provincial dos ditos religiosos da Companhia 
daquelle Estado”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 438r. É importante 
chamarmos atenção para o fato de que esse é o primeiro título do Maço 5, e que ele é composto 
de vários documentos, como o título nos permite perceber, dessa forma, faremos menção a vários 
documentos diferentes com essa mesma referência, modificando apenas os fólios. 

49	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”. AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 438r.



167  

parecer não foi colocado em prática na Amazônia, pois – segundo a versão dos 
jesuítas – o bispo de Belém, à época D. Fr. Bartolomeu de Pilar, decidiu sus-
pendê-lo no ano de 1733 por não acreditar que uma lei destinada ao governo 
da Índia fosse adequada à realidade local50. 

Observamos haver certa contradição nessa afirmação, pois, ao que parece, 
desde 1727 o tema preocupava os jesuítas, uma vez que o bispo havia solicitado 
ao rei, naquele ano, o direito de visitar as missões, assim como de impedir que 
os missionários confessassem sem sua aprovação. Em resposta a essa petição, 
Jacinto de Carvalho escreveu uma carta na qual afirmava serem os jesuítas 
isentos das visitações conforme afirmaram diversos pareceres de lentes e dou-
tores da Universidade de Coimbra, pois não eram curas e párocos de alma por 
não gozarem de direitos paroquiais, como dízimos paroquiais ou ofertas de 
funerais51. 

Ainda segundo Jacinto de Carvalho, os jesuítas ministravam confissões e 
outros ministérios aos índios apenas por serem “verdadeiramente missionários 
apostólicos, que só trabalham pelo bem das almas, e pela maior honra e glória 
de Cristo, Nosso Senhor de quem unicamente esperam a paga e prêmio dos 
seus trabalhos52”. Para o procurador das missões, além das aldeias, as igrejas e 
capelas jesuíticas também eram isentas das visitações, pois foram construídas 
para atender às necessidades das residências fundadas nas aldeias dos índios 
por ordem de D. João IV e pela custa exclusiva dos missionários, afora não 
possuírem e nem receberem benefício algum53. Como podemos notar, pode 
não ter ocorrido visitações às missões durante quase uma década. Mas não foi 
pelo desinteresse do bispo.

50	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 449v.

51	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 454r, 456r e 457r -457v.

52	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 454r e 456r.

53	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 457r -457v.

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL168  

Em 1743, D. Fr. Guilherme de São José Antônio de Aranha, segundo 
bispo do Pará de 1738 a 1748, solicitou à Corte que reconfirmasse a ordem 
régia suspensa em 1733, mas só para os missionários da Companhia de Jesus. O 
prelado acreditava que estes haviam suprimido a dita ordem por conta própria 
e não por decisão do seu antecessor. Ele repensou seu posicionamento alguns 
anos depois por ter percebido a necessidade de estender o poder secular a 
todas as ordens missionárias, causando ainda mais furor na região54. As ordens 
demonstraram-se surpresas com as determinações apresentadas pelo bispo e 
asseguraram, de forma assertiva, não serem párocos, reforçando a sua auto-
nomia. Porém, ao mesmo tempo em que afirmavam sua obediência às ordens 
reais, frisavam que por serem subordinados, antes de aceitarem as visitações 
e a sujeição ao bispo, necessitavam consultar os seus superiores maiores. Essa 
estratégia foi utilizada pelos Fr. José de Santa Thereza, comissário provincial 
dos frades franciscanos de Santo Antônio; Fr. Onofre de Santa Clara, provin-
cial dos frades da Província da Conceição e Fr. Gabriel de Castello de Vida, 
comissário provincial dos franciscanos da Piedade que residiu no Hospício de 
São José. 

Os únicos a baterem de frente foram os jesuítas. Eles afirmavam que “a 
ordem interina não tem lugar com os missionários da Companhia que nunca 
foram, nem são e nem podem ser párocos”; porém, estimariam muito o envio 
de clérigos e párocos para as aldeias. Mas, “seria preciso mandar fundar mais 
igrejas por que as que estavam eretas tinham sido feitas com expensas da 
Companhia55”. Os inacianos não estavam dispostos a acatar a ordem e muito 
menos a ceder suas igrejas e capelas. Afirmavam serem missionários. Portanto, 
as igrejas erigidas nas missões com expensas próprias e por privilégio de Paulo 
III, na Bula Licet debitum de 18 de outubro de 1549, não eram paróquias, e sim 
igrejas e casas de residências da Companhia, servindo para exercitarem o ofício 
de missionário e conservarem os índios na fé católica e na vassalagem do rei56. 

54	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 442r-44r.

55	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 431r, 432r, 434r, 436r e 438r.

56	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 431r, 440r e 449r.



169  

Desse modo, por serem isentos na administração dos sacramentos e na 
execução da catequese, suas missões, localizadas no território da diocese do 
Pará, estavam imediatamente sujeitas aos superiores da Ordem e de nenhum 
modo ao bispo, justamente por eles e as igrejas que administravam serem 
regulares. Além disso, levaram a questão aos superiores maiores, ou seja, os 
provinciais das outras missões, e à Junta das Missões. Essas esferas religiosas, 
de acordo com os jesuítas, destacaram que as igrejas da Índia eram diferen-
tes das missões do Maranhão e Grão-Pará, onde nunca os missionários da 
Companhia foram visitados, a não ser por seus prelados superiores, por terem 
sido eles a principiarem aquela cristandade57. Diante do posicionamento dos 
missionários, D. Fr. Guilherme de São José solicitou ao rei o envio de uma 
ordem interna aos prelados maiores das religiões para observarem a lei das 
visitações e garantir seu cumprimento pelos missionários a eles subordinados, 
uma vez que não eram somente os padres da Companhia que administravam 
as missões e paroquiavam os índios, mas também os religiosos do Carmo, das 
Mercês e das três províncias de capuchos58. 

Em outro documento datado de 1747, o bispo deixou claro a sua intenção 
em relação às missões jesuíticas. Destacamos que nessa contenda não havia 
apenas a disputa pelo direito de visitação, mas a vontade de expansão do poder 
do clero secular na região. O religioso buscou evidenciar o fato de um bispado 
tão dilatado, com cerca de mil léguas de extensão, ser assistido por apenas 
onze igrejas paroquiais59. Segundo ele, essa desproporção constituía um grande 
impedimento para o fortalecimento e o crescimento do clero secular naque-
las terras. Por outro lado, havia no bispado, na década de 1747, quase oitenta 

57	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 431r, 440r e 449r.

58	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 444r.

59	 Igreja Paroquial da Vila de Vigia, igreja do Caeté, igreja do Cametá, o curato do Sé, o curato do 
Igreja de Nossa Senhora do Rosário na Campina, o curato na fortaleza do Gurupá, a igreja de 
Nossa Senhora da Natividade, a paroquia de São Félix das Minas, Paróquia de Nossa Senhora 
dos Remédios, Freguesia do Paraná e Freguesia de São Félix da Barra da Palma. Informação 
retirada da “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os 
religiosos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que 
paroqueão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 446-r-447r.

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL170  

missões formando populosos estabelecimentos habitacionais, as melhores 
eram administradas pelos jesuítas com gente doutrinada e com boas igrejas60. 

O bispo evocava a falta de igrejas paroquiais e as necessidades financei-
ras enfrentadas. Em contraste com isso destacava as missões, especialmente 
as jesuíticas, com capelas sólidas e bem populosas que, no entanto, em nada 
serviam para o clero secular, pois o poder deste não alcançava aquelas missões 
por causa das competências jurisdicionais sem boa definição. D. Fr. Guilherme 
de São José, mais uma vez, solicitava ao rei a resolução da questão, esperando, 
finalmente, exercer a função de mando nas referidas missões. Observamos a 
pretensão do bispo de remover os missionários e dar a jurisdição sobre as mis-
sões aos párocos seculares, mais fáceis de serem controlados pela Igreja e pelo 
próprio reino, principalmente por conta do padroado régio.

Todavia, os jesuítas afirmavam preferir abandonar suas missões a sujeitar-
-se à jurisdição episcopal. Salientavam ser isso a ruína das missões e dos índios, 
pois não haveria párocos suficientes para assistir nas oitenta missões existentes 
naquelas terras. Além disso, os padres seculares não estariam aptos para exer-
cerem aquele ministério. Essas questões não pareciam representar nenhuma 
preocupação maior para os seculares, pois o bispo já havia informado ao rei 
que poderia tomar conta das missões, com seus poucos sacerdotes, se assim 
fosse ordenado. Em 1751, diante da constante ameaça dos missionários de 
abandonarem suas missões, caso fossem obrigados a aceitar a jurisdição epis-
copal como havia sido determinado pela lei de 1732, ou mesmo por interesse 
do governo em retirá-los da região, o rei mandava pedir informações ao bispo 
sobre a capacidade dos párocos seculares de assumir os aldeamentos e mis-
sões61. Segundo o bispo, havia mais de sessenta aldeias62 administradas por 
missionários, não sendo possível contar o número de pessoas nelas residentes. 
Especialmente as dos jesuítas seriam bem povoadas, não havendo aldeia com 
menos de 150 pessoas, e uma das maiores possuía até 800. Em relação aos 

60	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religiosos 
missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paroqueão 
...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 446r-447r.

61	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religiosos 
missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paroqueão 
...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações). fl. 442r.

62	 Acreditamos que o número de aldeias informados entre os anos de 1747 (quase 80) e 1751 (60), 
diminuiu devido à grande epidemia que matou muitos índios durante a década de 1740.



171  

párocos, afirmava serem poucos, porém, “sempre creio que se aos clérigos V. 
Maj. [pode] mandar e entregar as aldeias paroquiarão na mesma forma que os 
regulares63”.

Nessa documentação fica claro que há muito mais elementos em jogo 
do que a jurisdição do bispo sobre os missionários, a saber, o controle sobre o 
espaço espiritual e político da região. Sabemos que a conquista e colonização 
da América, tanto portuguesa quanto espanhola, teve como ponta de lança o 
trabalho missionário. Porém, o clero secular, por constituir a hierarquia ordi-
nária da Igreja, rapidamente assumiu um papel dominante em diversas regiões 
das Américas. No Brasil, os missionários, aos poucos, cederam espaços para 
o clero secular e toda a sua estrutura burocrática de poder e cargos64. Mas 
na Amazônia, a Igreja secular demorou a se estabelecer, abrindo um vácuo 
durante muito tempo ocupado pela relevância das ordens missionárias, nota-
damente a Companhia de Jesus, detentoras de poder econômico, político e, 
sobretudo, espiritual. Tudo indica que a Coroa, já desde fins do século XVII, 
estava tentando por meio das estruturas da hierarquia eclesiástica ordinária, 
articulada em torno da figura do bispo e com base no Padroado Régio, estabe-
lecer um controle inconteste no que se refere aos assuntos políticos e econô-
micos da região. 

Considerações finais

A análise das Terribilidades mostra que a organização dessa coleção não 
foi aleatória. Ao contrário, conforme seu objetivo, seus maços parecem retomar 
e, assim, sustentar os argumentos levantados por Paulo da Silva Nunes em sua 
campanha antijesuítica. Praticamente todos os meios elencados pelo procu-
rador para “remediar” a situação da suposta ruína do Maranhão e Grão-Pará 
foram apresentados nesse corpus documental. Eles concernem aos descimen-
tos, ao comércio, ao uso da Língua Geral, à visitação episcopal, à cunhagem 
de moedas, à inadequação do Regimento das Missões à realidade local, à 

63	 “CONSULTA sobre as questões do Bispo do Para do Estado do Maranhão com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administração das Igrejas que paro-
queão...”, AHU, cód. 485, vol. 1 (COLEÇÃO das Representações), fl. 442r.

64	 Sobre o conflito de jurisdição no Maranhão colonial recomendamos os trabalhos da professora 
Pollyana Gouveia, especialmente o artigo MUNIZ, Pollyana Gouveia Mendonça. Cruz e Coroa: 
Igreja, Estado e conflito de jurisdição no Maranhão colonial. Revista Brasileira de História, São 
Paulo, v. 32, n. 63, p. 39-58, 2012.

“As terribilidades jesuíticas”: uma análise documental do discurso antijesuítico...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL172  

necessidade do trabalho indígena e à reserva em relação ao trabalho escravo 
africano, ao patrimônio da Companhia de Jesus, à falta de soldados para a 
defesa do território, às questões acerca de resgates e repartições e, enfim, à 
liberdade indígena. Todos esses itens estão alinhados de modo a compor um 
tecido conjuntivo denso para demonstrar o quanto o poder da Companhia de 
Jesus – espiritual, econômico, e político – seria pernicioso. Além de evidenciar 
a suposta ineficácia do projeto político, por muito tempo destinado àquela 
região, para os moradores e seus empreendimentos na colônia. 

A análise realizada permite afirmar que as Terribilidades são, em parte, 
fruto da relevante produção documental amealhada e produzida por Paulo da 
Silva Nunes em sua campanha antijesuítica na colônia e na Corte, durante a 
primeira metade do século XVIII. Mas, podemos ainda afirmar que ela deu 
sustentação às leis e discurso pombalinos criados para a Amazônia portu-
guesa na segunda metade do século XVIII. Nos dois discursos (nuneano e 
pombalino), o antijesuitismo foi concebido como uma política de governo, de 
cunho protonacional, que se sentiu profundamente incomodada com o fato de 
a Companhia de Jesus ser gerenciada a partir do exterior do Estado português. 
Ou seja, a Ordem agia por conta própria com interesses e estratégias nem 
sempre condizentes com os poderes públicos e buscando, antes de tudo, seu 
próprio bem. A ideia passada pelos discursos é que a Companhia de Jesus era 
uma máquina de guerra irredutível ao aparelho de Estado, exterior à soberania 
desse, anterior a seu direito e provinda de outra parte65. Paulo da Silva Nunes 
e Pombal parecem ter esquecido que a Companhia de Jesus foi, durante muito 
tempo, o principal instrumento da Coroa no processo de expansão e consolida-
ção territorial e, também, social português. Se não esqueceram, deixaram claro 
que, para eles, a Ordem já havia cumprido seu papel. Portanto, deveria agora 
abrir caminho para a ação do Estado de cunho (proto)nacional, separado da 
ação missionária.

65	 DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia. v. 5. São Paulo: 
Editora 34, 1997.



CAPÍTULO 7

“SUAS IMAGINAÇÕES SÃOS AS MESMAS 
QUE A DE ANTIGOS MISSIONÁRIOS”: 
FRADES ANTONINOS NO ESTADO DO 

GRÃO-PARÁ E MARANHÃO (1751-1770)

Roberto Zahluth de Carvalho Jr.1 

No ano de 1757 foi anunciado em Junta das Missões, e publicado pelo 
governador do Estado do Grão-Pará e Maranhão, Francisco Xavier 
de Mendonça Furtado o conjunto de leis e instruções que encerra-

ria um ciclo importante da história da administração colonial do estado: o 
governo missionário dos aldeamentos indígenas.

Responsáveis pela administração secular, assim como pelo governo espiri-
tual dos aldeamentos desde a instituição do Regimento das Missões, em 1686, 
as ordens regulares viram-se despojadas desse governo no fim da década de 
1750, reflexo da política josefino-pombalina de enquadramento da Igreja cató-
lica portuguesa.2 Essa política visava fortalecer o poder régio, assim como dimi-

1	 Secretaria de Educação do Estado da Bahia. Doutor em História Social pela Universidade 
Federal da Bahia. Email: rzahluth@gmail.com.

2	 De acordo com José Pedro Paiva, no período moderno, Igreja e Estado se confundiam, não 
possuíam fronteiras muito bem definidas ou claras entre suas jurisdições. Em diversos setores, 
ocorria a interpenetração entre ambos. PAIVA, José Pedro. “El Estado en la Iglesia y la Iglesia en 
el Estado: contaminaciones, dependencia y disidencia entre la Monarquía e la Iglesia del reino 
de Portugal (1495-1640)”. In: Manuscrits: Revista d’historia moderna. Barcelona: Universidad 
Autonoma de Barcelona, n.º 25, 2007, pp. 50; PO-CHIA HSIA, Ronald. “Disciplina Social y 
catolicismo em la Europa de los siglos XVI y XVII”. In: Revista d’historia moderna. Barcelona: 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL174  

nuir a influência da Igreja, principalmente das ordens regulares, em território 
português, tanto no reino quanto em suas colônias. Seu principal alvo eram os 
padres da Companhia de Jesus, um dos maiores obstáculos ao regalismo por-
tuguês. Porém, na colônia teve reflexos no quadro geral da ação missionária, 
atingindo além dos jesuítas todos os religiosos que estivessem envolvidos nessa 
campanha. No caso do Grão-Pará, capuchos franciscanos (divididos em três 
casas provinciais), mercedários e carmelitas.3 

O processo de remoção da administração regular resultou também no 
aprisionamento e expulsão de parte do corpo clerical de regulares que viviam 
e exerciam seu ofício no Estado. Jesuítas e mercedários foram expulsos, assim 
como franciscanos piedosos e da Conceição da Beira e Minho, que não possu-
íam licença para missionar onde os frades de Santo António tivessem prima-
zia. No entanto, diante dos desafios da colônia e da necessidade de religiosos 
para ocupar os cargos de curas e párocos das vilas recém-fundadas, nem todos 
foram removidos ou enclausurados em seus conventos. Coube ao bispo do 

Universidad Autonoma de Barcelona, n.º 25, 2007, pp. 29-34. Isso não significa que essa inter-
penetração pudesse ser traduzida em coesão ou sintonia constante. Diversos conflitos e querelas 
surgiam entre representantes do Estado e membros da Igreja, além de cisões no interior de 
cada uma dessas instituições em sua versão moderna. SOUZA, Evergton Sales. “Igreja e Estado 
no Período Pombalino”. In: Lusitania Sacra. Editora da Universidade Católica: Lisboa, n.º 23 
( Janeiro –junho), 2011, pp.207-230. Nesse sentido, apesar de já haver um posicionamento rega-
lista no governo josefino desde seu início, é a partir de 1756, com o fortalecimento de Sebastião 
José de Carvalho e Melo, após assumir o cargo de Secretário de Negócios do Reino. Carvalho e 
Melo era primeiro ministro e homem de extrema confiança de D. José I; também é o principal 
condutor da política regalista de controle e enquadramento da Igreja portuguesa, na década de 
1750 ascendia entre cargos ministeriais, conquistando o título de Conde de Oeiras em 1759, e 
Marquês de Pombal, seu título mais conhecido, somente em 1769. PAIVA, José P. Os Bispos de 
Portugal e do Império (1495-1777). Imprensa da Universidade de Coimbra: Coimbra, 2006, p. 
526-527.

3	 Sobre as políticas desenhadas por Carvalho e Melo, e implantadas por Francisco Xavier de 
Mendonça Furtado na Amazônia, ver: ALMEIDA, Rita Heloísa. Diretório dos Índios. Brasília: 
Ed. da UNB, 1997; AZEVEDO, João Lúcio de. O Marquês de Pombal e sua época. Lisboa: 
Clássica Editora, 1990; BOXER, Charles R. O Império marítimo português (1415-1825). São 
Paulo: Companhia das Letras, 2002; COELHO, Mauro Cezar. Do sertão para o mar: um es-
tudo sobre a experiência portuguesa na América, a partir da colônia – o caso do Diretório dos índios 
(1751-1798). Tese de Doutoramento, USP. São Paulo, 2005. DOMINGUES, Ângela. Quando 
os índios eram vassalos: colonização e relações de poder no Norte do Brasil na segunda metade do século 
XVIII. Lisboa: Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, 
200I; MCLACHLAN, Colin M. “The Indian Directorate: forced acculturation in Portuguese 
America (1757-1799)”. In: The Americas. Washington (DC), v. 28, n 4, (abr. 1972) pp. 357-387; 
MAXWELL, Kenneth R. Marquês de Pombal: paradoxo do iluminismo. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1996; Santos, Francisco J. dos. Além da conquista: guerras e rebeliões indígenas na Amazônia 
pombalina. Manaus: Ed. da Universidade do Amazonas, 1999. 



175  “Suas imaginações sãos as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades antoninos no Estado...

Pará, D. Fr. Miguel de Bulhões, sancionar entre as ordens presentes aquelas 
que manteriam missionários no Estado para dar suporte à autoridade episco-
pal e exercer o ofício de guias espirituais dos habitantes das antigas missões, 
transformadas em vilas com administradores seculares na figura dos diretores, 
como estabelecido pela nova legislação. Nesse caso permaneceram frades car-
melitas e, principalmente, os franciscanos capuchos de Santo António, que há 
mais tempo exerciam o apostolado no Maranhão. 

Os capuchos de Santo António no norte colonial

Das três casas franciscanas presentes no Norte colonial, a mais antiga 
e primeira a iniciar o trabalho de catequese é a Província de Santo António 
de Lisboa, sendo os prováveis primeiros frades capuchos a alcançarem a con-
quista frei Cosme de São Damião e frei Manuel da Piedade, capelães de Santo 
António, acompanhando o “capitão da conquista e descobrimento das terras 
do Maranhão”, Jerônimo de Albuquerque, que vinha retomar o Maranhão dos 
franceses, o que aconteceria em 1615, alguns meses após a vitória dos portu-
gueses na batalha de Guaxenduba. Com isso ocorreu também a expulsão dos 
capuchinhos, franciscanos franceses, que tiveram seu trabalho e morada ocu-
pados pelos dois capuchos portugueses, vindos com Jerônimo de Albuquerque.

Na capitania do Pará, seguiram a chegada de Francisco Caldeira 
Castelo Branco, quando este veio dar continuidade à conquista portuguesa 
na Amazônia. Chegaram em 28 de julho de 1617, quatro capuchos ao Pará: 
fr. António de Merciana, fr. Cristóvão de São José, fr. Sebastião do Rosário e 
fr. Felipe de São Boaventura, enviados a pedido do governador Jerônimo de 
Albuquerque, dado o sucesso dos capelães militares franciscanos no combate 
aos franceses protestantes no Maranhão, e na conversão de nações indígenas 
na região, em meados de 1614.4 Foram encarregados, por uma Ordem régia de 

4	 Sobre os primeiros capuchos vindos à conquista: seguimos a opinião de Amorim, que admite 
não haver pistas o suficiente para comprovar a lendária vinda de frei Francisco do Rosário e um 
companheiro anônimo, citados por Jorge Cardoso em seu Agiológio Lusitano e por Jaboatão no 
seu Orbe Seráfico Novo Brasílico, para quem os freis teriam chegado à região num período entre os 
anos de 1600 e 1614. A autora admite a presença dos capuchos portugueses a partir da sua vinda 
junto a Jerônimo de Albuquerque para a expedição contra os franceses em 1614. AMORIM, 
Maria Adelina. Os franciscanos no Maranhão e Grão-Pará: missão e cultura na primeira metade dos 
seiscentos. Lisboa: Centro de Literaturas de Expressão Portuguesa – Universidade de Lisboa/
Centro de Estudos de História Religiosa – Universidade Católica Portuguesa, 2005, pp. 110-
111; JABOATÃO, fr. António de Santa Maria. Novo Orbe Seráfico Brasílico ou Crônica dos 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL176  

20 de julho de 1618, a dar início à cristianização e “civilização”5 das sociedades 
indígenas, alojando-se no hospício que ergueram na área do Una, nas proxi-
midades do povoado, a cerca de dois quilômetros do forte do presépio, depois 
se mudando para Belém, em junho 1626, para o convento erguido naquela 
cidade.6 

No período inicial da conquista, os portugueses se defrontaram com 
diversos desafios ao projeto colonizador na região, principalmente frente a 
outras nações europeias, que instaladas há mais tempo na região, e com quem 
os frades, junto aos outros colonos, tiveram constantes entreveros. Franceses, 
ingleses, holandeses e irlandeses tentavam estabelecer seu controle na região 
através de alianças com povos nativos, além da construção de fortes e introdu-
ção de feitorias comerciais. A origem desses europeus era um importante moti-
vador para que os frades não só se envolvessem na contenda como envolvessem 
o índio catequizado também no auxílio às defesas portuguesas, pois além de 
suas obrigações para com a coroa, estavam suas obrigações para o catolicismo, 
desafiado na conquista pela presença do europeu protestante, “herege”, contra 
quem os missionários, junto aos seculares, deveriam conduzir uma “cruzada”. 
Some-se a esse esforço o fato de núcleos protestantes estarem há mais tempo 

Frades Menores da Província do Brasil. Rio de Janeiro: IHGB/Typographia Brasiliense, 1858, 
2vols.

5	 A expressão “civilização” nesse sentido se refere aos resultados esperados do processo de evange-
lização. Era necessário resgatar os índios da “bárbarie” e do pecado em que viviam, introduzindo-
-os, através da catequese em um novo mundo. Essa nova vida seria pautada pelos critérios de 
civilização portuguesa, onde as sociedades autóctones submetiam-se às leis da igreja e princi-
palmente à coroa. Para isso, era preciso retirar o indígena do espaço em que vivia, introduzi-lo à 
missão, e através desse processo, reconstruir seu universo cultural de forma a adequá-lo ao mo-
delo cristão, assim integrando o índio à sociedade colonial. Para o projeto colonial português, as 
ideias de conquista e colonização sempre tiveram um forte componente religioso. PROSPERI, 
Adriano . El Concilio de Trento: Una introducción histórica. Valladolid: Junta de Castilla y León, 
Consejería de Cultura y Turismo, 2008, p. 118; BOXER, O Império marítimo português (1415-
1825), p. 227; SOUZA, Laura M. O Diabo e a Terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1986, p. 77; AZZI, A Cristandade Colonial: um projeto autoritário, pp. 113-115; Para 
melhor explicitar essa concepção, lembramos o jesuíta António Vieira, para quem aqueles que 
“nasceram nas trevas da Gentilidade” e não conheceram nem “o lume da fé” e nem o “conheci-
mento de Deus” estavam condenados à danação eterna. VIEIRA, Pe. António (S.J.). Sermões I. 
São Paulo: Hedra, 2014, p. 648; evidentemente que dentro dessa concepção de salvação, os indí-
genas seriam feitos vassalos, mas não como iguais aos colonizadores, tornar-se-iam cidadãos de 
segunda classe, sujeitos a uma legislação especializada, e ao trabalho compulsório. ALMEIDA, 
Maria R. C. de. Metamorfoses Indígenas: identidade e cultura nas aldeias coloniais do Rio de Janeiro. 
Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 2003, p. 102. 

6	 WILLEKE, fr. Venâncio, OFM. Missões Franciscanas no Brasil (1500/1975). Petrópolis: Vozes, 
1974, p. 138.



177  

da região, criando laços de amizade e alianças com os povos indígenas locais, o 
que tornaria mais dificultosa a empreitada lusa de colonização do território, e 
por consequência acabaria por tornar mais importante o papel dos frades, pri-
meiros missionários capuchos na região, que acabaram por romper os contatos 
hostis com os índios, forjando alianças imediatas e trazendo muitos para o lado 
dos portugueses.

O esforço missionário dos frades não passou despercebido pelas auto-
ridades coloniais, que por diversas vezes, ao menos na primeira metade dos 
seiscentos, insistiam na continuidade de seu trabalho, como fora o caso do 
capitão-mor Jácome Raimundo de Noronha, em 1637, ao afirmar que “o gen-
tio tem em muita veneração” os frades antoninos.7 Isso não quer dizer que 
colonos e frades vivessem em harmonia no início da colonização.

Em 1618, Belém encontrava-se em um cenário de extrema conturbação 
política em torno de Castelo Branco, que havia dado cobertura a um homi-
cida e perseguido seus acusadores, que foram buscar refúgio no convento do 
Una, colocando os frades no meio dos conflitos.8 Mas as principais dispu-
tas entre frades e moradores desde o início eram em torno da liberdade das 
nações indígenas em que missionavam, o que se aprofundou em 1624, quando 
foram decretadas medidas de defesa da liberdade dos índios, medidas estas 
que opuseram os moradores, interessados na escravização dos índios, aos fra-
des, e principalmente a fr. Cristóvão de Lisboa. Fr. Cristóvão foi um dos mais 
importantes capuchos a vir para a colônia, mandado do reino com os títulos de 
“primeiro superior da Custódia do Grão-Pará”9 e “Comissário do Santo Ofício 
e da Mesa da Consciência na Prelazia Eclesiástica, patente do conselho Real 
de ajudante do Governador e Protector dos Índios”.10 

Era a elevação do comissariado de Santo António no Estado do Maranhão 
a Custódia. Frei Cristóvão chegou a São Luís em 6 de agosto de 1624, erguendo 

7	 REIS, Arthur Cezar Ferreira. A conquista espiritual da Amazônia. Manaus: Editora da 
Universidade do Amazonas/Governo do Estado do Amazonas, 1997, p. 13.

8	 Para uma melhor análise dessas disputas, ver: DIAS, Joel Santos. “Apaixonadas Negociações: os 
frades franciscanos de Santo António e o ‘terrível motim’ de 1618 no Grão-Pará.” In: BEZERRA 
NETO, José Maia; Guzmán, Décio de Alencar (org.) Terra Matura: Historiografia & Historia 
Social na Amazônia. Belém: Paka-Tatu, 2002, p. 347-364.

9	 Willeke. Missões Franciscanas no Brasil (1500/1975), p. 141.
10	 Reis. A conquista espiritual da Amazônia, p. 14.

“Suas imaginações sãos as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades antoninos no Estado...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL178  

a igreja de Santa Margarida11, deixando dez frades, número que se acreditava 
suficiente para dar continuidade ao trabalho de catequese. Partiu para o Pará, 
chegando ao convento do Una em abril de 1625. E seguindo as atribuições 
dadas pelo título, o capucho tentou aplicar sem sucesso um alvará régio sobre a 
liberdade dos índios, forçado a ceder ou entrar em conflito com os moradores, 
até sua saída do Estado e retorno para o reino, em 1635. A essa sucessão de 
fracassos somou-se o confronto com os jesuítas, que estabelecidos na capitania 
perceberam a importância do convívio com os poderes locais e com os mem-
bros da autoridade régia, estabelecendo diálogos com esses grupos, fortale-
cendo dessa forma sua posição diante da rivalidade do apostolado capucho.12 

Mas nem esses reveses iniciais dos frades significaram seu fracasso total, 
nem ensejaram a saída dos Menores da capitania. Pelo contrário, os capuchos 
antoninos perduraram ao longo do processo de conquista e povoamento do 
território, sendo peça fundamental para isso. Em 1666, já possuíam aldea-
mentos entre os indígenas Aruã, do Marajó, antigos aliados dos holandeses. 
Também serviram como resistência ao avanço francês, próximo à Guiana. O 
conflito girava em torno da posse do Cabo Norte – o Amapá, hoje – que os 
franceses acreditavam fazer parte do seu território. A luta perdurou ao longo 
do século XVIII, mas a partir de meados do XVII (principalmente na década 
de 1960), os antoninos adentram a zona de disputa, convertendo grupos indí-
genas e deslocando alguns desses grupos para as proximidades de Belém.

Durante o século XVII, suas áreas de missionamento no Estado foram 
no sertão do Cabo Norte com as seguintes missões: Jarim, Tuarém, Parú e 
Urubucuara. Na ilha grande dos “Joanes” (ilha do Marajó): Peracaguari, Aldeia 
Nova, Aldeia dos Joanes, Caiá, Camará Aldeia Nova, Camutá, Maracaná, 
Guarapiranga e Poções.13

11	 Futuro Convento de Santo António dos capuchos da Conceição, no século XVIII, a partir da 
divisão das Províncias, em 1707.

12	 Para melhores esclarecimentos do conflito entre a Companhia e os capuchos de Santo António 
no estado do Maranhão, ver: CARDOSO, Alírio Carvalho. Insubordinados, mas sempre devo-
tos: poder local, acordos e conflitos no antigo Estado do Maranhão (1607-1653). Dissertação de 
Mestrado apresentada ao Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Estadual 
de Campinas, 2002, p. 147-168.

13	 Memória do Maranhão, desde o seu descobrimento. Acção dos Religiosos Capuchos de Santo 
António, desde 1614 a 1701. Belém, s. d. (1701). IAN/TT, OFM, Província de Santo António, 
maço 18, D. 59. In: Amorim. Os franciscanos no Maranhão e Grão-Pará: missão e cultura na pri-
meira metade dos seiscentos, p. 284.



179  

Já no contexto do século XVIII, as missões dos padres de Santo António 
passaram por uma série de cismas, tanto pelas repartições que se fizeram para 
todas as ordens, além de aldeamentos régios e aldeamentos de donatários (nos 
anos de 1687, 1693, 1694), quanto por aquelas feitas devido à divisão no seio 
da Província, que deu origem à Província da Imaculada Conceição da Beira e 
Minho (1707, 1714 e 1715).14 

Com essas divisões, restaram aos frades de Santo António os seguin-
tes aldeamentos, com alguns deles sendo criados após a repartição, ao longo 
da segunda metade do século XVIII: os aldeamentos do Parú, compostos 
por duas missões: Santo Cristo de Acarapy (onde habitavam indígenas das 
nações Acarapi, Mapuá e outras), às margens do rio Amapaú, um afluente 
do Rio Parú e Nossa Senhora da Conceição do Parú (com indígenas Aparaí, 
Urucuiunas, Aracaju, Apama e Carapeuara), que se tornou a vila de Almeirim, 
durante o processo de secularização dos aldeamentos; nas proximidades de 
Belém, havia o aldeamento de Nossa Senhora da Conceição de Guarapiranga 
(várias nações), destinado ao sustento do convento no povoado, e situava-se 
onde hoje se localiza o município de Vigia; Cametá era um aldeamento de 
donatários, sob os cuidados dos frades de Santo António, daí não ter entrado 
na divisão; Santana de Macapá ou Santana do Cajari, um pequeno reduto 
para a defesa contra incursões francesas; Urubucoara, que se tornou o muni-
cípio de Prainha; na ilha do Marajó, estavam as missões de Santo António 
de Anajatiba ou Anaiatiba (Aruã), depois nomeada a vila de Chaves; Bom 
Jesus ou Marauanazes (nações Aruã e Marauanazes), depois se tornou a vila de 
Soure; São José ou Igarapé (Aruã), destinado ao pesqueiro real; Nossa Senhora 
do Rosário ou Joanes (Maracanu, Sacaca, Abaiatezes, Muacaras e Aroari), 
que se destinava ao pesqueiro real e aos serviços nas salinas; Caviana ou Piyé 
(Aruãs), em uma ilha que faz parte do arquipélago; dessa forma, a área de atu-
ação dos frades no Pará se estendia de Belém ao norte do Amazonas, cobrindo 
sua desembocadura, o Cabo Norte, e a ilha do Marajó.15 

14	 Reis. A conquista espiritual da Amazônia, p. 16.
15	 FRAGOSO, Hugo, OFM. “Os Aldeamentos franciscanos no Grão-Pará”. In: Hoornaert, 

Eduardo (org.). Das reduções latino-americanas às lutas indígenas atuais. São Paulo. Ed. Paulinas, 
1982, pp. 132-134; Amorim. Os franciscanos no Maranhão e Grão-Pará, pp. 91-92; Willeke, 
Missões Franciscanas no Brasil (1500/1975), pp. 153-154.

“Suas imaginações sãos as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades antoninos no Estado...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL180  

O apostolado dos frades de Santo António continuou pelos séculos XVII, 
XVIII e XIX sobrevivendo à laicização das aldeias, transformadas em vilas pela 
política josefino-pombalina da segunda metade do século XVIII e à expulsão 
dos missionários que não se enquadravam no projeto nascente. Ainda assim, 
mesmo permanecendo como vigários e curas dos aldeamentos recém-transfor-
mados em vilas seculares, os antoninos perderam qualquer poder temporal que 
possuíssem sobre esses núcleos povoadores. 

O governo de Mendonça Furtado

A década de 1750 teve início sem sinais das grandes transformações pelas 
quais passariam a Igreja no estado. Apesar de meio século de acusações acumu-
ladas contra a administração missionária dos aldeamentos e as constantes que-
relas entre as ordens religiosas e as autoridades administrativas e episcopais, o 
poder das ordens regulares sobre as missões parecia no auge.16 O governador 

16	 Sobre a presença dos missionários no Maranhão colonial e o conflito com moradores em torno 
da administração das aldeias missionárias, principalmente entre o fim do XVII e a primeira me-
tade do XVIII, há vasta e diversa bibliografia. Citamos aqui algumas obras consideradas funda-
mentais para o tema: Sobre conflitos em torno da mão-de-obra indígena, ver: ALENCASTRO, 
Luís Felipe de. O Trato dos viventes: formação do Brasil no Atlântico Sul. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2000; ALMEIDA, Metamorfoses Indígenas: identidade e cultura nas aldeias coloniais do 
Rio de Janeiro; AZEVEDO, João Lúcio de. Os Jesuítas no Grão-pará: Suas missões e a colonização. 
Belém: SECULT, 1999. [facsímile da primeira edição]; AZZI, A Cristandade Colonial: Um Projeto 
Autoritário; BOXER, Charles R. A Idade de Ouro do Brasil: dores de crescimento de uma sociedade 
colonial. São Paulo: Companhia Editora Nacional, pp. 284-303; CARVALHO JÚNIOR, Almir 
Diniz de. Indios Cristãos: A conversão dos gentios na Amazônia portuguesa (1653-1769). Tese de 
Doutorado apresentada ao Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Estadual 
de Campinas, 2005; CHAMBOULEYRON. Rafael Ivan. Portuguese colonization of the Amazon 
region, 1640-1706. Tese de Doutorado apresentada à Faculdade de História da Universidade de 
Cambridge (Inglaterra); COUTO, Jorge. “O poder temporal nas aldeias de índios do Estado 
do Grão-Pará e Maranhão no período pombalino: foco de conflitos entre os jesuítas e a coroa 
(1751-1759).” In: Silva, Maria Beatriz Nizza da (Coord.). Cultura Portuguesa na Terra de Santa 
Cruz. Lisboa: Editorial Estampa, 1995, pp. 53-66; DOMINGUES, Ângela. “Os conceitos de 
guerra justa e resgate e os ameríndios do Norte do Brasil”. In: SILVA, Maria Beatriz Nizza da 
(Org.). Brasil: colonização e escravidão. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2000; DOMINGUES, 
Ângela. Quando os índios eram vassalos: colonização e relações de poder no Norte do Brasil na segunda 
metade do século XVIII. Lisboa: Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos 
Portugueses, 2000; FARAGE, Nádia. As muralhas do Sertão: os povos indígenas do Rio Branco e a 
colonização. Rio de Janeiro: Paz e Terra/ANPOCS, 1991; HEMMING, John. Ouro vermelho: a 
conquista dos índios brasileiros. São Paulo: Edusp, 2007; HOORNAERT, Eduardo (org.). História 
da Igreja na Amazônia. Petrópolis: Vozes, 1992; HOORNAERT, Eduardo (org.). História da 
Igreja no Brasil na primeira época. Petrópolis-RJ: Ed. Paulinas/Vozes; KIEMEN, Mathias C., 
OFM. The Indian Policy of Portugal in the Amazon Region, 1614-1693. Washington D.C.: The 
Catholic University of America Press, 1954; LISBOA, João Francisco de. Crônica do Brasil co-
lonial: apontamentos para a história do Maranhão. Petrópolis/Brasília, 1976; MATOS, Frederik 



181  

Francisco Xavier de Mendonça Furtado, irmão do futuro Marquês de Pombal, 
e responsável direto pela aplicação das mudanças legislativas referentes aos 
aldeamentos, apontava em correspondência com seu irmão, de 1751, a exten-
são do controle das ordens missionárias. Jesuítas, mercedários e carmelitas sob 
sua administração possuíam cerca de 12.000 homens, sem contar mulheres e 
crianças, que utilizavam como mão de obra barata e acessível. De acordo com 
Mendonça Furtado, o poder reservado pelos religiosos seria tanto que cada 
uma das ordens religiosas, considerando as províncias franciscanas como casas 
separadas, seria em si uma “República”, com controle sobre a produção da colô-
nia, sugerindo à coroa que as ordens religiosas, em particular a Companhia de 
Jesus, estivessem cultivando um Estado paralelo à metrópole.17 O governador 
as considerava como “vinhas”, uma praga que deveria ser removida do estado. 
Sobre as casas províncias franciscanas em particular, escreve o governador:

Os capuchos, que no Portugal conservam aquelas aparências de penitentes, 
aqui trocam inteiramente: vejo-os com botas calçadas e esporas, armados 
de espingardas, catanas e pistolas, ao mesmo tempo que me pedem lhes fale 
ao Contratador para lhes dar licença para irem ao Pesqueiro Real, com suas 
canoas, à pescaria, para aparecerem nos conventos rendas públicas, ven-
dendo-se peixe seu por preços exorbitantes, em ocasião de necessidade.18

Além de portarem-se como negociantes e não como frades, os religio-
sos também abusavam das mulheres aldeadas, que eram utilizadas tanto como 
escravas sexuais para os frades, quanto nas obras de conventos e viagens de 

L. A. Os “frades del rei” nos sertões amazônicos: os capuchos da Piedade na Amazônia colonial (1693-
1759). Dissertação de Mestrado. Pará:: PPHIST/UFPA, 2014; PERRONE-MOISÉS, Beatriz. 
“Índios livres e índios escravos: os princípios da legislação indigenista do período colonial (sé-
culos XVI a XVIII)”. In: CUNHA, Manuela Carneiro da (org.). História dos índios no Brasil. 
São Paulo: Cia. Das Letras/Sec. Municipal de Cultura/FAPESP, 1992, pp. 115-132; RAIOL, 
Domingos Antonio. “A Catechese de índios no Pará”. In: Anais da Biblioteca e Arquivo Público do 
Pará, tomo II. Belém: Arquivo Público do Pará, 1968, pp. 117-183; REIS, A Conquista Espiritual 
da Amazônia; SANTOS. Além da conquista: guerras e rebeliões indígenas na Amazônia pombalina., 
1999. 

17	 MENDONÇA, Marcos Carneiro de. A Amazônia na Era Pombalina. Brasília: Edições do 
Senado Federal, vol. I, 2005, pp.119-120. 

18	 Idem, p. 121. 

“Suas imaginações sãos as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades antoninos no Estado...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL182  

canoas, o que seria papel dos homens, situação em que se destacam do restante 
dos missionários.19 

O comércio praticado pelos frades, assim como maus-tratos e violências a 
mulheres indígenas das aldeias não eram as únicas acusações direcionadas por 
Mendonça Furtado aos capuchos. Segundo ele, a exploração do trabalho indí-
gena nas missões pelos mendicantes permitia que não precisassem de “fazen-
das neste Estado, só com o trabalho dos índios das suas aldeias, vivem com a 
mesma riqueza, passam com a mesma abundância, e as mantém do mesmo 
modo que as outras Religiões que aqui têm aldeias e Fazendas”.20

Outra acusação importante e antiga em relação aos missionários, inclu-
sive os capuchos, seria uma possível incitação aos índios contra os coloniza-
dores. De acordo com o governador, os trabalhadores indígenas das missões, 
cedidos ao serviço da administração, resistiam a esse trabalho e “se metem [...] 
no mato, de onde não há forças humanas que os possam extrair”. Ainda de 
acordo com o governador, a saída seria forçar os fugitivos a reaparecem utili-
zando suas famílias como chamariz, levadas a povoamentos fortalezas para que 
fosse tentar resgatá-los, e assim sendo recapturados.21

As tensões entre governador e capuchos de Santo António não dimi-
nuíram após a aplicação do Diretório dos índios e da secularização das vilas 
em 1757. Em 1759, Mendonça Furtado acusava ao secretário de Estado da 
Marinha e do Ultramar, Tomé Joaquim Corte Real, os capuchos de inflacio-
narem o valor de suas côngruas, “sem mais fim que o quererem-se enriquecer, 
apesar do santo e estreitíssimo voto de pobreza que professam”.22 

É provável que o governador exagerasse em relação à independência das 
missões, mas a prosperidade das mesmas principalmente diante dos desafios 
encontrados pelos povoados coloniais era latente e constante fonte de riva-
lidades entre missionários e moradores. No caso particular dos capuchos de 
Santo António, eram constantemente acusados de romper seu voto de pobreza 

19	 Idem, p. 337-338. 
20	 MENDONÇA. A Amazônia na Era Pombalina, vol. II, p. 117. 
21	 Idem, vol. I, pp.525-526.
22	 Ofício do governador e capitão general do Estado do Maranhão e Pará, Francisco Xavier de 

Mendonça Furtado, par ao secretário de Estado da Marinha e Ultramar, Tomé Joaquim da 
Costa Corte Real. AHU, Pará (Avulsos), cx. 44, doc. 4042.



183  

à custa do trabalho dos índios e empobrecimento dos moradores, acusações 
muito comuns durante a primeira metade dos setecentos. 

O conflito não se restringia somente ao poder secular. Os bispos do Pará 
e do Maranhão sempre entenderam que sua jurisdição deveria se estender as 
missões religiosas, com forte resistência de todas as ordens regulares, que com-
preendiam serem independentes da autoridade episcopal, devido a privilégios 
e isenções concedidas por Roma devido aos desafios do trabalho missionário. 23 
Por outro lado, o cargo do bispo era entendido pela coroa por um viés dúplice: 
eram tanto líderes religiosos, quanto agentes políticos. Assim, o critério utili-
zado para selecioná-los variava de acordo com a perspectiva do governante. A 
partir da segunda metade do século XVIII, essa perspectiva era focada no for-
talecimento do poder régio frente a influência da igreja.24Assim, as tentativas 
das autoridades episcopais de submeterem a ação missionária à sua jurisdição, 
poderia significar também uma submissão maior do clero regular ao poder 
régio. 

No caso particular do Estado do Grão-Pará e Maranhão, com as grandes 
extensões de terra do estado, esse controle era instável. Até a primeira metade 
dos setecentos, (quando ainda se tratava do Estado do Maranhão e Grão-
Pará), era difícil para o antístite, com a sede da diocese em São Luís, exercer 
qualquer tipo de poder sobre as missões do Pará, assim como tornava mais fácil 
aos regulares resistirem às visitações. No entanto, a partir da criação do bispado 
do Pará pelo papado, por iniciativa do rei D. João V, em 1720, os bispos que 
ocuparam a diocese tenderam a lutar para expandir sua jurisdição sobre as 
missões. O caso da infame disputa pela jurisdição das missões entre o primeiro 
bispo do Pará, o carmelita D. fr. Bartolomeu do Pilar, e a Companhia de Jesus 
é, nesse sentido simbólico.25A luta demorou a encerrar-se, com uma conclusão 

23	 BOXER, C.R. A Igreja militante e a Expansão Ibérica (1440-1770). São Paulo: Companhia das 
Letras, 2007, p. 86; FRAGOSO, Os Aldeamentos franciscanos no Grão-Pará, p. 141.

24	 PAIVA, Os Bispos de Portugal e do Império (1495-1777). pp. 526-559; SOUZA, “Igreja e Estado 
no Período Pombalino”, p. 222.

25	 Analisamos brevemente o caso em nossa tese de doutorado: CARVALHO JÚNIOR, Roberto 
Z. “Dominar homens ferozes”: missionários carmelitas no Estado do Maranhão e Grão-Pará (1686-
1757). PPGH/UFBA: Salvador, 2015.

“Suas imaginações sãos as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades antoninos no Estado...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL184  

tempos após a morte do bispo, com decisão régia favorável a diocesano tanto 
na década de 1730, quanto na década de 1740. 26 

D. fr. Miguel de Bulhões, bispo do Pará a partir de 1751 possuía mais 
vantagens no confronto com os missionários. Em provisão régia de 1751, esta-
belecida de acordo com decisão do Tribunal de Consciência e Ordens, D. José 
I resgatou ordem de seu antecessor, estabelecendo que o governo diocesano 
nas missões amazônicas se exerceria da mesma forma que em Goa, com visi-
tações episcopais às missões do sertão.27 A reação missionária foi considera-
velmente hostil, alegando que “antes largariam as missões que sujeitarem-se 
ao ato da Visita”. Essa resposta reforça tanto na autoridade episcopal quanto 
para a coroa a necessidade de substituir o clero regular por padres seculares na 
administração das missões. A dificuldade para a empreitada estava em arranjar 
o corpo clerical necessário para ocupar as missões no lugar dos regulares, pois 
não existiam seculares o suficiente no estado para tanto.28 

O discurso do bispo alinhava-se ao de Mendonça Furtado, pois alegava 
que o domínio tanto secular quanto espiritual das missões impedia os regula-
res de agirem com imparcialidade, comprometendo inclusive a autoridade da 
Junta das Missões, principal tribunal regulatório sobre a liberdade dos índios 
e a ação missionária, e órgão para onde convergiam as demandas dos setores 
mais importantes da sociedade colonial.29 De acordo com o bispo, na Junta das 
Missões, onde os padres regulares seriam os “Juízes Supremos das escravidões e 
liberdades dos índios”, o que era um contrassenso para o diocesano, pois como 
seria do interesse dos padres regulares a manutenção da escravidão indígena, 
eles não poderiam julgar “as causas (...) na Junta com retidão e justiça”. Diante 
desse problema, era necessário que o poder missionário fosse contestado, “por 

26	 Cópias de cartas régias em anexo. Requerimento dos religiosos reformados de São Francisco do 
Maranhão ao rei D. João V. 5 de novembro de 1744. AHU, Maranhão (Avulsos), cx. 28, doc. 
2878.

27	 Ofício do governador interino do Estado do Maranhão e Pará, Bispo do Pará, D. fr. Miguel de 
Bulhões e Sousa para o secretário de Estado da Marinha e Ultramar, Tomé Joaquim da Costa 
Corte Real. Pará, 3 de junho de 1757. AHU, Pará (Avulsos), cx. 42, doc. 3868.

28	 Provisão do rei D. José I para o bispo do Pará, D. Fr. Miguel de Bulhões e Souza. Lisboa, 26 de 
Abril de 1751. AHU Pará, (Avulsos), cx. 32, doc. 3036.

29	 MELLO, Márcia Eliane A. S., “As Juntas das Missões ultramarinas na América portuguesa 
(1681-1757)”. Anais da V Jornada de História Setecentista. Curitiba: Aos Quatro Ventos, 2003; 
MELLO, E. A. S. Fé e Império: a Junta das Missões nas Conquistas Portuguesas. Manaus: Editora 
da Universidade Federal do Amazonas, 2009.



185  

serem evidentes os injustos motivos que os obrigavam a favorecer presente-
mente a escravidão dos índios”.30

Da mesma forma que ocorreu com o governador do estado, a seculari-
zação das vilas e remoção dos missionários dos aldeamentos não amenizou 
inicialmente as relações entre autoridades episcopais e o clero regular, mesmo 
aquele que permaneceu ativo, trabalhando nas paróquias do sertão amazônico. 
Apesar de reconhecer que não possuiria sacerdotes necessários para preencher 
as paróquias e da necessidade que alguns regulares permanecessem nas vilas, D. 
fr. Miguel de Bulhões não parava de tentar interceder no governo das ordens, 
principalmente dos frades capuchos.

Em 1759, dava suporte às queixas de Mendonça Furtado para o secretário 
do Ultramar, Joaquim Corte Real sobre os frades capuchos inflacionarem os 
valores das côngruas que lhes deveriam ser pagas. Também fazia alarido contra 
fr. João da Salvação, antonino chegado recentemente ao estado, cuja função era 
a de reformar os frades de Santo António, de acordo com as mudanças insti-
tuídas por D. José I, e que não teria nenhum apreço pelo diocesano. Segundo 
D. fr. Miguel de Bulhões:

As suas imaginações são as mesmas que as dos antigos missionários. Com 
eles foi criado, e no tempo deles governou este convento pelos anos de 
50, 51 e 52, tendo eu já ano e meio deste Bispado, costumando os ditos 
missionários sem atenção ao seu Sagrado Instituto, comerciar com tanta 
publicidade e escândalo [...], não fez que o dito padre reformasse tão pés-
simos e abomináveis costumes, lembrando-se da estreitíssima pobreza que 
professa esta religião.31

Além de questionar a competência de fr. João da Salvação, D. fr. Miguel 
de Bulhões questionava também a formação dos religiosos capuchos que iam 
para o Grão-Pará e Maranhão, que segundo ele, eram “coristas”, e que “vie-
ram praticamente mandados para aprender Filosofia e Teologia no mesmo 

30	 Ofício do governador interino e bispo do Pará, D. Fr. Miguel de Bulhões e Sousa para o 
Secretário dos Negócios Estrangeiros e da Guerra, Sebastião José de Carvalho e Mello. Pará, 9 
de setembro de 1756. AHU. Pará (Avulsos), cx. 41, doc. 3784.

31	 Ofício do Bispo do Pará, D. fr. Miguel de Bulhões e Sousa para o secretário de Estado da 
Marinha e Ultramar, Tomé Joaqui da Costa Corte Real. Pará, 23 de fevereiro de 1759. AHU, 
Pará (Avulsos) cx. 44, doc. 4049.

“Suas imaginações sãos as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades antoninos no Estado...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL186  

convento”. A opinião de D. fr. Bulhões sobre estes religiosos refletia sua posi-
ção sobre os capuchos na colônia.

Ecoando as queixas do bispo do Pará, estava também o bispo do 
Maranhão, D. Fr. António de São José, que acusava os missionários de “trai-
dores”, além de agradecer a D. José I por este ter tomado a decisão que o bispo 
julgava correta: substituir por párocos seculares o clero regular das missões, 
que somado ao processo de secularização das missões, transformadas em vilas, 
teria servido ao fortalecimento do bispado, em detrimento do poder regu-
lar.32 No entanto, diferente de D. fr. Miguel de Bulhões, o bispo do Maranhão 
acabou expulso da capitania e encarcerado, como resultado de discordâncias 
com o poderoso ministro Sebastião José de Carvalho e Melo, e disputas com 
o governador da capitania, Joaquim de Mello e Póvoa.33 Recluso no convento 
de Leiria, o bispo pareceu arrepender-se de sua postura com os missionários, 
pois em apelação pelo fim de sua reclusão à rainha, D. Maria I, elogiava os 
regulares, pois “cuidavam bem de suas ovelhas”. De acordo com o bispo: “Eles 
lhes ensinavam a doutrina, eles as instruíram na gramática, retórica, filosofia 
e teologia; Eles no púlpito e no confessionário eram úteis operários da vinha 
do senhor [...]”, que, no entanto foram tratados com “tirania” por parte do ex-
-governador Mendonça Furtado e por Carvalho e Melo, naquele momento 
como Conde de Oeiras, e centralizando as decisões régias em seu gabinete.34 

Apesar das tensões crescentes entre a administração colonial e episcopal 
contra os clero regular, os capuchos continuaram a expansão de suas missões 
durante os primeiros anos da década de 1750. Fundaram uma nova missão (de 
Santa Ana, sem identificação de que povos habitavam ali). Em 1753, requisi-
tavam a D. José I a proibição de qualquer religioso que quisesse sair do estado 
para o reino, assim como o pagamento do viático a um grupo de antoninos 
que vinha de Lisboa para a colônia (em que chegaram somente em 1755), pois 
necessitariam dessa mão de obra para o trabalho evangelizador. Todas essas 

32	 Carta do bispo do Maranhão, D. fr. António de São José ao rei D. José I. São Luís do Maranhão, 
27 de fevereiro de 1759. AHU, Maranhão (Avulsos), cx. 39, doc. 3809; Carta do bispo do 
Maranhão, D. fr. António de São José ao rei D. José I. São Luís do Maranhão, 3 de dezembro de 
1760. AHU, Maranhão (Avulsos), cx. 40, doc. 3894.

33	 PAIVA, Os Bispos de Portugal e do Império (1495-1777), p. 529.
34	 A extensão do conflito do bispo com o governador é mais abrangente e envolveu Pombal, que 

como secretário de Estado, indeferiu o pedido do diocesano em passar as posses dos missionários 
para a Diocese do Maranhão. Representação para a rainha D. Maria I. 1769. AHU, Maranhão 
(Avulsos), cx. 40, doc. 3904.



187  

medidas, necessárias para a manutenção da ordem no Grão-Pará.35 Tais movi-
mentos por parte dos religiosos capuchos também nos sugerem que, apesar de 
todas as críticas e contenciosos na colônia, não havia sinal por parte deles de 
consciência sobre a mudança profunda em curto prazo, articulada pelo gover-
nador, o bispo e a coroa.36

O Diretório dos Índios e a decadência missionária

Apesar de pensadas e elaboradas desde o início da década, as leis e ins-
truções régias que alteraram a paisagem administrativa e religiosa da colônia 
somente foram publicadas em 1757. De forma resumida, eram estas: o alvará 
de 7 de junho de 1755 que instituía o Diretório dos Índios, e concebia uma 
liberdade tutelada e sob o governo dos diretores aos índios das missões;37 a 
transformação das missões religiosas em vilas e lugares seculares, onde habi-
tariam tanto indígenas quanto moradores brancos; a remoção de boa parte 
do corpo missionário (expulsos para o reino como jesuítas e mercedários ou 
trancafiado em seus conventos, como franciscanos da Beira e piedosos), que 
deveria ser substituído por párocos seculares, escolhidos pelo bispo.

A reação do clero regular quando do anúncio das reformas, na Junta das 
Missões, foi a aceitação. Apesar de posteriormente ocorrer alguma resistência, 
os Provinciais de cada ordem religiosas decidiram pela entrega dos cargos de 
missionários. Ainda assim, apesar da aceitação dos Superiores dos missioná-
rios, a ausência de padres seculares para ocupar as paróquias obrigou o bispo a 

35	 Respectivamente: Requerimento do Procurador-Geral da Província de Santo António para o Rei 
D. José I. 13 de janeiro de 1755. AHU, Maranhão (Avulsos), cx. 35, doc. 3499; Requerimento do 
Provincial da Província de Santo António de Portugal e do Estado do Grão-Pará para o rei D. 
José I. 3 de abril de 1753. AHU, Pará (Avulsos) cx. 34, doc. 3178; Requerimento do Procurador 
Geral do convento de Santo António do Grão-Pará, fr. Jose do Sacramento para o rei D. José I. 
8 de abril de 1755. AHU, Pará (Avulsos), s/c, doc. 3536.

36	 A percepção também não surgia entre os jesuítas, aparentemente. P. João Daniel (S.J.) lembrava 
a visitação feita por D. fr. Miguel de Bulhões às missões (provavelmente com o governador), o 
que teria reforçado no bispo a importância do clero regular na administração secular das missões. 
Para o jesuíta, a opinião do bispo somente se alteraria em 1757, quando “mudaram-se os tempos” 
e o bispo viu a necessidade de acabar com o poder dos missionários. DANIEL, Pe. João (SJ). 
Tesouro descoberto no máximo Rio das Amazonas (1722-1776). Rio de Janeiro: Contraponto, 2004, 
vol. II, p. 344. No entanto, dois anos antes, já estava pronto as ordens e instruções régias que im-
plodiriam esse poder, e em 1751 o bispo antes mesmo de fazer a visitação, já defendia a troca do 
clero regular pelo secular nas missões. Provisão (1751). AHU, Pará (Avulsos), cx. 32, doc. 3036.

37	 Cartas do Bispo do Pará para o Rei D. José I, 27 de agosto de 1757, AHU, Pará (Avulsos), Cx. 
42, D. 3890.

“Suas imaginações sãos as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades antoninos no Estado...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL188  

manter em “lugares”38 e algumas vilas párocos regulares interinos enquanto não 
conseguia ocupar a vacância dos postos com membros do hábito de São Pedro, 
pedindo aos provinciais de cada ordem prelados que “pudessem desempenhar 
dignamente as obrigações”.39

Alguns fatores podem explicar o porquê somente a Ordem do Carmo e, 
em maior número, os capuchos de Santo António permaneceram para servir 
como auxiliares ao poder episcopal, ainda que o bispo demonstrasse pouca 
simpatia a qualquer uma das ordens regulares. 

A companhia de Jesus seria expulsa em definitivo. Os conflitos que 
levaram a sua dissolução, suas muitas posses no estado, e a rivalidade com 
Sebastião José de Carvalho e Melo exigiam essa saída. Da mesma forma, os 
mercedários também não teriam sua presença admitida, tanto por sua origem 
espanhola quanto por suas fazendas, tomadas pela administração colonial. A 
única ordem com fazendas de gado a permanecer no estado foi a Ordem do 
Carmo, provavelmente por sua experiência missionária no Rio Negro, região 
de fronteira em disputa com os espanhóis. Mesmo assim, as fazendas e posses 
carmelitas também foram confiscadas. 

Os padres capuchos não possuíam fazendas, mas a produção de suas mis-
sões era considerável, principalmente aquelas da Ilha de Joanes. No entanto, 
nesse cenário, é possível especular que uma grande diversidade de casas pro-
vinciais atrapalharia o controle destas pelo poder episcopal. Dessa forma, fran-
ciscanos da Conceição foram enclausurados em seu convento, na cidade de 
São Luís, enquanto piedosos foram expulsos para o reino, junto com jesuítas 
e mercedários. 

Há outras possibilidades para a permanência antonina. Pode-se consi-
derar sua influência entre membros do governo colonial e reinol ainda que de 
forma especulativa. Em 1751, D. José I declarava que a Província de Santo 
António de Portugal estava sob proteção régia, em homenagem a seu traba-
lho tanto no reino quanto nas missões “que exercitam no Grão-Pará”, missões 

38	 A expressão “Lugar” aqui faz referência a uma pequena povoação, intermediária entre uma vila e 
uma aldeia. 

39	 Ofício do governador interino do Estado do Maranhão e Pará, Bispo do Pará, D. fr. Miguel de 
Bulhões e Sousa para o secretário de Estado da Marinha e Ultramar, Tomé Joaquim da Costa 
Corte Real. Pará, 3 de junho de 1757. AHU, Pará (Avulsos), cx. 42, doc. 3869.



189  

estas que o rei considerava fundamentais para a proteção do estado e vassali-
zação dos povos autóctones.40 

Além de um possível favorecimento régio, outra possibilidade seria a 
influência exercida sobre o governador e o bispo por um capucho de Santo 
António, chamado fr. Dionísio de São Francisco. Pouco se sabe sobre o frade, 
somente o que o governador informa, e aparentemente, Mendonça Furtado 
tinha fr. Dionísio em alta estima, descrevendo-o como “dos poucos que ali 
compreende que começavam alguns sentimentos de religiosos e que cuidava 
mais na sua obrigação”. Segundo o governador, o frade tinha sido provincial 
da ordem no Pará, e por insistência do próprio Furtado e do bispo, retornou 
ao cargo. No entanto, como Provincial, teve problemas, pois de acordo com o 
governador:

[...] um levantado a que aqui se chama Presidente das Missões, que não 
tem cuidado senão fazer violência às aldeias, como eu presenciei muitas 
[...]. E querendo o prelado evita-las e faze-las conter, ele e os seus auto-
res, o vão perseguindo [...] querendo que o mesmo presidente e os que cá 
mandaram, que ele sem justiça ou razão alguma, e até contra as regras da 
sua mesma Religião, junte quanto dinheiro puder para os fins que a eles 
lhe parecerem [...].41

Não é possível saber a gravidade da cisão interna que ocorria entre esses 
religiosos. Mas elas se mantiveram com a substituição de fr. Dionísio pelo novo 
provincial, fr. Francisco de Santa Teresa, que o governador descreve como “um 
dos maiores velhacos, régulo absoluto que eu conheço; tem atormentado ao 
seu antecessor sendo a melhor coisa que achei neste Estado homem de vida 
inculpável”.42 Por provocação a fr. Santa Teresa ou afinidade com fr. Dionísio, 
o governador resolveu tomar o último como confessor, e acompanhante em 
viagens pelo sertão, substituindo o confessor anterior, o jesuíta José da Gama 
(expulso com o resto de seus irmãos de hábito).

40	 Alvará Régio. Lisboa, 23 de março de 1751. ARQUIVO NACIONAL DA TORRE DO 
TOMBO (ANTT), Província de Santo António, Documentos Régios, mç. 1, fls. 40-41. 

41	 Ofício do governador e capitão general do Estado do Maranhão e Pará, Francisco Xavier 
de Mendonça Furtado para o secretário de Estado dos Negócios Estrangeiros e da Guerra, 
Sebastião José de Carvalho e Melo. Arraial de Mariuá (Rio Negro), 22 de novembro de 1755. 
AHU Pará (Avulsos), cx. 39, doc. 3688.

42	 MENDONÇA, A Amazônia na Era Pombalina, vol. III, pp. 318-319.

“Suas imaginações sãos as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades antoninos no Estado...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL190  

 É difícil saber se houve de fato alguma influência de fr. Dionísio na 
decisão de conservar os antoninos na colônia, ou mesmo se o frade teria dispo-
sição em argumentar a favor de seus irmãos. Como alternativa, alguns critérios 
importantes podem ter pesado na escolha, como a primazia do convento de 
Santo António, há mais tempo na cidade de Belém, e provavelmente o tra-
balho missionário dos capuchos de Santo António no Cabo do Norte, outra 
área de constantes disputas entre potências coloniais europeias, nesse caso com 
franceses. Por outro lado, foi utilizada pelo secretário Carvalho e Melo como 
justificativas para a remoção das casas menores a ausência de licenças para 
missionar no estado do Pará e a ilegalidade da construção de conventos e hos-
pícios onde já habitavam os frades antoninos.43

Presença contínua no Grão-Pará e Maranhão 

As mudanças impostas a partir das reformas josefino-pombalinas não 
amainaram as tensões entre a administração colonial e o clero regular. No caso 
dos capuchos, especificamente, apesar de submetidos à autoridade episcopal, 
ainda entravam em conflito constante com representantes do poder secular. 
Importante lembrar que, em 1759, Mendonça Furtado acusava os frades de 
fraudar as contas enviadas à coroa para o cálculo de suas côngruas anuais.

Bernardo de Melo e Castro, sucessor de Mendonça Furtado (agora secre-
tário de Estado), acusava, em 1761, os religiosos de serem possuidores de “um 
grande número de índios”, que mantinham em “escandalosa escravidão”.44 Já o 
governador da capitania do Maranhão, Joaquim de Melo e Póvoas, em 1763, 
defendia os franciscanos como “os únicos que vivem como religiosos e se fazem 
dignos da maior atenção”. Em oposição, criticava os carmelitas em São Luís. 
Contestava também a autoridade da Junta das Missões, esvaziada, para julgar 
a liberdade dos índios, pois a ingerência dos religiosos nesse tema foi abolida 
pela coroa.45 

43	 Idem, vol. II, pp. 470-472. 
44	 Ofício do governador e capitão-general do Estado do Pará e Maranhão, Manuel Bernardo 

de Melo e Castro para o Secretário de Estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de 
Mendonça Furtado. Pará, 5 de outubro de 1761. AHU, Pará (Avulsos), cx. 50, doc. 4611.

45	 Carta do governador da capitania do Maranhão, Joaquim de Melo e Póvoas para o secretário 
de Estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonça Furtado. Maranhão, 3 de 
agosto de 1762; Ofício do governador da capitania do Maranhão, Joaquim de Melo e Póvoas 



191  

As relações entre padres regulares e governo diocesano estabilizaram na 
década de 1760, após o a expulsão de boa parte dos missionários e a presença 
em número considerável de frades capuchos de Santo António nas vilas e luga-
res. A perda do poder secular por parte dos missionários e sua submissão à 
autoridade episcopal pesou na pacificação. Se D. fr. Miguel de Bulhões e D. 
fr. António de São José, diocesanos do Pará e do Maranhão, respectivamente 
faziam ataques concisos entre 1759 e 1760, o beneditino D. fr. João de São 
José, bispo do Grão-Pará, em seu diário de viagem e visitações às vilas da dio-
cese tratava, os frades capuchos que trabalhavam nas paróquias como aliados. 
Segundo D. fr. João, os frades de Santo António “com desinteresse exemplar 
deixaram vestígios de observância, religião e pobreza de espírito em muitas 
partes, com tanta edificação, que é uma das ordens que mais ajudam a igreja, e 
de quem fiamos sem cuidado maior as nossas ovelhas atualmente”.46

É importante notar que, apesar desses entreveros constantes com bis-
pado e a governadoria do estado, mesmo após aplicação das reformas, os capu-
chos de Santo António se reorganizaram de acordo com o espírito dos novos 
tempos, e solidificaram sua presença em um cenário onde continuavam a ser 
necessários, além de ter capilaridade considerável entre as populações do sertão 
do Grão-Pará; dos povoamentos visitados por D. fr. João, em ao menos seis, o 
diocesano diz ter encontrado frades capuchos como párocos. E essas paróquias 
não estavam restritas a lugares, como planejou fr. Miguel de Bulhões em 1757, 
quando requisitou a ajuda dos capuchos, mas também vilas como Cametá, 
Porto de Moz e Franca, onde administravam o ofício espiritual não somente 
para indígenas, mas também para moradores.47 

Um frade importante para esse contexto foi fr. João da Salvação, reforma-
dor da ordem no Estado entre as décadas 1750 e 1760. O reformador já fora 
alvo de reclamações por parte do bispo, com quem tinha claras animosidades.48 
No entanto, apesar da oposição diocesana, fr. Salvação acumulava prestígio 

para o secretário de Estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonça Furtado. 
Maranhão, 14 de julho de 1763. AHU, Maranhão (Avulsos), cx. 41, doc. 4017.

46	 SÃO JOSÉ, D. Fr. João de. “Viagem e Visita do Sertão, em o Bispado do Grão-Pará, em 1762 e 
1763”. In: Jornal do Instituto Histórico Geográfico Brasileiro. Rio de Janeiro: Typographia de João 
Ignácio da Silva, Tomo IX, 2.ª Edição, 1869, p. 65.

47	 SÃO JOSÉ, “Viagem e Visita do Sertão, em o Bispado do Grão-Pará, em 1762 e 1763”, pp. 
70-104, 477-497.

48	 Ofício do Bispo do Pará, (1759). AHU, Pará (Avulsos) cx. 44, doc. 4049.

“Suas imaginações sãos as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades antoninos no Estado...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL192  

dentro e fora da ordem. Além de reformador da ordem e frade pregador, era 
ex-comissário provincial da ordem no Pará, examinador sinodal, visitador da 
Ordem de Santo António, ex-comissário geral da ordem em Portugal, além de 
ter assumido o cargo de deputado da Junta das Missões.49 Como visitador e 
reformador, cabia a ele decidir que rumos a Ordem de Santo António no Pará 
deveria assumir, o que fez apesar dos protestos de D. fr. Miguel de Bulhões, que 
pretendia ter ingerência sobre as ordens que permaneceriam atuantes na colô-
nia. Fr. João da Salvação também atuou sobre as irmandades seculares na colô-
nia, reformando a Ordem Terceira de São Francisco, uma das maiores e mais 
importantes ordens terceiras do Estado, cujo comissário, o carmelita fr. João do 
Monte Carmelo impedia a aceitação de membros indígenas. Fr. Salvação agiu 
de acordo com o estipulado pelo Diretório dos Índios, que permitia o acesso de 
indígenas a irmandades seculares, destituiu o carmelita de seu comissariado e 
o enviou de volta ao reino e liberou o acesso à Ordem Terceira para indígenas. 
50Seria da responsabilidade de fr. Salvação também a reforma dos capuchos da 
Conceição, naquele contexto, enclausurados em seu convento no Maranhão. 
Porém, estando a diocese do Maranhão com sede vacante, a jurisdição era do 
bispo do Pará, e o diocesano, disposto a limitar a ação do reformador, impediu 
que fr. Salvação exercesse qualquer ingerência em outra casa capucha que não 
fosse a de Santo António. 

A necessidade da ação clerical na colônia era tão considerável, mesmo 
após secularização das vilas, que os frades presentes no Estado não possuíam 
número suficiente. Fr. Bernardo de Santa Clara, provincial da ordem em 1764 
no Pará, pediu a Mendonça Furtado, secretário de Estado da Marinha e do 
Ultramar naquele ano, que requisitasse ao provincial antonino em Portugal a 
vinda de mais religiosos para a colônia, pois os 23 frades que possuía traba-
lhando nas vilas e lugares não eram o suficientes, e nem havia “clérigos” (padres 

49	 Ofício do Capelão fr. João da Salvação para o secretário de Estado da Marinha e Ultramar 
Francisco Xavier de Mendonça Furtado. Convento de Santo António do Pará, 12 de setembro 
de 1760. AHU, Pará (Avulsos), s/c, doc. 4281.

50	 Ofício dos religiosos da Ordem Terceira da Penitência de São Francisco da cidade do Pará para o 
secretário da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonça Furtado. Pará, 11 de setembro 
de 1760. AHU, Pará (Avulsos), cx. 47, doc. 4270. 



193  

seculares) para ocupar as paróquias vacantes.51 Essa presença estendeu-se ao 
longo das próximas décadas. 

Na década de 1780, fr. António do Nascimento, frade pregador do con-
vento no Pará, requisitava ao seu prelado em Lisboa o reconhecimento dos 
religiosos antoninos que fossem pregadores, trabalhassem no estado e que 
possuíssem “25 anos de hábito”, retornarem ao reino. Diz fr. Nascimento que 
fazia aquela requisição com atraso, pois trabalhava “em aldeias distantes no 
Grão-Pará”.52

 Assim, é possível perceber que a ação capucha não se encerrou com a 
desarticulação do poder missionário no estado, durante o governo de Mendonça 
Furtado. Os frades de Santo António ocuparam os lugares que deveriam ser 
em parte do clero secular, mas também ocuparam antigas missões pertencentes 
a outras ordens religiosas. Sua experiência como missionários permitiu que 
permanecessem no trabalho de párocos das vilas, mesmo que tivessem que 
lidar tanto com as cobranças dos governos administrativos e episcopais quanto 
com a autoridade dos diretores. Submeteram-se à autoridade régia e reorgani-
zaram-se de acordo com a política de D. José I e do Marquês de Pombal para a 
colônia, que por sua vez, levaram as vilas, antigas missões, a um lento processo 
de decadência. 

51	 Ofício de fr. Bernardo de Santa Clara para o Secretário de Estado da Marinha e Ultramar, 
Francisco Xavier de Mendonça Furtado. Convento de Santo António do Pará, 30 de setembro 
de 1764. AHU, Pará (Avulsos), cx. 57, doc. 5171.

52	 Requerimento de fr. António do Nascimento. Convento do Pará, s/d. ARQUIVO NACIONAL 
DA TORRE DO TOMBO [ANTT], Província de Santo António, Processos de Jubilação, mç. 2. 

“Suas imaginações sãos as mesmas que a de Antigos Missionários”: frades antoninos no Estado...





CAPÍTULO 8

AS CONFISSÕES D’AQUÉM E D’ALÉM 
MAR – O SACRAMENTO DA CONFISSÃO NO 

REINO E NO ULTRAMAR – SÉCULO XVII

Sarah dos Santos Araujo1

Introdução

A confissão vai ser oficializada como parte dos sacramentos da Igreja 
Católica no Concílio de Trento. Mas antes do século XVI a prática 
já era realizada em diversas regiões da Europa, ainda que sem um 

padrão determinado; a confissão, então, era feita pelo menos uma vez ao ano, 
na Quaresma, período em que os pecados eram absolvidos pelos prelados.

Criados ao longo do período medieval para orientar os padres, os manuais 
de confissão surgiram justamente para afirmar um modelo de sacramento que 
seria utilizado inclusive na Idade Moderna2. Em Portugal, é possível encontrar 
vários desses manuais impressos, desde o século XVI, e disseminados ao longo 
do século XVII, com todas as permissões ditadas a respeito do seu conteúdo3.

1	 Mestra em História Social e Doutoranda pela Universidade Federal do Amazonas, professora 
de rede estadual de ensino do Estado do Amazonas – SEDUC e do Centro Universitário do 
Norte – UNINORTE. Contato – araujosarahsantos@gmail.com

2	 DELUMEAU, Jean. A confissão e o perdão: as dif iculdades da confissão nos séculos XIII a XVIII. 
Trad. Paulo Neves. São Paulo: Companhia das Letras, 1991.

3	 MACEDO, José Rivair. Os manuais de confissão luso-castelhanos dos séculos XIII-XV. Revista 
Aedos, V.2, n.2, 2009. LOPES, Bárbara Macagnan. Os Pecados em manuais de confessores ibé-
ricos (séculos XIV-XVI). Revista Aedos, v. 3, n. 9, 2011.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL196  

Destacamos também o potencial que os catecismos oferecem para o 
estudo das confissões, uma vez que neles se encontram maiores detalhes sobre 
o universo ritualístico da Igreja Católica4. O que nos leva a uma discussão mais 
extensa, e diante disso vamos partir da leitura de alguns documentos especí-
ficos direcionados ao ensino da doutrina cristã na colônia, traçando paralelos 
com os catecismos que eram usados em Portugal. Nosso objetivo é identificar 
as similaridades, contradições e ambiguidades entre os documentos produzi-
dos e as práticas realizadas no mundo colonial. 

Precisamos destacar que antes do Concílio Tridentino as missões na 
colônia já estavam sendo realizadas e um modo de converter e catequizar as 
populações indígenas já era traçado5. De acordo com Cândida Barros, pode-
mos dividir as ações para conversão implementadas pelos missionários nas 
colônias em dois momentos, um antes de Trento e um após a realização do 
concílio. O primeiro momento se configuraria com padre Manuel da Nóbrega 
conduzindo a política de evangelização “ao modo gentio”:

A política de Nóbrega de aproximar a evangelização ao modo gentio con-
tribuiu para que o texto da doutrina em tupi fosse assimilado à oratória 
tupi dos pajés e dos profetas. Essa política dos primeiros anos dos jesuítas 
no Brasil representou usar a prática da doutrina no espaço, o tempo e a 
retórica do pajé e do “senhor da fala”, figuras reconhecidas na cultura tupi 
como tendo capacidade de oratória. Os grupos tupi eram mencionados 
como apreciadores dos discursos públicos pela importância que davam aos 
“senhores da fala”6.

Nesse primeiro momento, podemos observar uma tentativa de se apro-
priar de elementos da cultura indígena para introduzir a doutrina cristã. 
Manuel da Nóbrega, primeiro provincial da Companhia de Jesus no Brasil, 
vai ver na representatividade dos pajés como “senhores da fala”, um meio de 
conduzir as populações indígenas no caminho da fé cristã. 

4	 FERNANDES, Maria de Lurdes Correia. Do manual de confessores ao guia de penitentes. 
Orientações e caminhos da confissão pós-Trento. Via Spiritus, v. 2, 1995.

5	 BARROS, Cândida. Interpretes e confessionários como expressões de políticas linguísticas da Igreja 
voltadas à confissão. D.E.L.T.A, v. 7, n. 2, 2011.

6	 BARROS, Cândida. Notas sobre os catecismos em línguas vernáculas das colônias portuguesas (séculos 
XVI e XVII). Academia-Edu. julho 2001. p. 25.



As confissões d’aquém e d’além mar – O sacramento da confissão no Reino e no Ultramar – século XVII 197  

Sobre o segundo momento, após Concílio de Trento, uma nova dinâmica 
é estabelecida de acordo com a pesquisa de Cândida Barros; a autora destaca 
que a inserção da cultura do gentio deixa de fazer parte do repertório dos 
missionários:

Um quarto de século depois do início da evangelização entre os índios, a 
política jesuítica adotada não parece mais se enquadrar com aquela defen-
dida por Nóbrega de usar modos gentios na pregação. Não se encontra 
mais descrições de evangelização usando a retórica e cerimonial dos senho-
res da fala. As missões não eram mais itinerantes e as pregações se faziam 
nos púlpitos das igrejas construídas nas aldeias jesuíticas e não mais no 
espaço dos “senhores da fala”7. 

Vemos a partir de então, uma nova dimensão para ação missionária nas 
colônias. Na tentativa de conter propostas sincréticas de culto, os modos de 
evangelizar vão ser pautados no modelo de pregação ao “modo dos brancos” 
como era feito na Europa. Essa escolha tem consequências na forma de agir 
dos missionários, e podemos dizer que, diante de um modelo de doutrina que 
ainda passava por transformações, ele não foi completamente padronizado. 
Assim, a introdução dos catecismos ou confessionários, moldados a partir dos 
que já circulavam na Europa, é o percurso que tomaremos para observar como 
se efetivou um modelo de instrumentalização da fé que foi ensinada às popu-
lações indígenas.

Cândida Barros apresenta em suas notas de pesquisa uma distinção básica 
entre as missões espanholas e portuguesas: enquanto os missionários espa-
nhóis realizavam concílios provinciais que os atualizavam sobre a doutrina que 
vinha sendo aplicada na Europa, o mesmo não acontecia nas possessões portu-
guesas8. Ainda que se pautando naquilo que foi pensado em Trento, vemos que 
até se consolidarem as formas de ensinar a doutrina cristã, cada colônia busca 
caminhos de adaptação e missões que atuaram no Maranhão e Grão-Pará 
vivenciaram suas experiências de forma distinta de outras regiões do além-mar.

7	 BARROS, Maria Cândida D. M. Notas sobre os catecismos em línguas vernáculas das colônias por-
tuguesas (séculos XVI e XVII). p.27.

8	 BARROS, Cândida D. M. Notas sobre os catecismos em línguas vernáculas das colônias portuguesas 
(séculos XVI e XVII). p. 12



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL198  

 No Reino, as orientações já estavam dadas para serem feitas no con-
fessionário por clérigo instruído na teologia e na fé. Apesar de o domínio 
da Teologia ainda ser deficitário em parte do corpo eclesiástico, as orienta-
ções têm objetivos de serem as mais simples para que possam ser facilmente 
compreendidas:

[...] Procuramos em toda doutrina. quanto foi possível fugir de pontos de 
Teologia que poderiam parecer ser mais pera letrado que pera meninos. 
Mas como muitas cousas da Doutrina Cristã seja o mais alto e mais subido 
de toda a Teologia principalmente os artigos da Fé, que todos devem saber 
os quais são princípio donde toda Teologia nasce. Quanto mais, que se 
há de ter respeito, que a doutrina não se fez somente pera os meninos, 
mas tanto e mas pera os grandes pois acontece algumas vezes muitos deles 
terem tanto maior necessidade de a saber, que os meninos, quanto por sua 
idade a isso tem maior obrigação9.

Ao longo do século XVII, a Igreja ainda estava sofrendo os impactos das 
transformações conciliares e o corpo eclesiástico ainda absorvia essas mudan-
ças. Assim, entender o que acontecia no Reino e a forma como os padres eram 
orientados ajuda a perceber como as missões encararam o processo de conver-
são na colônia10. Por mais que estejamos falando de ordens missionárias, como 
a jesuíta, criada com o objetivo de “ir por todo mundo e pregar o evangelho a 
toda criatura”, as pessoas do “Novo Mundo” precisavam ser pensadas em suas 
especificidades e uma delas era o idioma. Para isso então foram criados os 
manuais catequéticos em língua Brasiliana, o tupi, para dar conta dessa nova 
realidade que se colocou aos missionários11.

9	 Decidimos fazer a atualização da escrita para melhor compreensão do texto do documento ci-
tado. Mantendo pontuação e minúsculos e maiúsculos como no texto. JORGE, Marcos, S.J. 
1525-1571, Doctrina christam [orde]nada a maneira de [dialogo], pera ensinar os meninos. Pelo 
P. Marcos Jorge... Acrescentada pelo P. Ignacio Martins... De novo emendada, & acrescentada 
hua Ladainha de Nossa Senhora. - [E]m Lisboa: Officina Craesbeeckiana, 165[5]. Prólogo não 
numerado.

10	 FRANCO, José Eduardo. O Mito dos Jesuítas – Em Portugal, no Brasil e no Oriente (Séculos XVI 
a XX). Gradiva: Lisboa, 2006. MARQUES, João Francisco. Os jesuítas, confessores da corte portu-
guesa na época barroca (1500-1700). Porto: Universidade do Porto. Faculdade de Letras, 1995.

11	 Para ter um breve histórico de como se desenvolveu o que os padres, principalmente jesuítas 
chamaram de “Língua Brasílica” ver o levantamento: “Além de instituições educativas, os jesuítas 
produziram gramáticas e dicionários, como: Arte de Gramática da Línguas mais Usadas na Costa 
do Brasil ( José de Anchieta-1590); Catecismo na Língua Brasílica (Antônio de Araújo-1618); 



As confissões d’aquém e d’além mar – O sacramento da confissão no Reino e no Ultramar – século XVII 199  

Mas uma coisa é conseguir traduzir o idioma para ser compreendido 
pelos indígenas e outra coisa é fazê-los entender a doutrina cristã e seus múl-
tiplos significados. Dentre tais significados, vemos a confissão como elemento 
de interesse nesse processo de tradução, pois ele remete à esfera da subjetivi-
dade dos sujeitos históricos: na Europa, confessar suas culpas era uma prática 
coerente com a subjetividade ocidental12. Mas como os missionários foram 
introduzindo esse “desencargo de consciência” ou o entendimento do que era a 
culpa cristã? Essas inquietações marcam nosso texto e nos levaram às leituras 
das orientações para confissão por meio dos textos jesuíticos e as produções de 
estudos já consolidadas na historiografia. Assim, nossa intenção é tentar ras-
trear a inserção da culpa cristã na colônia, bem como a busca por perdão que 
mobiliza a confissão sacramental. 

Existem trabalhos que perpassam esse tema, mas com o olhar voltado 
para as questões mais empíricas na atuação missionária, como a formação 
dos aldeamentos ou a dinâmica interna e orientações dos priores das mis-
sões13. Evidentemente, tais aspectos são importantes, mas não são os únicos. 
A centralidade que a culpa cristã adquiriu na Europa, como assinalam Jean 
Delumeau e Adone Agnolin, aponta para a necessidade de se levar em conta a 
confissão em si como objeto de estudo no processo de ação missionária14. 

Vocabulário da Língua Brasílica e Dicionário Português-Brasiliano (anônimos); Arte da Língua 
Brasílica (Luís Figueira-1621); Arte, Bocabulário y Tesoro de La Lengua Guarani (Antônio Ruiz 
de Montoya-1639/1640); Catecismo da Doutrina Christã na Língua Brasílica da Nação Kiriri e 
Arte da Gramática da Língua Brasílica da Naçam Kiriri (Luís Vicencio Mamiani-1698/1699); 
Gramática da Língua Geral do Brasil com Hum Diccionario dos Vocábulos mais Uzuaes para a 
Intelligencia da Dita Língua (1750 no Pará)”. Em: FERRAÇO, Lisiani. BONFIM, Bernadette 
Barbara. O ensino e a aprendizagem de línguas nos primeiros tempos do Brasil. HELB – 
História do Ensino de Línguas no Brasil, ano 1, n. 1, 1/2007. http://www.helb.org.br/index.php/
revista-helb/ano-1-no-1-12007/95-o-ensino-e-a-aprendizagem-de-linguas-nos-primeiros-
-tempos-do-brasil. Acesso em: 10 abr. 2021.

12	 “[...] Todo esse conjunto de princípios, ou melhor, tal prática de expiação dos pecados dos fiéis, 
nunca é demais lembrar, tornou-se o esteio do exame de consciência do fiel, em uma época em 
que clérigo seculares, monges e mendicantes estavam por todo o território cristão como res-
ponsáveis, entre outras missões, pela administração e divulgação do sacramento da Penitência.” 
TEODORO, Leandro Alves. A função Moral da memória na prática da confissão. Dimensões, v. 28, 
p. 211, 2012.

13	 BARCELOS, Artur H. F. Os Jesuítas e a ocupação do espaço platino nos séculos XVII e XVIII. 
Revista Complutense de História de América, v. 26. p. 93-116. 

14	 “Ao delinear-se o contraste entre penitência como conversão e tribunal das culpas, constituiu-se, 
nesse sentido, o conflito entre uma religião da consciência e uma religião da autoridade: todavia 
nem uma nem outra se mostram como prerrogativa (exclusiva) do luteranismo ou do catolicis-
mo. Como está bem evidenciado na obra de Jean Delumeau, parece-nos, de fato, que na época 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL200  

A confissão no Maranhão e Grão-Pará ensinada aos 
indígenas e a confissão ensinada às crianças no Reino 

Expoente da missão no Maranhão e Grão-Pará, Antônio Vieira será o 
religioso que definirá os termos que vão reger as missões e como será aplicada 
a ordenação interna nos aldeamentos missionários. Em sua visita, iniciada ofi-
cialmente no ano de 1658, quando foi nomeado, temos as descrições que vão 
orientar as ações dos missionários para a conversão do “gentio”. Luiz Felipe 
Baeta Neves, ao estudar a vida e obra do missionário, descreve suas definições 
para a missão:

O primeiro legislador, que organizou o regime delas (Aldeias) foi Padre 
Antônio Vieira. e em tão boa hora e com tanto acerto e conhecimento do 
espírito da Companhia e do ambiente local, que se constituiu, depois de 
algumas tentativas frustradas para alterar a lei definitiva durante a per-
manência dos Jesuítas na Amazônia. Vieira representa para a missão do 
Maranhão e Grão-Pará o que o visitador Cristovão de Gouveia foi para a 
Província do Brasil15. 

Percebemos a importância dada na citação de Baeta Neves à representa-
tividade de Antônio Vieira ao compará-lo com o Visitador da “Província do 
Brasil”. Delimitando a diferença das localidades e as formas de lidar com a 
missão na região Amazônica. Ensejando as distintas realidades que marcam as 
ações no interior no território e as experiências de atuação dos colonos que se 
fixaram ao longo da costa do Atlântico. 

Assim adentramos os temas que fazem parte das preocupações dos 
visitadores nas missões, dos quais listamos as matérias: religiosa, espiritual, 

que vai do século XIII ao século XVIII, o inteiro sistema cristão do Ocidente europeu se caracte-
riza por uma ‘hiper-culpabilização’: essa atravessa toda sua cultura religiosa [...]”. DELUMEAU, 
Jean. Jesuítas e Selvagens: o encontro catequético no século XVI. Revista de História, v. 144, 
2001. p. 30. Jean Delumeau, em o “Pecado e o Medo: A culpabilização no ocidente”, mostra-
-nos como o ato de alcançar as multidões humildes da Europa era feita à custa da pregação dos 
padres, em que complementa: “Para superar o enorme obstáculo psicológico constituído pela 
dificuldade da confissão obrigatória, a pregação jamais deixou de insistir sobre a ‘clemência de 
Deus que não tem limites’ e sobre a certeza de que ‘se fizermos a penitência, seremos salvos”. 
AGNOLIN, Adone. O pecado e o medo: a culpabilização no ocidente (séculos 13-18). Trad. Álvaro 
Lorencini. Bauru: EDUSC, 2003. p.261.

15	 NEVES, Luiz Felipe Baêta. Vieira e a imaginação social jesuítica: Maranhão e Grão-Pará no 
século XVII. Rio de Janeiro: Topbooks, 1997. p. 137.



As confissões d’aquém e d’além mar – O sacramento da confissão no Reino e no Ultramar – século XVII 201  

catequética, escolar, social, econômica, sacramental, hospitalar, linguística e 
civil. Dentre os quais direcionamos nosso olhar para o tópico “Do que per-
tence à cura espiritual das almas” uma preocupação com os ritos e sacramen-
tos a serem realizados nos aldeamentos. Nele, António Vieira enfatizou em 
suas instruções que seguissem a mesma lógica da “Roma seiscentista”, porém, 
como nos diz Baetas Neves: “[...] se abre a porta do pragmatismo inaciano 
e se aventa a possibilidade de alterações, em ‘caso de necessidade’, de alguns 
sacramentos”16. Essas mudanças vão acontecer à medida que as missões avan-
çam e conhecimento sobre os habitantes das florestas vai sendo aprofundado: 
a necessidade de se comunicar foi um dos embates vivenciados pelos religiosos 
que vão definir o papel dos sacramentos de formas específicas nas missões.

Ainda sobre a questão da comunicação, ela vai continuar marcando a nar-
rativa das missões. A preocupação dos padres com o sacramento da confissão 
demonstra como a relação com a conversão e o ensino da fé cristã não se rea-
lizava da forma prática que os missionários queriam transparecer. É o que está 
expresso no relato de Vieira: “[...] ‘O padre que tiver à sua conta alguma povo-
ação ou povoações de índios, fará todos os anos lista de todos dos que forem 
capazes de confissão, de modo que nenhum fique sem se confessar”17. Baeta 
Neves endossa os termos “todos” e “nenhum” por entender a importância que 
Vieira confere ao que a doutrina prevê, mas essa doutrina que quer se mostrar 
rígida como na Europa, na colônia foi adaptada à realidade local. 

No relato, já demonstra que não são todos os indígenas que são capazes 
de se confessar. Essa falta da capacidade está conectada à questão do idioma 
como um dos entraves para a correta coleta dos pecados por meio da confissão. 
É nesse ponto que Antônio Vieira começa a definir as ideias de flexibilização e 
adaptações às necessidades das tarefas missionárias. Por mais que a preocupa-
ção em alcançar os indígenas fosse presente, a conversão ainda partia de uma 
perspectiva eurocêntrica, o que justifica levarmos em consideração a forma 
como a doutrina era ensinada no Reino. 

Vieira, quando pensou o regulamento das Missões, já compreendia a 
importância da adaptação, mas não desistia de seguir o que ditava a Igreja. 

16	 NEVES, Luiz Felipe Baêta. Vieira e a imaginação social jesuítica: Maranhão e Grão-Pará no 
século XVII. p. 159.

17	 NEVES, Luiz Felipe Baêta. Vieira e a imaginação social jesuítica: Maranhão e Grão-Pará no 
século XVII. p. 164.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL202  

Dessa forma, podemos ver na continuidade das ações missionárias as tentativas 
de manutenção da lógica cristã europeia que podem ser vistas com a tradução 
dos manuais para orientar o ensino da fé para as populações indígenas. Assim, 
levando em consideração a estrutura textual que precisamos tratar para com-
parar o estilo de manuais confeccionados para se usar no reino e o estilo usado 
no ultramar, utilizaremos o manual do jesuíta Marcos Jorge de 165518 e alguns 
trabalhos que traduziram partes do Manual de confessor de 1686 de Antônio 
de Araujo19.

Podemos relacionar o uso da adaptação do Manual de ensino da “dou-
trina para meninos” de Marcos Jorge com o perfil de ensino da Companhia de 
Jesus e sua continuidade nas edições de Antônio Araújo como caminho para 
perceber como a confissão foi ensinada. Assim o modelo de doutrina tomado 
nos aldeamentos indígenas foi o ensino para crianças e por meio dele vamos 
perceber como se davam as adaptações mencionadas.

Essas ideias permanecem ao longo do século XVII e se materializam 
na visita de Vieira com as ordens dadas para alcançar o objetivo de converter 
o gentio. A visão do padre como professor também é muito visitada quando 
tratamos do “método de ensino” jesuítico. Na colônia, o método trabalhado a 
partir da repetição fazia parte da doutrina nos aldeamentos. Por mais que o 
conteúdo não pudesse ser compreendido de todo, a necessidade de introduzir 
a fé, traduzir e padronizar para a língua do “gentio”, pensada desde Vieira, era 
mantida.

Outro elemento que endossa essa perspectiva do missionário-professor 
na relação de ensino com as populações indígenas fica explícito no tratamento 
com as crianças indígenas: 

E se os meninos sempre são o bem mais caro a conquistar, A teoria da 
tábula rasa, do vácuo cultural/moral/ do indígena, parece agora re-aparecer 
na imagem da criança como ponto privilegiado da promissão. A “inocência 
infantil” não é de ser vista como impossibilidade ou incapacidade congênitas 

18	 JORGE, Marcos, S.J. 1525-1571, Doctrina christam [orde]nada a maneira de [dialogo], pera ensi-
nar os meninos. Pelo P. Marcos Jorge... Acrescentada pelo P. Ignacio Martins... De novo emen-
dada, & acrescentada hua Ladainha de Nossa Senhora. [E]m Lisboa: Officina Craesbeeckiana, 
165[5]. Prólogo não numerado.

19	 MONSERRAT, Ruth; BARROS, Cândida. MOTA, Jaqueline. O índio “traveço” em um confes-
sionário jesuítico tupi de 1686. TELLUS, ano 11, n. 29, p .261-272, jan./jun. 2011. 



As confissões d’aquém e d’além mar – O sacramento da confissão no Reino e no Ultramar – século XVII 203  

de saber, de conhecer o Bem. Não, este frutificara em terreno virgem mas 
ao qual se atribui uma positiva valoração; é sempre fértil e propício à seme-
adura. Plantada a santa semente, se evita a gentilidade, espécie de perdição 
cultural que atinge somente... os adultos indígenas não-cristianizados20.

Os missionários mantêm, em alguma medida, a lógica de ensinar a dou-
trina cristã como no Reino. Isso pode ser percebido a partir dos primeiros 
relatos de missionários que veem os indígenas como crianças necessitadas do 
conhecimento da fé para terem suas almas salvas. Porém, essa percepção vai 
mudando ao longo do processo de conversão quando percebem que as relações 
com os habitantes da colônia são muito mais complexas do que imaginavam. 

Nas missões no Grão-Pará e Maranhão, podemos ver o deslocamento 
desse olhar, quando os padres passam a tomar as crianças indígenas para 
ensiná-las na doutrina, entendendo que elas eram mais “fáceis” de conduzir 
para conhecimento da fé do que os mais velhos. Almir Carvalho Jr. destaca a 
estratégia de tomar essas crianças nas aldeias, ensiná-las na fé cristã e depois 
reintroduzi-las nas aldeias com os pais para que elas façam uma espécie de 
convencimento aos mais velhos para aceitarem a fé católica21. Comenta o autor 
ao analisar a atuação do padre João Daniel, século XVIII:

São também estes seminários o melhor meio de atrair, e aldear os índios 
bravos, que podem ter os missionários; porque instruídos bem, e civilizados 
os meninos, e levados ao depois a praticar a seus parentes, ou nacionais do 
mato são os melhores oradores daqueles brutos, que não se deixam pene-
trar tanto das práticas, quanto da vista. Vendo a seu parente, ou nacional 
bem vestido, e ladino; vendo que é estimado pelos europeus facilmente lhe 
dão crédito, e seguem para as aldeias [...]22.

No trecho, algumas menções que chamam atenção para a discussão que 
estamos fazendo, quando o jesuíta indica que “civilizados os meninos [...] são 

20	 NEVES, Luiz Felipe Baêta. Vieira e a imaginação social jesuítica: Maranhão e Grão-Pará no 
século XVII. p. 161.

21	 CARVALHO JR., Almir Diniz de. Índios cristãos: poder, magia e religião na Amazônia colonial. 
Curitiba: CRV, 2017.

22	 CARVALHO JR., Almir Diniz de. Índios cristãos: poder, magia e religião na Amazônia colonial. p. 
230.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL204  

os melhores oradores”. Essa referência remete à primeira forma de converter 
o gentio que era usada ainda por Manuel da Nóbrega quando se apropria de 
noções da cultura indígena, no contato com os pajés para poder alcançar os 
objetivos da missão. Nesse contexto, já nos idos do século XVIII, podemos 
perceber que poderia estar havendo um retorno a essa dinâmica da busca pelos 
“senhores da fala” ou “melhores oradores”, só que nesse momento na figura 
das crianças, doutrinadas na fé e reinseridas entre os indígenas com o fito de 
convencê-los a se tornarem cristãos23. 

Nesse sentido, a mudança de tom ao longo do processo de colonização 
impunha novas realidades, logo, novas adaptações. Isso pode ser verificado a 
partir das traduções dos confessionários para o tupi e a orientação do olhar 
dos padres para a questão da sexualidade dos indígenas. Nesse ponto nasce a 
inflexão sobre o modelo de ensino pautado para crianças. Podemos ver o modo 
como passam a constituir os confessionários, principalmente no que diz res-
peito a perguntas de teor sexual a partir da leitura do sexto mandamento24. Tal 
mudança é marcada pelo aprofundamento das relações dos missionários nos 
aldeamentos indígenas.

Com a missão liderada pelo padre João Felipe Bettendorff, podemos ver 
a continuidade dessa lógica, quando retoma a doutrina pensada na visita de 
Antônio Vieira e endossa, na missão do Maranhão e Grão-Pará, que ela pre-
cisa ser padronizada e não se deve fazer qualquer outra adaptação que não seja 
seguir aquilo que já estava posto como orientação para os sacramentos:

Achei em tempo desta minha visita que os padres missionários não con-
cordavam sobre os pontos das perguntas e respostas das doutrinas que cada 
dia se mandava fazer aos índios das aldeias, e que uns ensinavam uma parte, 
outros outra, acrescentando ou mudando o mais que lhes parecia, e assim 
para reduzir todos à uniformidade prescrevi e mandei publicar a doutrina 
que se usava em toda missão, desde os seus princípios, acrescentando-lhe 
somente umas perguntas mais necessárias sobre os atos de fé, Esperança e 
Caridade, da confissão e comunhão, e como ainda agora alguns não tem, 

23	 O aprofundamento sobre a relação das crianças vistas como instrumento de privilégio na pro-
pagação da fé com os missionários, que as tomavam como “melhores oradores” ou “senhores da 
fala” são parte das discussões da tese que estou desenvolvendo.

24	 MONSERRAT, Ruth; BARROS, Cândida. MOTA, Jaqueline. O índio “traveço” em um confes-
sionário jesuítico tupi de 1686. p. 6.



As confissões d’aquém e d’além mar – O sacramento da confissão no Reino e no Ultramar – século XVII 205  

quis pô-la aqui, para que em todo o tempo se possa recorrer a ela, para 
uniformidade de doutrina em toda a missão25.

Centrado no mesmo desafio de incorporar o padrão da doutrina e alcan-
çar o indígena, temos a publicação em 1697 do “Compendio da Doutrina 
Christãa na Lingua Portugueza e Brasilica”. Nele está descrito de forma obje-
tiva as orientações para os missionários. No tocante à confissão, podemos notar 
a permanência de tópicos oriundos ainda do Manual de Marcos Jorge, mas 
também da obra de Antônio Araújo em sua estrutura. Além da manutenção 
do estilo em diálogo como forma de ensinar, mantendo a lógica de repetição 
como método de ensino.

Do século XVII ao XVIII, o mote das missões continuará sendo essa 
tentativa de sintetizar as orientações da fé com as demandas dos aldeamentos, 
como comprovam os estudos. A partir dos escritos do padre João Bettendorff 
e nos estudos e traduções da doutrina jesuítica em tupi, já existem algumas 
hipóteses explicativas sobre a redução do repertório temático e linguístico, de 
acordo com Monserrat, Bastos e Mota: 

a) A redução do tempo de evangelização no cotidiano da missão, devido à 
intensa mobilidade dos índios causada pelo sistema de repartição da mão 
de obra indígena. b) A presença de índios com diferentes línguas na missão, 
exigindo uma simplificação do discurso tupi para atender àqueles recente-
mente introduzidos na missão26.

Enquanto na doutrina das colônias buscava-se ser breve por conta da 
necessidade de uma tradução e toda a gama de compreensão pelos indíge-
nas, além das demandas do cotidiano nos aldeamentos, nos catecismos do 
reino vemos a preocupação em especificar e aprofundar os ensinamentos. O 
que demonstra certa liberdade para que o padre refletisse a partir do texto, 
ampliando sua fala para além do que estava posto pelo catecismo. A título de 

25	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus no estado do 
Maranhão. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2010. p.546

26	 MONSERRAT, Ruth; BARROS, Cândida. MOTA, Jaqueline. Comparação entre dois diálogos 
de doutrina jesuíticos tupi: João Filipe Bettendorff (1678) e Jose Vidigal (1740). XIII Jornadas 
Internacionais sobre as Missões Jesuíticas fronteiras e identidades: povos indígenas e missões 
religiosas. Dourados/MS Brasil. 2010. p.10.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL206  

exemplo, ao final de alguns capítulos da doutrina Cristã de Marcos Jorge, o 
autor destaca em itálico que o Mestre pode se estender a partir do tópico dis-
cutido no diálogo. Por exemplo, no Capítulo II que trata “Do sinal do Cristão, 
que é a Santa Cruz”, no qual são feitos os questionamentos do mestre ao discí-
pulo: qual é o sinal cristão; sobre o resgate dos cativos dos pecados e do diabo; 
e, após essa parte inclui: “Aqui se pode fazer uma exortação, vedes aqui meni-
nos à mercê, que Cristo Nosso Senhor nos fez”27, ou ainda no mesmo capítulo, 
quando é dito: “Aqui se fará uma exortação; Vedes aqui meninos como a Santa 
Cruz é arma, e desse usam contra nossos inimigos”28.

Bettendorff, em sua obra, demonstra a validade de determinados tópicos 
por meio de recurso gráfico como afirmam Monserrat, Barros e Mota: 

O formato breve de um diálogo de doutrina representava o conjunto de 
enunciados mínimos que um índio deveria saber para ser reconhecido 
como cristão. Em Bettendorff (1687), a versão breve vem assinalada dentro 
da versão longa por meio de um sistema gráfico de perguntas marcadas 
com asteriscos. Esse sinal indicava os turnos que João Felipe Bettendorff 
considerava deverem ser mantidos caso o missionário tivesse que reduzir o 
discurso cristão29. 

Importante destacar que esses sinais em asterisco estão em sua maioria 
na segunda parte do catecismo “Em que se contém os principais mistérios da 
nossa Santa Fé, para ensinar a maneira de Diálogos aos Índios do Estado do 
Maranhão”30. Aspecto que evidencia que a barreira da língua continuava sendo 
uma constante no ensino da doutrina. 

27	 JORGE, Marcos, S. J. 1525-1571, Doctrina christam [orde]nada a maneira de [dialogo], pera ensi-
nar os meninos. Pelo P. Marcos Jorge... Acrescentada pelo P. Ignacio Martins... De novo emenda-
da, & acrescentada hua Ladainha de Nossa Senhora. - [E]m Lisboa: Officina Craesbeeckiana, 
165[5]. p.8.

28	 JORGE, Marcos, S.J. 1525-1571, Doctrina christam [orde]nada a maneira de [dialogo], pera ensi-
nar os meninos. p.9

29	 MONSERRAT, Ruth; BARROS, Cândida; MOTA, Jaqueline. Comparação entre dois diálogos de 
doutrina jesuíticos tupi: João Filipe Bettendorff (1678) e Jose Vidigal (1740). p. 3.

30	 BETENDORF, João Felipe, S.J. Compendio da Doutrina Christãa na Lingua Portugueza e 
Brasilica. Composto pelo P. JOÃO FILIPPE BETENDORF, Antigo Missionário do Brasil. E 
Reimpresso de Ordem de S. Alteza Real o Principe Regente Nosso Senhor por Fr. José Mariano 
da Conceição Vellozo. Lisboa. M.DCCC. Na Offic. De Simão Thaddeo Ferreira, 1681. p.31.



As confissões d’aquém e d’além mar – O sacramento da confissão no Reino e no Ultramar – século XVII 207  

Tudo isso nos leva a refletir sobre a importância de olhar mais aten-
tamente para todas essas diferenças, que a princípio parecem menores, mas 
indicam fortes mutações no ensino da fé católica na colônia. Além de pro-
blematizar como foram traduzidos os sentidos da fé, precisamos refletir como 
possivelmente foi compreendido seus significados pelas populações indígenas. 
Dentre esses sentidos, a confissão adquire contornos especiais, pois ela sinaliza 
os novos significados que a religião cristã conquistou entre a população local. 

Entre a atrição e contrição nos confessionários

Já destacamos que havia consciência por parte dos missionários que não 
haveria confissão para todos os nativos nos aldeamentos, porque não eram 
todos que compreendiam o idioma. E é muito possível que mesmo com a tra-
dução para a língua brasílica ainda ocorressem erros de compreensão dos signi-
ficados dos dogmas cristãos. Na forma como vemos a confissão sendo retratada 
no catecismo, podemos perceber algumas variações que são significativas de se 
analisar. Uma delas descrita na Confissão Geral é a “contrição”. No texto de 
Bettendorff, encontramos a “Confissão Geral” descrita quase que nos mesmos 
termos que aparecem na doutrina de Marcos Jorge, porém na parte do “Ato 
de Contrição” vemos uma diferença importante colocada na forma de oração: 

Senhor meu Jesus Cristo, Deus, e homem verdadeiro, criador, e Redentor 
meu, por seres vós quem sois, e por que vos temo, e amo, sobre todas as 
coisas; me pesa de todo meu coração de vos ter ofendido, e proponho fir-
memente de vos não ofender mais. E dos pecados que contra vós tenho 
feito vos peço. perdão, e os espero alcançar pelos merecimentos de vosso 
preciosíssimo sangue, e sacratíssima Paixão. 
Por tanto, meu bom Pai Jesus, perdoai-me, ajudai-me, havei compaixão de 
mim. Amém31.

No texto de Marcos Jorge, há um parágrafo semelhante a esse, só que ele 
aparece listado no tópico “Algumas lembranças importantes para a Confissão”: 

31	 BETENDORF, João Felipe, S.J. Compendio da Doutrina Christãa na Lingua Portugueza e 
Brasilica. f.28-29.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL208  

[...] Senhor, pesa-me muito de vos ter ofendido, pois sois meu verdadeiro 
Deus, que me criastes a vossa imagem, e semelhança, e foi meu redentor 
e com vosso precioso sangue, e com tantas dores, e angústias me remistes. 
Peço-vos Senhor, por vossa sagrada morte, e paixão me queirais perdoar: eu 
proponho firmemente com vossa graça de nunca mais vos ofender, e de me 
apartar das ocasiões, e conversações por onde vim a pecar32.

Essa diferença na definição do “Ato de Contrição” em 1681, em contra-
ponto com o tópico “Algumas lembranças importantes para a Confissão” de 
1655, tem por trás de si toda uma disputa teológica sobre a definição do ato de 
ser atrito ou contrito que precisa ser destacada. 

Essa definição demarca muito a forma de ensinar “aos meninos”, mas 
também o apelo da ordem jesuítica por aquilo que acreditam estar mais correto 
diante da fé. A atrição era alvo de críticas por conter um desejo por absolvição 
do padre apenas por medo das penas do inferno. Enquanto a contrição seria o 
verdadeiro arrependimento pelos pecados cometidos, além do desejo sincero 
de não mais cometê-los. Por isso, os jesuítas na missão escolhem ensinar o 
modo por meio do “Ato de contrição”, na busca por verdadeiros arrependidos 
por seus pecados. 

O debate sobre “atrição” e “contrição” que não aparece diretamente no 
texto do manual fez parte da realidade dos jesuítas e a fórmula utilizada por 
eles fortalece a definição que a ordem toma com a “contrição”. Contudo, até 
que essa definição tome forma, as diversas disputas que aconteciam na Europa, 
antes e após o concílio de Trento, ainda se mantinham entre os padres, que, por 
vezes, não traziam as definições muito claras dos conceitos. Jean Delumeau, ao 
analisar essas leituras teológicas, observa: 

Esses silêncios – certamente intencionais – não impediram que a palavra se 
tornasse de uso corrente, cada um dos partidos em confronto procurando 
extrair dela a definição tridentina. A questão principal foi então saber se 
a atrição – lamento dos pecados por causa de sua feiura e do medo do 
inferno – devia comportar ou não um começo de amor a Deus [...]33.

32	 JORGE, Marcos, S.J. 1525-1571, Doctrina christam [orde]nada a maneira de [dialogo], pera ensi-
nar os meninos. f.67-68.

33	 DELUMEAU, Jean. A confissão e o perdão: as dificuldades da confissão nos séculos XIII a XVIII. 
p. 48.



As confissões d’aquém e d’além mar – O sacramento da confissão no Reino e no Ultramar – século XVII 209  

Assim, essas indefinições faziam parte da vida dos “atricionistas” e “con-
tricionistas”, causando impacto na escrita dos padres da Companhia de Jesus. 
Restando a eles que tomaram e promoveram as definições em seus catecismos 
e manuais de conversão a definição rigorista para o “Ato de Contrição”.

A questão que fica é como eles vão medir esse verdadeiro arrependimento 
entre as populações indígenas? Podemos ter um vislumbre das possíveis res-
postas quando a conversão pelo amor ou pela dor se torna pauta entre os mis-
sionários. Alcir Pécora traz o seguinte comentário, a partir das cartas jesuíticas: 
“Assim que por experiência vemos que por amor é muito dificultosa a sua 
conversão, mas, como é gente servil, por medo fazem tudo [...]”34. Esse discurso 
faz parte do que preveem muitas das ações dos missionários atuando com as 
populações indígenas que se valiam do uso desse medo para alcançar os seus 
objetivos na missão35. 

Podemos dizer então que quando Marcos Jorge descreveu a “Algumas 
lembranças importantes para Confissão”, os direcionamentos sobre a forma 
correta de se confessar ainda não tinham um consenso. Quando João 
Bettendorff faz a publicação da doutrina brasílica, na missão, a contrição já é 
tomada e definida em seus próprios termos. A tentativa de converter os indí-
genas e torná-los verdadeiros cristãos continua. As buscas para entender o 
pecado, a culpa e a fé cristã também fazem parte dos ensinamentos. De modo 
que podemos perceber uma continuidade das dificuldades na conversão nas 
colônias também oriundas dessas incertezas sobre a forma de ensinar as popu-
lações do além-mar. 

Essa realidade nos traz uma reflexão sobre como esses missionários se 
viam perante a realidade da colônia – como converter as populações “gentíli-
cas” se os direcionamentos para tal ainda estavam em constantes formulações e 
reformulações na Europa? A realidade colonial se impõe a eles, e as adaptações 
passam a ser o mote de suas ações, de modo que, mais uma vez é perceptível 
que a ideia de um colonizador que alcança seus objetivos tal qual planejado se 
perde no universo múltiplo do “Novo Mundo”. Acreditamos que demonstrar 

34	 PÉCORA, Alcir. A arte das cartas jesuíticas do Brasil. In: PÉCORA, Alcir. Máquina de gêneros. 
São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2001. p. 53.

35	 ARAUJO, Sarah dos Santos. A espreita do sentimento: Rastros do medo e cotidiano no contex-
to da ação inquisitorial setecentista no Grão-Pará (1760-1773). Dissertação – Universidade 
Federal do Amazonas, 2015.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL210  

onde é possível perceber essas adaptações abre cada vez mais espaço para 
entendermos os pontos que sofreram interferência do colonizador e compre-
ender como as lógicas que hoje fazem parte do nosso mundo Ocidental se 
conformaram.

Considerações finais 

Para nossa leitura inicial e reflexões a partir de um primeiro olhar sobre 
essa literatura eclesiástica, consegui perceber alguns caminhos para entender 
algumas novas realidades na colônia. Trazer alguns desses apontamentos dos 
manuais, catecismos e confessionários amplia a nossa percepção de como a 
doutrina cristã foi inserida na colônia e possibilita perceber os meandros da 
vida nos aldeamentos e como as populações indígenas recebiam o ensino da 
doutrina cristã. 

O “ensinar as crianças” associado ao diálogo e repetição se torna fórmula 
tanto no Reino quanto na colônia, mas passando por adaptações. Historicizar 
esse processo é o que possibilita vislumbrar como a confissão pode ter sido 
compreendida a partir do momento que passou a ser parte da vida das popu-
lações indígenas nos aldeamentos. Compreender o que é a contrição, o arre-
pendimento sincero e como ele vai ser transmitido pelos padres, que era a 
pessoa capaz de absolver os pecados, é um processo que aos olhos europeus 
faz sentido, mas ainda é objeto de disputas na Europa. Então, pensar em como 
essa prática foi ensinada às populações indígenas se mostra como um caminho 
a ser explorado, principalmente com as traduções que vêm sendo publicadas 
em diversos trabalhos dos últimos 5 anos36.

Enfim, entender que a missão também era introduzir a lógica da culpa 
cristão37 ensinada como dogma e mobilizando as ações missionárias é um dos 
temas que precisa ser mais explorado. Pois é o início da nossa constituição 
judaico-cristão que vai se construindo junto com as missões, dentro dos aldea-
mentos. E as populações indígenas demonstraram sua própria dinâmica diante 

36	 Além dos que já foram citados ao longo do texto, temos: MOTA, Jaqueline Ferreira da. A con-
fissão tupi: a problemática dos confessionários jesuítico-tupi nos séculos XVI-XVIII nas missões do 
Grão-Pará Maranhão e do Brasil. Tese (Doutorado) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas da Universidade de São Paulo, 2017. MONSERRAT, Ruth; BARROS, Cândida; 
ARENZ, Karl Heinz. PRUDENTE, Gabriel. O sinal da Cruz e um catecismo na língua geral da 
Amazônia [175-]. IHS. Antiguos Jesuitas em Iberoamérica. V.6, n.2, 2018.

37	 DELUMEAU, Jean. O pecado e o medo: a culpabilização no ocidente (séculos 13-18). p. 263.



As confissões d’aquém e d’além mar – O sacramento da confissão no Reino e no Ultramar – século XVII 211  

da imposição da nova fé, tendo os jesuítas de mergulhar no universo linguístico 
deles para alcançar sua alma, mas ainda assim, sem as garantias do “arrepen-
dimento sincero”, que como padres, buscavam desses “novos fiéis”. É nessa 
incerteza da verdadeira fé que vale a pena continuar a explorar como se fazia a 
confissão no além-mar.





CAPÍTULO 9

ENTRE OS PLANOS METROPOLITANOS E 
OS PLANOS INDIVIDUAIS: OS VIGÁRIOS 
NAS POVOAÇÕES DE ÍNDIOS (1757-1798)

Vinícius Zúniga Melo1 

Introdução

O presente trabalho tem por objetivo analisar a atuação dos vigários nas 
povoações de índios2 da Capitania do Pará, entre os anos de 1757 e 
1798, período que vigorou a lei do Diretório dos Índios. A análise irá 

se centrar em dois níveis de atuações desses religiosos: as funções espirituais 
que possuíam dentro das povoações portuguesas, principalmente no que con-
cerne à catequização dos povos indígenas e às ações para além das obrigações 
com o cristianismo, as quais davam conta de seus interesses pessoais. Enquanto 
as práticas religiosas ajudavam na implantação dos planos metropolitanos na 

1	 Instituto Federal do Pará – Campus Abaetetuba. Mestre em História Social da Amazônia 
(Universidade Federal do Pará). 

	 E-mail: vinicius.zuniga@hotmail.com
2	 As povoações de índios eram estabelecimentos portugueses, e se constituíam nos antigos al-

deamentos missionários que, com a chegada de Francisco Xavier de Mendonça Furtado à 
Amazônia, em 1751, para ocupar o posto de governador do Estado do Grão-Pará e Maranhão, 
foram alçados à condição de Vilas e Lugares. Portanto, quando se utiliza a expressão “povoações 
de índios”, está se reportando a essas Vilas e Lugares. Várias delas, no entanto, não existiam, an-
tes de 1751, em formato de aldeamentos, de modo que muitas foram criadas somente ao longo 
da segunda metade do século XVIII.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL214  

região amazônica, muitos dos atos que visavam aos interesses pessoais dos 
vigários mostravam-se contrários a esses mesmos planos.

A partir desse objetivo, busca-se demonstrar que nem só de conversão ao 
cristianismo e ensinamento das doutrinas aos povos nativos viviam os vigários 
nas povoações do Grão-Pará ao longo da segunda metade do século XVIII. 
Paralelamente à atuação espiritual, vários deles se envolviam em questões tem-
porais, sejam elas dentro da lei ou não. Conforme se verá, muitas são as denún-
cias de vigários se relacionando com pessoas de seu convívio social a fim de 
obterem ganhos, muitos deles de maneira transgressora. Algumas dessas rela-
ções, inclusive, envolviam o próprio rebanho espiritual: os povos indígenas. É 
curioso esse constante envolvimento dos religiosos com as questões que extra-
polavam o aspecto espiritual, se levarmos em consideração que foi justamente 
esse estreito envolvimento que levou à expulsão dos jesuítas do Grão-Pará e 
Maranhão a partir de 1755, bem como a perda do poder temporal sobre os 
povos indígenas por parte das autoridades religiosas dentro de cada povoação 
portuguesa. 

Para a realização deste trabalho, utilizou-se de fontes provenientes de 
dois arquivos: o Arquivo Público do Pará (APEP) e o Arquivo Histórico 
Ultramarino (AHU). Do Arquivo Público do Pará, grande parte dos docu-
mentos utilizados foram as devassas3 – fontes ricas de informações referen-
tes às povoações de índios. Nelas, por exemplo, constam referências sobre as 
atividades econômicas de cada Vila e Lugar, a situação estrutural das casas e 
igrejas, os valores obtidos em forma de dízimos pela Coroa portuguesa sobre a 
produção agrícola e extrativa, o desempenho dos diretores de povoações, além 
das relações conflituosas e das práticas transgressoras realizadas pelos mais 
diversos agentes sociais que transitavam em meio às povoações – dentre eles, 
os vigários. Já do Arquivo Histórico Ultramarino, utilizou-se, principalmente, 
de ofícios escritos por autoridades, como os intendentes gerais e governadores 
de Estado, com destino à Coroa Portuguesa, relatando aspectos sociais e eco-
nômicos das povoações.

3	 Utiliza-se deste espaço para agradecer ao professor Mauro Cezar Coelho, da faculdade de 
História da Universidade Federal do Pará, por ter disponibilizado a este autor o seu acervo trans-
crito de devassas referentes às povoações da capitania do Pará durante a vigência do Diretório 
dos Índios. 



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigários nas povoações de índios (1757-1798) 215  

Vigários e catequização: a religião nos planos 
administrativos de Portugal  

O Diretório dos Índios foi uma lei assinada em 1757 por Francisco 
Xavier de Mendonça Furtado, até então governador do Estado do Grão-Pará e 
Maranhão, e confirmada por meio de alvará em 1758. Inicialmente, sua vigên-
cia se restringiu apenas às capitanias do norte, mas depois serviu como lei 
indigenista oficial para o Estado do Brasil. Ela é composta por noventa e cinco 
parágrafos e é extremamente abrangente, pois trata de uma série de questões 
que versavam, principalmente, sobre os povos indígenas e buscavam estimular 
o desenvolvimento econômico e maior povoamento e controle administra-
tivo dos territórios da Amazônia Portuguesa.4 Seus dispositivos dão conta dos 
meios para alcançar a “civilização” dos índios, do estímulo a ser dado a esses 
agentes para desenvolverem a agricultura em suas próprias terras e nas das 
povoações, bem como a atividade comercial dos gêneros de coleta e de cul-
tivo (essas duas últimas, eram ações que visava tanto a “civilização” dos nativos 
quanto o desenvolvimento econômico da região). Em sua segunda metade, 
o Diretório ditava as regras sobre a distribuição, utilização e pagamento do 
trabalho indígena e sobre questões referentes às povoações de índios, como a 
construção de prédios públicos e das casas dos indígenas. Nos últimos pará-
grafos, constam os critérios de introdução de moradores não indígenas dentro 
das povoações, assim como dispõe sobre as relações e o casamento deles com 
os povos nativos, de modo que tal convivência também se constituía como 
importante meio de “civilização” dos índios.5

As motivações para a criação do Diretório possuem raízes tanto externas 
quanto internas – e a historiografia já se debruça sobre elas há algum tempo. 

4	 Neste estudo, entende-se por Amazônia Portuguesa, Amazônia ou região amazônica, na segun-
da metade do século XVIII, o Estado do Grão-Pará e Maranhão, com sede em Belém, o qual 
era separado administrativamente do Estado do Brasil. Esse Estado compreendia as capitanias 
do Grão-Pará, Maranhão, Rio Negro e Piauí. Em 1772, houve um desmembramento dessa 
configuração territorial, com a instituição do Estado do Grão-Pará e Rio Negro e do Estado do 
Maranhão e Piauí, abrangendo, cada um, as respectivas capitanias homônimas. Ver: SAMPAIO, 
Patrícia Melo. “Administração Colonial e Legislação Indigenista na Amazônia Portuguesa.” In: 
DEL PIORE, Mary; GOMES, Flávio (org.). Os Senhores dos Rios. Amazônia, margens e histó-
rias. Rio de Janeiro: Elsevier/Campus, 2003, p. 23-24.

5	 “DIRECTORIO que se deve observar nas Povoaçoens dos Índios do Pará, e Maranhão em 
quanto Sua Magestade não mandar o contrário.” In: ALMEIDA, Rita Heloísa de. O Diretório 
dos Índios: um projeto de civilização no Brasil do século XVIII. Brasília: Universidade de Brasília, 
1997.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL216  

Essa foi uma lei pensada para os territórios do norte da América Portuguesa, 
muito embora, depois, ela tenha sido estendida, conforme dito, para todo o 
Estado do Brasil. Seus dispositivos refletem os interesses da monarquia lusa 
em adotar, seja no reino quanto em suas colônias, uma administração mais 
racional, a fim de adquirir um controle político e econômico mais eficaz. Esse 
período teve como rei D. José I (1750-1777) e a forte atuação do ministro do 
estado português, Sebastião José de Carvalho e Melo, que em 1759 recebeu o 
título de Conde de Oeiras, e dez anos depois o de Marquês de Pombal. D. José, 
morto em 1777, foi substituído por D. Maria I (1777-1816), que deu sequ-
ência à política racionalista do governo português, muito embora, desde 1799, 
deixou de exercer na prática suas funções reais, tendo o seu filho, D. João VI, a 
substituído na condição de príncipe regente. 

Há divergências quanto às motivações que levaram a monarquia lusa a 
buscar maior controle político e econômico sobre seus territórios, bem como 
o caráter inovador dessas reformas, as quais se convencionou chamar de pom-
balinas. Mônica da Silva Ribeiro afirma que já a partir dos anos de 1720 e 
1730 surgiu em Portugal uma “razão de Estado”, pautada pelo interesse da 
metrópole em ter maior racionalidade político-administrativa no reino e no 
ultramar, visando um controle econômico, fiscal e político mais eficaz, ocor-
rendo, com a chegada de D. José I no trono português, um desenvolvimento e 
estabilização dessa “razão de Estado.”6

Em termos práticos, a racionalidade na administração do império portu-
guês pode ser verificada, em seus aspectos econômico e comercial, e levando 
em consideração a bibliografia especializada, nas medidas fortemente mercan-
tilistas adotadas ao longo da segunda metade do século XVIII.7 Os trabalhos 
de Nuno Gonçalo Monteiro, Antonio Carlos Jucá de Sampaio e Jorge Pedreira 
chamam atenção para a importância que o controle do comércio colonial teve 
durante o reinado de D. José e o papel preponderante exercido pelo Brasil 
no interior do circuito mercantil do império luso. Os três autores veem nas 

6	 RIBEIRO, Mônica da Silva. “‘Razão de Estado’ e pombalismo”. Os modos de governar na ad-
ministração de Gomes Freire de Andrada. In: FALCON, Francisco; RODRIGUES, Claudia 
(org.). A “época pombalina” no mundo luso-brasileiro. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2015, p. 
91-96.

7	 Ver: NOVAIS, Fernando. Portugal e Brasil na crise do Antigo Sistema Colonial (1777-1808). 9. 
ed. São Paulo: Hucitec, 2006, p. 10; 136; 176-177; FALCON, Francisco José Calazans. A época 
Pombalina. Política econômica e monarquia ilustrada. 2. ed. São Paulo: Ática, 1993.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigários nas povoações de índios (1757-1798) 217  

criações das companhias monopolistas de comércio, tanto a do Grão-Pará e 
Maranhão, de 1755, quanto a de Pernambuco e Paraíba, de 1756, reflexos dessa 
política comercial portuguesa.8 De acordo com Jorge Pedreira, tomado por 
uma concepção mercantilista, Carvalho e Melo adotou medidas que visavam 
um monopólio de negociantes portugueses em relação ao comércio com as suas 
colônias e que intentavam ao máximo restringir o contrabando de produtos 
para outros Estados europeus. Muito embora, é bom salientar que tal política 
“nunca impediu a possibilidade do comércio intercolonial”, sendo este, inclu-
sive, até mesmo estimulado em determinados períodos pela própria Coroa. 
Em função disso, Pedreira afirma que o ministro de D. José I “não seguia os 
preceitos mercantilistas de uma forma dogmática”.9  

Se, por um lado, o Diretório deu conta de satisfazer os interesses da 
monarquia portuguesa e a sua política de racionalização administrativa, por 
outro, ele foi diretamente influenciado por questões internas, específicas 
à região amazônica. De acordo com Mauro Cezar Coelho, o fator decisivo 
para a criação da lei foram os conflitos entre segmentos sociais no interior 
da Amazônia em relação ao controle e utilização da mão de obra indígena, 
observados por Mendonça Furtado e pelo governador interino do Grão-Pará 
e Maranhão, o bispo D. Miguel de Bulhões. Esses dois agentes foram consta-
tando a insatisfação que gerou em colonos e missionários o dispositivo contido 
nas “Instruções Régias, Públicas e Secretas...”10, documento trazido do reino 
em 1751 por Francisco Xavier de Mendonça Furtado, e que previa a proibição 
da escravização do índio. Em função da insatisfação gerada por essa diretriz, 
Mendonça Furtado sugeriu a Carvalho e Melo o retardamento da vigência da 

8	 MONTEIRO, Nuno Gonçalo. “As reformas na monarquia pluricontinental portuguesa”: de 
Pombal a dom Rodrigo de Sousa Coutinho. In: FRAGOSO, João; GOUVÊA, Maria de Fátima 
(org.). O Brasil Colonial, volume 3 (1720-1821). Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2014, p. 
128-130; PEDREIRA, Jorge. “A economia política do sistema colonial.” In: FRAGOSO, João; 
GOUVÊA, Maria de Fátima (org.). O Brasil Colonial, volume 3 (1720-1821). Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2014, p. 433-434; SAMPAIO, Antonio Carlos Jucá de Sampaio. “A eco-
nomia do império português no período pombalino”. In: FALCON, Francisco; RODRIGUES, 
Claudia (org.). A “época pombalina” no mundo luso-brasileiro. Rio de Janeiro: Editora FGV, 
2015, p. 38-46.

9	 PEDREIRA, Jorge. “A economia política do sistema colonial.”, p. 442-445.
10	 “INSTRUÇÕES Régias, Públicas e Secretas para Francisco Xavier de Mendonça Furtado, 

Capitão general do Estado do Grão-Pará e Maranhão”. In: AZEVEDO, João Lúcio de. Os 
Jesuítas no Grão-Pará: suas missões e a colonização – bosquejo histórico com vários documentos 
inéditos. Lisboa: Livraria Editora, 1901, p. 348-356. Disponível em: https://bd.camara.leg.br/
bd/handle/bdcamara/22865. Acesso em: 12 abr. 2021.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL218  

lei que instituía a proibição da escravidão, assinada em 1755. Sugeriu também, 
juntamente com D. Miguel de Bulhões, uma série de medidas as quais não 
estavam previstas nos planos da Coroa, dentre elas a de limitar a liberdade do 
índio, introduzindo em cada povoação um administrador laico, um diretor, o 
qual exerceria, em meio a outras funções, o controle e a distribuição da mão de 
obra aldeada para colonos e para os serviços do Estado, por um determinado 
período e mediante pagamento. Essa, juntamente com outras medidas sugeri-
das, viria a compor o Diretório.11

Em relação à região amazônica, especificamente, não foi apenas o 
Diretório dos Índios que materializou os interesses da política racionalista do 
governo português. Junto com ele, outras medidas buscaram dar conta desse 
intento. Dentre elas, podemos destacar a criação da Companhia Geral de 
Comércio do Grão-Pará e Maranhão (1755), que por vinte anos teria o mono-
pólio do tráfico comercial nas duas capitanias, e a criação da capitania de São 
José do Rio Rio Negro, também em 1755, que visava à presença e a um con-
trole mais efetivo do governo português na parte ocidental da Amazônia.12 Por 
fim, vale destacar uma terceira medida adotada pela monarquia lusa, que foi o 
processo de expulsão dos jesuítas do território amazônico, que, assim como o 
Diretório, se deu muito em função de observações sobre práticas ocorridas no 
próprio Grão-Pará e Maranhão.

Nas “Instruções Régias, Públicas e Secretas...”, documento referido ante-
riormente, estava prevista a concessão da liberdade indígena, de maneira que 

11	 COELHO, Mauro Cezar. Um estudo sobre a experiência portuguesa na América, a partir da colônia: 
o caso do Diretório dos Índios (1751-1798). Tese (Doutorado em História Social) – Programa 
de Pós-Graduação em História Social, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005.

12	 Sobre a atuação da Companhia Geral de Comércio do Grão-Pará e Maranhão, ver: ALDEN, 
Dauril. O significado da produção de cacau na região amazônica no f im do período colonial: um ensaio 
de História econômica comparada. Belém: UFPA/NAEA, 1974; CARDOSO, Ciro Flamarion. 
Economia e sociedade em áreas coloniais periféricas: Guiana Francesa e Pará (1750-1817). Rio de 
Janeiro: Edição Graal, 1984; BEZERRA NETO, José Maia. Escravidão negra no Grão-Pará 
(séculos XVII-XIX). 2. ed. Belém: Paka-Tatu, 2012, p. 48-59; MATOS, Frederik Luizi Andrade 
de. O comércio das “drogas do sertão” sob o monopólio da Companhia Geral do Grão – Pará e Maranhão 
(1755-1778). Tese (Doutorado em História) – Programa de Pós-Graduação em História Social 
da Amazônia, Universidade Federal do Pará, Belém, 2019. Sobre a criação da capitania de São 
José do rio Negro e os seus desdobramentos, ver: ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os 
Vassalos D’El Rey nos confins da Amazônia: a colonização da Amazônia Ocidental. 1750-1798. 
Dissertação (Mestrado em História), Instituto de Ciências Humanas e Filosofia, Universidade 
Federal Fluminense, Niterói, 1990; MELO, Patrícia. Espelhos Partidos: etnia, legislação e desi-
gualdade na Colônia. Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2012, p. 49-58.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigários nas povoações de índios (1757-1798) 219  

tal grupo ficaria imune da escravização. Quanto à tutela temporal por parte 
das ordens religiosas sobre os povos nativos, como a prerrogativa do controle 
e distribuição de sua mão de obra, já era levantada a possibilidade de ela ser 
retirada, o que levaria o clero a ficar responsável, “tão somente” pelas incum-
bências religiosas sobres os indígenas.13 Ao menos inicialmente, não estava nos 
planos da Coroa expulsar os jesuítas de seus territórios ao norte da América 
Portuguesa, pois eles estavam inseridos no plano de catequização.

Autores como Mauro Coelho, José Alves de Souza Junior e John 
Hemming informam que tal ideia passou a ser considerada apenas com a che-
gada de Mendonça Furtado à região amazônica, a partir de suas observações 
locais. O governador foi constatando que a presença dos jesuítas no Estado do 
Grão-Pará e Maranhão estava se tornando um empecilho para que os planos 
da metrópole se concretizassem, em função de algumas atitudes da ordem: era 
contrária à perda de seu poder temporal e à criação da Companhia Geral de 
Comércio, por exemplo. Além do mais, o governador foi percebendo que os 
jesuítas haviam angariado poder e riqueza: possuíam várias propriedades de 
terra (muitas delas na atual Ilha do Marajó) com criação de gado e atividade de 
cultivo e estavam envolvidos ativamente na coleta dos gêneros do sertão, uti-
lizando-se largamente da mão de obra indígena. Essa situação gerava grande 
insatisfação nos colonos, que acusavam os jesuítas de monopolizarem a força 
de trabalho indígena e de dificultarem a sua concessão para eles.

Mendonça Furtado informava constantemente ao ministro Carvalho e 
Melo toda essa situação. O governo português concluiu que a Companhia de 
Jesus (como era conhecida a ordem dos Jesuítas) havia se desvirtuado da sua 
função de cristianizar os índios, e que o poder e riqueza adquiridos em territó-
rio amazônico se tornariam empecilhos à metrópole no seu intuito de ter uma 
presença e controle mais efetivos sobre a região. Dessa forma, aos poucos, a 
Coroa tomou medidas contra a Companhia, como o confisco de seus bens, até 
decidir pela sua expulsão do Grão-Pará e Maranhão.14 

13	 “INSTRUÇÕES Régias, Públicas e Secretas...”. In: AZEVEDO. Os Jesuítas no Grão-Pará: suas 
missões e a colonização – bosquejo histórico com vários documentos inéditos, p. 349; 351.

14	 COELHO, Um estudo sobre a experiência portuguesa na América, a partir da colônia: o caso do 
Diretório dos Índios (1751-1798), p. 105-131; SOUZA JUNIOR, José Alves de. Tramas do 
Cotidiano: Religião, Política, Guerra e Negócios no Grão-Pará do Setecentos. Um estudo sobre 
a Companhia de Jesus e a política Pombalina. Tese (Doutorado em História), Programa de Pós-
Graduação em História Social, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 2009, p. 107-138; 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL220  

Se com a chegada de Mendonça Furtado à Amazônia Portuguesa a reti-
rada do poder temporal dos religiosos sobre os indígenas era apenas uma pos-
sibilidade, com o passar dos anos tornou-se lei, com o Diretório dos Índios, em 
1757. O clero, a partir de então, tinha como única função os deveres espirituais 
com os povos nativos aldeados, de maneira que os Jesuítas, até então a principal 
ordem missionária da região, estavam excluídos dessa tarefa. O poder temporal 
dos indígenas aldeados, por sua vez, ficou a cargo, principalmente, dos direto-
res de povoação, sujeitos nomeados pelos governadores. Estes possuíam uma 
enormidade de função, dentre as quais: o de controlar e distribuir a mão de 
obra indígena para os serviços de particulares e do Estado, intermediar o paga-
mento dessa força de trabalho, promover a harmoniosa relação entre índios e 
não índios dentro das Vilas e Lugares, estimular a produção agrícola entre os 
nativos, bem como a realização, por parte deles, do comércio dos gêneros cul-
tivados e entre outras funções.15 

Dessa forma, por mais que o indígena desde 1757 estivesse livre, pois não 
poderia mais ser escravizado oficialmente, ele estaria, de um lado, sujeito a uma 
tutela espiritual, com o intuito de catequizá-lo e instruí-lo sobre as doutrinas e 
valores cristãos, e de outro lado, ele estaria sujeito a uma tutela temporal, com 
o intuito de fazê-lo servir como mão de obra, mediante pagamento de salário, 
mas também para nele estimular o comércio, a agricultura em suas próprias 
terras, o uso da língua portuguesa, bem como a adoção de nomes portugueses, 
a residência em uma moradia fixa, a ocupação em postos administrativos e 
militares e entre outras questões... As diretrizes espirituais e temporais sobre 
os povos indígenas, a rigor, eram estratégias, muitas das vezes entrelaçadas, 
que visavam à “civilização” do indígena, isto é, a promoção e a incorporação de 
valores cristãos/europeus naqueles sujeitos que compunham a maior parcela da 
população ao norte da América Portuguesa. Tornar o índio um vassalo portu-
guês, como qualquer outro colono, ia completamente ao encontro dos interes-
ses lusos de promover uma administração mais racional em suas colônias e no 

HEMMING, John. Árvore de rios: a História da Amazônia. São Paulo: Editora Senac, 2011, 
p. 132-133.

15	 “DIRECTORIO que se deve observar nas Povoaçoens ...” In: ALMEIDA, O Diretório dos 
Índios: um projeto de civilização no Brasil do século XVIII. Sobre os diretores de povoações ao 
tempo do Diretório, ver: MELO, Vinícius Zúniga. Os diretores de povoações: serviços e transgres-
sões no Grão-Pará do Diretório dos Índios. Dissertação (Mestrado em História) – Programa de 
Pós-Graduação em História Social da Amazônia, Universidade Federal do Pará, Belém, 2016.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigários nas povoações de índios (1757-1798) 221  

reino, que, em termos de Amazônia, significava estimular o desenvolvimento 
econômico, o povoamento e o maior controle administrativo sobre a área.16 

Quem atuava na linha de frente da catequização dos indígenas aldea-
dos eram os vigários. Esses padres eram os responsáveis por ensiná-los a 
compreender e a praticar os sacramentos da igreja, como o batismo e o casa-
mento monogâmico, por ensiná-los a fazer as orações, por realizar a missa aos 
domingos e em dias santos, além de outras ações. A partir de então, a Coroa 
Portuguesa possivelmente dificultou esse processo de catequização pelos reli-
giosos, ao proibir o uso do Nheengatu, a chamada “língua geral”, muito utili-
zada pelos missionários à época em suas ações doutrinadoras, pois se tratava 
de uma linguagem originalmente nativa e, portanto, de mais fácil compreensão 
para os indígenas. De acordo com o Diretório, o uso da língua portuguesa, e 
somente dela, deveria ser estimulado dentro das Vilas e Lugares, pois “este é 
um dos meios mais eficazes para desterrar dos Povos rústicos a barbaridade 
dos seus antigos costumes”.17 

Atentando-se para os autos de devassa, sobre os quais o estudo fez refe-
rência na introdução, uma das preocupações dos investigadores era analisar 
a atuação dos vigários dentro das povoações. E por atuação, entende-se, em 
grande medida, o cumprimento de suas funções espirituais, especialmente ao 
que se denomina do ensinamento da “doutrina” e da realização de missas. Por 
exemplo, foram essas duas ações que fizeram o vigário da Vila de Boim ser 
considerado “muito bom sacerdote” e “cuidadoso na sua obrigação”. Já o vigário 
da Vila de Pinhel é considerado um “clérigo em tudo perfeito”, pois realiza 
missa todos os dias em horários que possibilitam que ninguém fique de fora. 
Já o vigário da Vila de Sousel é “cuidadoso nas suas obrigações; e no ensino 
da doutrina.” Há também o caso do vigário da Vila Franca, que na verdade, 
pertencia à povoação de Alter do Chão, mas como o pároco de Vila Franca 
se encontrava ausente havia quase seis meses, “estando todos os moradores 

16	 Em relação à ideia do indígena enquanto vassalo português, ver, especialmente, duas obras: 
DOMINGUES, Ângela. Quando os índios eram vassalos. Colonização e relações de poder 
no Norte do Brasil na segunda metade do século XVIII. Lisboa: Comissão Nacional para as 
Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, 2000, p. 65-132; SOUZA JUNIOR, Tramas 
do Cotidiano: Religião, Política, Guerra e Negócios no Grão-Pará do Setecentos. Um estudo 
sobre a Companhia de Jesus e a política Pombalina, p. 83-158.

17	 “DIRECTORIO que se deve observar nas Povoaçoens ...”, parágrafo 6. In: ALMEIDA, O 
Diretório dos Índios: um projeto de civilização no Brasil do século XVIII.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL222  

desta Villa sem missa e sem administração do sacramento”, o diretor da povo-
ação precisou recorrer a um religioso de outra povoação. Muito provavelmente, 
essa medida se fez necessária devido a um “contagio das bexigas” que estava 
atingindo o local, de modo que o vigário recém-chegado deveria “administrar 
os sacramentos aos infermos do dito contagio”. Se, por um lado, a situação 
em Vila Franca se encontrava aparentemente resolvida, em Alter do Chão os 
moradores ficaram sem o seu pároco e sem missa na maioria dos dias santos 
do Natal.18 

Analisando a documentação, no entanto, logo percebe-se que a atuação 
dos vigários dentro das povoações, muitas das vezes, ia para além das suas 
obrigações religiosas. Por diversas ocasiões, tais sujeitos precisavam desem-
penhar ações que a eles não cabiam, inclusive a de exercer o cargo de diretor 
temporariamente. Na Vila de Portel, por exemplo, uma das mais produtivas e 
populosas povoações do Grão-Pará, na segunda metade dos Setecentos, consta 
que o diretor do local, Antonio Infante Lobos, adoeceu, levando o vigário a 
acumular a função de direção da povoação. Quando esteve nessa condição, o 
padre chegou a mandar fazer um pequeno bote para a Vila. Já em Esposende, 
o diretor Antonio José de Oliveira se encontrava na Vila de Gurupá em tra-
tamento contra um problema de saúde, e durante esse período, é dito que 
o vigário Tomé do Nascimento, considerado “bom religioso”, se encontrava 
dirigindo a povoação. No Lugar de Outeiro, o autor da devassa afirma que o 
vigário se dirigiu à casa de um indígena chamado Vericimo, situada a um dia 
de viagem por igarapé, longe das roças dos demais moradores da povoação, e 
dele retirou “4 pretos que lá tinha ocultos a 5 annos”.19 

Em face dos objetivos metropolitanos na região amazônica, os vigários, 
que repita-se, eram quem atuavam na linha de frente da catequização dos 
povos indígenas dentro das povoações, desempenhavam um papel fundamen-
tal, pois o ato de cristianizar os nativos e tudo o que isso envolvia (aprendizado 

18	 Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, Documento 39, 03/01/1766, Vila 
de Boim; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não identifi-
cada, 05/01/1766, Vila de Pinhel; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, 
Documento 48, 25/01/1766, Vila de Sousel; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 
160, numeração não identificada, 30/12/1765, Vila Franca.

19	 Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não identificada, 1765, Vila 
de Portel; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não identificada, 
setembro de 1765, Vila de Esposende; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, 
numeração não identificada, 19/11/1765, Lugar de Outeiro. 



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigários nas povoações de índios (1757-1798) 223  

de rezas, realização de batismo, matrimônio, confissão, ensinamento do signifi-
cado de datas cristãs como Natal e Páscoa) fazia parte do plano de “civilização” 
dos indígenas, etapa importante para que os tornassem um vassalo português, 
plenamente incorporado à língua portuguesa e ao cristianismo, e estimulado à 
agricultura e ao comércio.  

Os vigários, necessariamente, poderiam não ser membros das ordens mis-
sionárias, habituadas ao processo de catequização dos indígenas desde o século 
XVII na Amazônia. Vários deles eram párocos, pertencentes ao clero secular. 
Porém, muitos padres missionários ainda exerciam a evangelização durante o 
Diretório dos Índios, sendo estes os casos dos freis João Helena e Francisco 
Magdalena, da ordem dos capuchos, e do vigário da vila de Sousel, frade “de 
Nossa Senhora das Mercês”. Havia espaço, inclusive, para ex-jesuíta, como na 
Vila de Santarém, sendo ele considerado de “bom procedimento”, mas “negli-
gente” no seu ofício.20 Sem mais o poder temporal, esses religiosos eram cons-
tantemente avaliados pela administração portuguesa no desempenho das suas 
funções espirituais. Eram elas que definiam os juízos sobre os quais lhes eram 
feitos. No entanto, conforme se verá a seguir, do mesmo modo que muitos 
vigários realizavam ações favoráveis ao governo luso e que extrapolavam suas 
obrigações espirituais, por outro, eles também se envolviam em relações, quere-
las e práticas não somente proibidas por lei, mas que passavam longe dos seus 
deveres catequéticos.

Vigários e os seus planos individuais: a busca 
por ganhos na região amazônica

Uma coisa é falar dos planos metropolitanos na Amazônia e o interesse do 
governo português em tornar o índio um vassalo, imbuído dos valores cristãos/
europeus e contribuinte direto da execução dos projetos econômicos, políticos 
e militares voltados para a região, e outra coisa é observar como esse processo 
ocorreu na prática, mediante análise da documentação. De fato, a historiogra-
fia dá conta já tem um tempo sobre a presença indígena em cargos camarários, 

20	 Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não identificada, Lugar de 
Outeiro; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não identificada, 
12/12/ 1765, Vila de Faro; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, documento 
48, 25/01/1766, Vila de Sousel; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, nume-
ração não identificada, 20/01/1766, Vila de Santarém.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL224  

de oficialato militar e de Principais – índios que exerciam a posição de chefia 
perante os demais em determinada povoação, com o devido reconhecimento 
por parte do governador de Estado e de Sua Majestade. Tal grupo, para che-
gar a essa posição, já teria passado por um processo de “civilização” (processo 
este, dentro dos moldes que aqui já foi comentado), que o qualificava a exercer 
determinados postos, e deles tirar vantagens pessoais e para os seus aliados. 
Aliás, eram essas vantagens inerentes aos cargos que motivavam os indígenas 
a requerê-los à Coroa portuguesa, como retribuição a algum serviço prestado 
a ela.21 O Diretório dos Índios, inclusive, em seu parágrafo nove, estimulava 
a diferença de tratamento àqueles indígenas ocupantes de postos oficiais, de 
modo que recomendava aos diretores

que assim em público, como em particular, honrem, e estimem a todos 
aqueles Índios, que forem Juízes Ordinários, Vereadores, Principais, ou 
ocuparem outro qualquer posto honorífico; e também as suas famílias; 
dando-lhes assento na sua presença; e tratando-os com aquela distinção, 
que lhes for devida, conforme as suas respectivas graduações, empregos e 
cabedais; para que, vendo-se os ditos Índios estimados pública, e particu-
larmente, cuidem em merecer com o seu bom procedimento as distintas 
honras, com que são tratados; separando-se daqueles vícios, e desterrando 
aquelas baixas imaginações, que insensivelmente os reduziram ao presente 
abatimento, e vileza.22 

No entanto, ao mesmo tempo que foi formada essa “elite indígena”, vários 
foram os nativos que ao serem aldeados nas povoações portuguesas, certamente 
não passaram por esse processo “civilizacional”, ao menos do modo como a 
Coroa Portuguesa esperava. Sem dúvida, esse fato trazia problemas para a 

21	 Sobre os indígenas ocupantes de postos de oficialato, ver: DOMINGUES, Quando os índios 
eram vassalos. Colonização e relações de poder no Norte do Brasil na segunda metade do sé-
culo XVIII, p. 169-176; MELO, Patrícia. Espelhos Partidos: etnia, legislação e desigualdade 
na Colônia. Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2012; FONTENELE, 
Francisca Nescylene. Grão Pará Pombalina: Trabalho, Desigualdade e Relações de Poder. 
Dissertação (Mestrado em História), Programa de Estudos Pós-Graduados em História, 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2008; ROCHA, Rafael Ale. Os 
oficiais índios na Amazônia Pombalina: Sociedade, Hierarquia e Resistência (1751-1798). 
Dissertação (Mestrado em História), Programa de Pós-Graduação em História, Universidade 
Federal Fluminense, Niterói, 2009.

22	 “DIRECTORIO que se deve observar nas Povoaçoens ...”, parágrafo 9. In: ALMEIDA, O 
Diretório dos Índios: um projeto de civilização no Brasil do século XVIII.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigários nas povoações de índios (1757-1798) 225  

metrópole e os seus planos para a região, pois significava que o seu interesse de 
tornar àqueles que compunham a maioria da população ao norte de sua colônia 
na América, os povos indígenas, em vassalos portugueses, não estava se concre-
tizando adequadamente. As fugas e os atos de violência praticados pelos indí-
genas dentro das povoações contra as autoridades nelas presentes não deixam 
de ser um demonstrativo de descontentamento dos povos nativos à maneira 
como estava sendo feita a sua inserção na sociedade colonial portuguesa. 

Na Vila de Veiros, trinta e sete índios de serviço fugiram da povoação, 
sendo que nenhum oficial se mostrava capaz de trazê-los de volta. O Principal, 
por sua vez, não possuía nenhum respeito com os fugitivos, pois além de não 
ser da mesma etnia deles, tinha uma postura que desagradava os indígenas, a 
ponto de terem se arrependido de o elegerem como liderança naquela povoa-
ção. Já o Lugar de Azevedo se encontrava vazio devido a maior parte dos indí-
genas estarem refugiados em suas roças e em matos, de modo que o Principal 
da povoação era o grande causador dessas fugas, pois os incentivava a assim 
agirem. Em Colares, por mais que não haja referência direta ao vigário da Vila, 
percebe-se o tom belicoso de algumas ações indígenas, na medida em que o 
tenente de infantaria Caetano de Freitas da Costa, em expedição ao local, foi 
controlar uma sublevação indígena ali ocorrida. Segundo o tenente, os indíge-
nas já haviam matado o Principal da povoação e agiram “Armados, absolutos, 
e dezobedientes ao seu Director”. Somente da Vila de Beja, 27 índios fugiram 
da povoação, de modo que alguns deles levaram também as suas mulheres. Na 
Vila do Conde, um indígena de nome Manuel Caetano foi mandado preso 
para o governador do Estado, sob o pretexto de ter fugido do local com algu-
mas indígenas.23

Ações indígenas como essas, de contrariedade aos ditames portugueses, 
levaram à transformação de “projetos coloniais” em “processos coloniais”, de 

23	 Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não identificada, 
25/01/1766, Vila de Veiros; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração 
não identificada, 17/02/1766, Lugar de Azevedo; Documento de Caetano de Freitas da Costa. 
30/09/1777. Em anexo ao requerimento de Manuel Carvalho dos Santos para rainha D. Maria 
I. 08/10/1777. Arquivo Histórico Ultramarino, caixa 78, documento 6460. Arquivo Público do 
Pará, Correspondência de diversos com o Governo, período 1762. Códice 113 (antigo códice 
24), documento 69; Arquivo Público do Pará, Correspondência de diversos com o Governo, 
período 1771. Códice 236 (antigo códice 120), documento 47.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL226  

acordo com a historiadora Patrícia Melo, e que o “Diretório estabeleceu pro-
cedimentos, mas cabia aos índios um papel chave na sua implementação”.24

Se houve falhas no processo de transformação do índio em vassalo por-
tuguês, é algo que este trabalho não está preocupado, até porque se trata de 
uma questão extremamente complexa e que, sem dúvida, precisa levar em 
consideração uma série de fatores. Porém, do mesmo modo que os vigários 
eram avaliados positivamente no exercício da função pelo cumprimento de 
seus preceitos religiosos, é certo que eles também eram alvos de críticas pelos 
avaliadores quando não cumpriam com as suas obrigações, como a realização 
de missas e o ensinamento de doutrinas. 

Em devassa realizada na Vila de Alter do Chão, consta que o padre 
Lino, vigário do local, além de viver “amancebado” com uma indígena, filha do 
Principal da povoação, é “pouco cuidadoso na obrigação do seu ofício, e tam-
bém no ensino da doutrina”. Para embasar esse juízo, o autor do documento 
diz que as missas aos domingos e nos dias santos começam muito cedo, o que 
impossibilita que os índios possam assisti-la, pois muitos vêm de lugares dis-
tantes e outros porque precisam encarar o mau tempo. Em povoação não iden-
tificada, as críticas são dirigidas ao vigário do local devido ao fato de ele não se 
dirigir às roças para confessar as pessoas enfermas sob o pretexto de não achar 
uma canoa capaz de levá-lo. Na Vila Franca, é dirigida uma crítica mais geral 
aos religiosos, encontrando-se, por parte deles, “alguans omissoens tanto no 
ensino da doutrina, como no dizer da missa aos domingos e dias santos”. Em 
relação às missas, o problema se deve ao que já foi relatado: elas ocorrem muito 
cedo, entre as sete e oito, o que impossibilita a presença de muitos “fregueses”.25  

É importante aqui citar o trabalho de Almir Diniz de Carvalho Junior, 
que trata do processo de conversão do indígena ao cristianismo na Amazônia 
Portuguesa, levando em conta o período de um século: 1653 a 1769. A refe-
rência a esse estudo se faz necessária, pois ele demonstra que por mais que 
houvesse todo o esforço de catequização dos povos nativos, ou mesmo atos 
negligentes por parte dos missionários quanto a esta tarefa, muitas das vezes, 

24	 SAMPAIO, Espelhos Partidos: etnia, legislação e desigualdade na Colônia, p. 104.
25	 Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não identificada, 09/01/1766, 

Vila de Alter do Chão; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não 
identificada, outubro de 1765, povoação não identificada; Arquivo Público do Pará, Autos de 
devassa. Códice 160, numeração não identificada, 30/12/1765, Vila de Franca.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigários nas povoações de índios (1757-1798) 227  

era o indígena quem definia o seu grau de inserção no mundo colonial, inclu-
sive, a maneira pela qual se tornaria um cristão. Segundo o autor, tais sujeitos, 
ao serem batizados, não se tornavam cristãos dentro dos moldes previstos pela 
igreja e pela Coroa portuguesa, pois se apropriavam das crenças e valores dessa 
“nova” sociedade a partir de percepções e interesses que lhes eram próprios. 
De acordo com Diniz, os indígenas “eram cristãos a seu modo, como a seu 
modo eram índios”, a tal ponto que mesmo dentro dos aldeamentos, durante 
o processo de conversão, muitos deles mantinham práticas que remontavam às 
suas tradições.26

Vale destacar um último, porém fundamental ponto em relação aos vigá-
rios e suas atuações dentro das povoações: a busca por ganhos pessoais, que 
além de passar longe das suas obrigações religiosas, significava atos transgres-
sores, como o uso da mão de obra indígena sem pagamento e o “descaminho” 
de produtos sobre os quais a Coroa ainda não havia arrecadado o dízimo. Vale 
destacar também que muitas dessas práticas ocorriam em aliança com outros 
sujeitos que transitavam em meio às povoações, como os próprios diretores. 

O intendente geral do Pará, Luis Gomes de Faria e Sousa, denuncia ao 
secretário de Estado da Marinha e Ultramar o envolvimento de seis cabos 
de canoa, quatro diretores, um vigário, e outros tantos de indígenas e demais 
moradores, que de alguma forma se beneficiaram ou participaram da extração 
de produtos do sertão, sobre os quais a Coroa portuguesa não havia arrecadado 
os dízimos, o que acarretava, segundo o autor do documento, prejuízos aos 
cofres régios. É provável que esse vigário tenha sido Alexandre Leal, da Vila 
de Sousel, pois no mesmo documento e segundo o mesmo intendente, junta-
mente com o diretor do local, levaram na canoa da povoação, com o consenti-
mento do cabo de canoa Geraldo Corrêa Lima, dez índios por suas contas no 
intuito de extraírem gêneros do sertão. No Lugar de Santa Ana do Rio Capim, 
chama a atenção mais uma situação de descaminhos envolvendo uma série de 
sujeitos, a partir de uma devassa realizada no local. Segundo testemunhas, a 
agricultura praticada nos anos de 1763, 1764 e 1765, ficou sob a administração 
de dois capitães: Manuel Gomes e João de Abreu, e os 560 alqueires de farinha 

26	 CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz de. Índios Cristãos: a conversão dos gentios da Amazônia 
portuguesa (1653-1769). Tese (Doutorado em História Social) – Universidade Estadual de 
Campinas, Campinas, 2005, p. 8-9; 215-368.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL228  

e mais o milho produzidos nesse período, ao invés de irem para a Tesouraria, 
foram consumidos pelos capitães, vigário, indígenas e pelo diretor do Lugar.27 

Em relação à falta de pagamento aos indígenas, se tem o caso envol-
vendo o ex-vigário do Lugar de Carrazedo, o padre Domingos Antônio Lira. 
O religioso ficou devendo os seus indígenas pescadores, sendo que um deles 
ainda produziu dez arrobas de cacau, mas nada recebeu por esse trabalho. Em 
devassa realizada na Vila de Alenquer, consta que o diretor do local, Domingos 
Xavier Alvares, juntamente com o vigário da povoação, se apropriaram de um 
pagamento da filha de um indígena já falecido. Em novembro de 1761, o já 
citado intendente geral do Pará, Luis Gomes de Faria e Sousa, diz ao secretário 
de Estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonça Furtado, 
que a despeito dos elogios proferidos pelo Vigário Geral acerca de um vigário 
que iria para uma povoação cujo nome não foi possível identificar, o gover-
nador de Estado “sabe muito bem o que elle he pelo conhecimento, que delle 
tem”. E que o intendente repassou ainda ao governador, que o vigário não se 
preocupa com outra coisa, que não seja o seu negócio de salgas de peixe para a 
cidade de Belém.28 

No ano de 1764, houve uma aparente querela entre o governador do 
Estado, Fernando da Costa de Ataíde Teive, e o vigário capitular, acerca do 
procedimento do vigário da Vila de Melgaço, José Belingar. Esse religioso 
teria sido inicialmente removido do posto pelo bispo da Diocese do Pará sob 
o argumento de ser um comerciante de farinha. Porém, ele teria voltado ao 
cargo, pois em devassa realizada na povoação, Belingar teria sido inocentado 
no caso investigado. No entanto, o governador soube que o seu antecessor já 
havia retido dez alqueires de farinha que o referido vigário mandava vender 
em Belém. Como o vigário capitular não considerava esse fato suficiente para 
José Belingar ser novamente removido do seu posto, Fernando Teive mandou 

27	 Intendente geral do Pará, Luís Gomes de Faria e Sousa. Em torno de 03/08/1761. Em anexo 
ao ofício de Luís Gomes de Faria e Sousa para o secretário de Estado da Marinha e Ultramar. 
03/08/1761. Arquivo Histórico Ultramarino, caixa 50, documento 4593; Arquivo Público do 
Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não identificada, 23/03/1767, Lugar de Santa 
Ana do Rio Capim.    

28	 Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não identificada, 30/12/1766, 
Lugar de Carrazedo; Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numeração não 
identificada, 17/01/1767, Vila de Alenquer; Ofício do intendente Geral do Pará, Luís Gomes 
de Faria e Sousa, para o secretário de Estado da Marinha e Ultramar. 13/11/1761. Arquivo 
Histórico Ultramarino, caixa 51, documento 4686.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigários nas povoações de índios (1757-1798) 229  

a questão para ser decidida pelo monarca. Em Sousel, testemunhas de uma 
devassa realizada no local afirmaram que o diretor e o vigário da povoação 
realizavam comércio com os indígenas, dando a eles aguardente e recebendo 
em troca produtos extraídos do sertão. É importante lembrar que a Coroa 
Portuguesa, por meio do parágrafo 40 do Diretório dos Índios, considerava 
a aguardente uma bebida “nociva” aos indígenas, proibindo que os nativos 
comercializassem os seus gêneros em troca dela, responsável pelas “maiores 
iniqüidades, perturbações, e desordens” no Estado.29

Um outro intendente geral do Pará, João Amorim Pereira, comunicou ao 
secretário de Estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonça 
Furtado, sobre as desordens que vinham causando os vigários, haja vista que 
esses religiosos queriam o governo temporal das índias solteiras sob o pretexto 
de lhes ensinarem a doutrina religiosa enquanto não se casavam. Dessa forma, 
era comum os vigários castigarem essas indígenas quando, sem terem licença, 
iam desenvolver as suas plantações ou trabalharem nas roças do comum a 
mando do diretor. O intendente relata que na Vila de Melgaço encontrou 
esses “abusos”, a ponto de o diretor do local não utilizar as índias na atividade 
de extração do azeite.30 

A documentação arrolada aqui demonstra que muitos eram os vigários 
que não somente cumpriam com as suas obrigações religiosas dentro das povo-
ações, mas, assim como faziam diretores, cabos de canoas, Principais, além de 
outros sujeitos, também faziam valer a sua presença nos aldeamentos, e tudo 
o que esses espaços tinham a oferecer para poderem obter ganhos pessoais. 
Tais ganhos vislumbravam, em grande medida, duas das principais fontes de 
riqueza da região amazônica ao tempo da segunda metade do Século XVIII: os 
gêneros extrativos, provenientes das atividades de coleta no interior das matas 
(podendo incluir, também, a caça e a pesca), e os gêneros agrícolas, grande parte 
cultivada nas próprias roças das Vilas e Lugares. A obtenção desses produtos, 

29	 Ofício do governador do Estado do Grão-Pará e Maranhão, Fernando da Costa Ataíde Teive, 
para o secretário de Estado da Marinha e Ultramar. 07/03/1764. Arquivo Histórico Ultramarino, 
caixa 55, documento 5051. Arquivo Público do Pará, Autos de devassa. Códice 160, numera-
ção não identificada, 12/12/1766, Vila de Sousel; “DIRECTORIO que se deve observar nas 
Povoaçoens ...”, parágrafo 40. In: ALMEIDA. O Diretório dos Índios: um projeto de civilização 
no Brasil do século XVIII.

30	 Ofício do intendente Geral do Pará, João de Amorim Pereira, para o secretário de Estado da 
Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonça Furtado. 15/05/1767. Arquivo Histórico 
Ultramarino, caixa 60, documento 5352.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL230  

porém, não ocorria apenas de acordo com a lei, mas também de modo trans-
gressor, na medida em que vigários eram acusados de reterem o pagamento 
dos indígenas (que ocorria por meio de produtos), de não pagarem os índios 
que trabalharam para si, de descaminharem produtos extrativos e agrícolas e 
de comercializarem com os povos nativos, dando-lhes aguardente. O curioso 
é que muitas dessas práticas eram realizadas em conjunto com outros sujeitos 
que transitavam em meio às Vilas e Lugares, inclusive, com o seu próprio reba-
nho espiritual: os povos indígenas.31

Conclusão

O Diretório dos Índios vigorou ao longo da segunda metade do século 
XVIII tanto no Grão-Pará e Maranhão (e depois Grão-Pará e Rio Negro) 
quanto no Estado do Brasil. A existência da lei se deu décadas e décadas depois 
desde a chegada dos primeiros missionários na América Portuguesa, em mea-
dos do século XVI, com o intuito de evangelizar e “salvar” as almas dos milha-
res de povos indígenas que habitavam a região. Dessa forma, passados cerca de 
200 anos, a catequização da população nativa ainda era encarada como uma 
das prioridades pela Coroa Portuguesa, e os missionários ainda eram escalados 
para realizarem essa missão. A diferença, porém, é que com o Diretório, esses 
religiosos perderam o poder temporal que tinham em relação aos indígenas e 
os Jesuítas, que até a implantação dessa lei eram o braço direito da metrópole 
nas funções espirituais em seu território colonial, não mais faziam parte dos 
grupos evangelizadores, que agora contavam também com párocos do clero 
secular.

Em se tratando da Amazônia, especificamente, os vigários que atuavam 
nas povoações executavam um trabalho fundamental à Coroa Portuguesa, pois 
a catequização por eles realizadas sobre os povos indígenas ajudavam no plano 
do governo português de ter aldeamentos repletos de índios, cristãos, falantes 
da língua portuguesa e com nomes portugueses, ou seja, um legítimo vassalo 
da Coroa. Sujeito este, que assim como qualquer outro colono, deveria também 
ajudar na produção da terra, na realização do comércio, na composição das tro-
pas militares e na ocupação dos cargos administrativos no intuito de fortalecer 

31	 Sobre a temática da transgressão ao tempo do Diretório dos Índios e sobre a busca por ganhos 
pessoais através da obtenção das fontes de riqueza na região amazônica, ver: Vinícius Zúniga, Os 
diretores de povoações: serviços e transgressões no Grão-Pará do Diretório dos Índios.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigários nas povoações de índios (1757-1798) 231  

a economia e o controle administrativo luso na região. Os vigários, portanto, 
eram avaliados constantemente na sua função de catequização do indígena – a 
sua parcela de contribuição aos planos portugueses de “civilizar” esses agentes. 

Porém, demonstrou-se neste trabalho que nem só de catequização viviam 
os padres nas povoações portuguesas. Assim como diversos outros agentes que 
transitavam em meio a esses espaços, os vigários buscavam obter ganhos pró-
prios, principalmente através dos produtos agrícolas e extrativos – duas impor-
tantes fontes de riqueza da região. Para isso, muitos deles infringiam as normas 
do Diretório e, inclusive, se uniam com outros grupos. Não é possível traçar 
nenhum tipo de paralelo entre as ações desses religiosos ao que vinha prati-
cando a Companhia de Jesus antes de ser expulsa do Grão-Pará e Maranhão 
no que se refere ao poder econômico angariado enquanto ordem missionária. 
Além disso, deve-se sempre sopesar a obtenção de ganhos de vigários, diretores 
e outros sujeitos nas povoações, tendo em vista que muitas delas eram escassas 
em termos de recursos – humanos e materiais. É inegável, porém, que muitos 
vigários agiam para além de suas funções religiosas, valendo-se do trabalho 
indígena, da apropriação de produtos e da realização de comércio, nem que 
para isso descumprissem as normas. 





CAPÍTULO 10

OS PRIMEIROS BISPOS DA AMAZÔNIA: 
JURISDIÇÃO ORDINÁRIA NO SÉCULO XVII

Pollyanna Gouveia Mendonça Muniz1

A bula de ereção da diocese do Maranhão traz logo nas suas primeira 
linhas o objetivo que lhe sustenta: a criação “das novas sés episcopais 
no campo fértil da Igreja militante” tinha como objetivo “aumentar 

com esse novo plantio a devoção do povo, fazer florescer o culto divino, faci-
litar a administração dos sacramentos”. Deixa claro também que o estabele-
cimento da diocese ia “concorrer também para a nobilitação das localidades, 
e para que as populações, amparadas pela residência, governo e ensino dos 
seus bispos” fosse “progredindo no Senhor”2. As longas distâncias em relação à 

1	 pollyannagm@yahoo.com.br, ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2528-1748. Mestre 
e Doutora em História pela Universidade Federal Fluminense. Professora Associada na 
Universidade Federal do Maranhão e membro do corpo permanente do Programa de Pós-
Graduação em História (Mestrado e Doutorado – PPGHis – UFMA). Este artigo é uma 
produção do projeto Religião, administração eclesiástica e justiça no Império Transoceânico 
Português (1514-1750) - ReligionAJE, PTDC / HAR-HIS / 28719/2017, patrocinado pela 
Fundação Portuguesa de Ciência e Tecnologia - FCT e H2020 e também conta financiamento 
da Fundação de Amparo à Pesquisa Ciência e Tecnologia do Estado do Maranhão – FAPEMA 
Universal (01310/18) em projeto intitulado Administração diocesana, religiosidade e justiça: o 
caso do bispado do Maranhão no Império Português (XVII-XVIII).

2	 Trata-se da versão recém-traduzida por António Guimarães Pinto da Bula Super uniuersas orbis, 
pela qual Inocêncio XI instituiu a diocese do Maranhão, desmembrando o seu território da 
arquidiocese da Bahia, tornando-a sufragânea do arcebispado de Lisboa e concedendo ao rei 
de Portugal o direito de padroado e de apresentação do bispo da nova diocese. Está disponível 
em: https://www.uc.pt/fluc/religionAJE/fontes/docs/BULA__Maranhao_traduzida.pdf. O do-
cumento foi também publicado, na sua versão latina, entre outros locais: ALMEIDA, Cândido 
Mendes de – Direito civil ecclesiastico brazileiro antigo e moderno em suas relações com o direito 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL234  

Bahia, onde residia o bispo do Brasil, foram apontadas como um dos dificul-
tadores da melhor ação da igreja nas partes mais ao oeste da América portu-
guesa. O bispo não podia inspecionar a região, como exigia a norma de Trento3 
e “nem exercitar em geral as demais funções do bom prelado”4. Desse modo, a 
região precisava de diocese própria. 

A São Luís dos anos de 1677 também aparece descrita no documento. Ao 
menos aquilo que deram a conhecer sobre ela em Roma. Era uma povoação 
de dois mil cristãos “notabilizando-se os seus habitantes pela nobre linhagem 
e avantajada superioridade nas letras e armas”, informação que chega a ser 
curiosa, já que silencia a maioria da população ser formada pelos índios, muitos 
deles já sob jurisdição das ordens regulares. A cidade tinha uma igreja principal 
sob invocação de Nossa Senhora da Vitória onde se celebravam missas e outros 
ofícios divinos. A bula aponta que era vantajoso que São Luís se desmem-
brasse da diocese do Brasil, tendo sua igreja elevada a catedral, e que nela fosse 
“colocado um prelado católico e seu próprio bispo, que possa e deva fortalecer 
aqueles que ainda estão fracos na fé”5. Estava criada a primeira diocese da 
Amazônia portuguesa. 

No mesmo documento já se demarca a especificidade do novo bispado 
quando se assinala que a sua sufraganeidade está submetida à jurisdição metro-
politana, já que o acesso de São Luís a Lisboa era mais fácil. Salvador da Bahia, 
sede da primeira diocese da América Portuguesa era, sem dúvida, de mais difícil 
acesso para quem se deslocava a partir da Amazônia. Essa lógica de submissão 
direta a Lisboa será a mesma quando da criação da diocese do Pará em 17196. 
Esse é um dado fundamental porque essa ordenação jurisdicional implica 
que as demandas em segunda instância não seriam remetidas para a Relação 
Eclesiástica da Bahia, como aconteceria a todas as demais dioceses que foram 

canónico. Rio de Janeiro: B. L. Garnier 1866-1873, vol I, tomo II, pp. 588-594. Há traduções 
para português com muitas imprecisões em SILVA, Francisco de Paula e – Apontamentos para 
a História Ecclesiástica do Maranhão. Bahia: Typographia de São Francisco, 1922, pp. 52-55 e – 
MARQUES, César Augusto. Dicionário histórico-geográfico da Província do Maranhão. São 
Luís: Edições AML, 2008, pp. 200-202. 

3	 O saccrosanto e ecumênico Conclílio de Trento em latim e portuguez. Lisboa: Oficina de Simão 
Tadeu Ferreira, 1786, 2 vols.

4	 Bula Super uniuersas orbis, s/n.
5	 Bula Super uniuersas orbis. 
6	 MEIRELES, Mário. História da Arquidiocese de São Luís. São Luís: UFMA/SIOGE, 1977, p. 

116.



Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII 235  

sendo criadas na América Portuguesa. Em casos de agravos e embargos, os 
documentos do bispado maranhense, e depois os da diocese do Pará, seguiam 
para a Patriarcal de Lisboa7.

As dimensões da nova diocese eram imensas e isso foi comum nos bis-
pados ultramarinos. A bula destaca que o seu território ia “desde o Cabo do 
Norte, ao longo do litoral e pelo interior da terra até à Fortaleza do Ceará, 
exclusive, como diocese”8. No mapa a seguir é possível contemplar melhor essas 
dimensões.

Mapa do bispado do Maranhão (1677-1719)9

A mesma bula também deixa claro de quem foram as iniciativas para a 
criação da diocese maranhense: o monarca D. Pedro II. A ele foi concedido 

7	 Se a bula de ereção da diocese aponta a submissão à Lisboa, isso se reforça com a Bula Salvatori 
Nostri, de 1740, que demonstra que era preciso uma alternativa para tentar resolver os problemas 
das distâncias dilatadas e da falta de comunicação com o arcebispado da Bahia. A solução era 
uma ligação direta com a Patriarcal de Lisboa. Isso se confirma por vários documentos, princi-
palmente com as nomeações oficiais do governo diocesano em caso de vacâncias no Maranhão. 
MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonça. Réus de Batina: Justiça Eclesiástica e clero secular no 
Maranhão colonial. Editora: Alameda-EDUFMA, São Paulo, 2017, pp. 31-32 e p. 51 e p. 156.

8	 Bula Super uniuersas orbis, s/n.
9	 Mapa editado pela autora a partir do que foi confeccionado por HOORNAERT, Eduardo; 

AZZI, Riolando (org.). História da Igreja no Brasil: primeira época. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 
1992, p. XI. O recorte temporal (1677-1719) recobre desde a criação do bispado do Maranhão 
até criação canônica do bispado do Pará, respectivamente. Depois da criação da diocese do Pará, 
a do Maranhão passou a englobar os territórios das capitanias do Maranhão e Piauí. MUNIZ, 
Pollyanna Gouveia Mendonça. Réus de Batina: Justiça Eclesiástica e clero secular no Maranhão 
colonial. Editora: Alameda-EDUFMA, São Paulo, 2017, p. 27-28.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL236  

o direito de padroado10, o que incluía a obrigação de apresentar um bispo no 
prazo de um ano, bem como “rendimentos anuais de dois mil e quinhentos cru-
zados, em moeda portuguesa”11 para o custeio da diocese, o que ele se compro-
meteu em assumir. O documento deixa clara a interferência régia e Evergton 
Sales Souza aponta que ereção das dioceses amazônicas (do Maranhão e do 
Pará) são um bom exemplo de quando a Coroa foi a principal responsável pela 
estruturação da malha diocesana. Tanto o Estado do Maranhão quanto pos-
teriormente o do Grão-Pará não dispunham de rendas suficientes para arcar 
com as despesas de dioceses. 

O governador, Inácio Coelho da Silva, por exemplo, chegou a afirmar em 
carta remetida à metrópole que as rendas do Maranhão não eram suficientes 
para arcar com os custos da nova diocese: os dízimos arrecadados perfaziam 
um total de um conto oito centos e oitenta mil réis, enquanto a despesa com 
as folhas de pagamento do civil e do eclesiástico chegavam a quatro contos e 
dezessete mil réis. A Coroa, sob essas prerrogativas do Padroado, determinou 
que a Provedoria da Fazenda da Bahia transferisse o valor necessário para o 
pagamento da folha eclesiástica da nova diocese do Maranhão12. A expan-
são das fronteiras de seus domínios e a necessidade de uma melhor gestão 
das tensões existentes entre missionários e colonos, por causa da mão de obra 
indígena, devem ter sido, segundo Evergton Souza, algumas das preocupações 
políticas que foram levadas em conta na decisão régia de solicitar a criação das 
novas dioceses13.

Desse modo, não se pode entender a criação da diocese maranhense sem 
ter em conta o contexto histórico e as especificidades da região. Karl Arenz 
e Frederik Matos afirmam que é preciso inserir a região na macroconjuntura 

10	 O padroado consistia num conjunto de direitos (honoríficos, de apresentação às autoridades 
eclesiásticas dos servidores das igrejas e de cobrança de rendas) e de encargos (construir e defen-
der igrejas, provê-las de objetos de culto, assegurar a sua sustentação e a dos clérigos) que a Igreja 
atribuía, como recompensa pelos serviços prestados, aos fundadores, construtores e dotadores de 
igrejas ou de benefícios eclesiásticos PAIVA, José Pedro; FILHOAIS, Carlos; FRANCO, José 
Eduardo (dir.). História Global de Portugal. Lisboa: Círculo de Leitores, 2020. p. 354.

11	 Bula Super uniuersas orbis. s/n.
12	 SOUZA, Evergton Sales. A construção de uma cristandade tridentina na América portuguesa. 

In: GOUVEIA, A. C.; BARBOSA, D. S.; PAIVA, J. P. (org.). O Concílio de Trento em Portugal e 
nas suas conquistas: novos olhares. Lisboa: CEHR/Universidade Católica Portuguesa, 2014, v. 1, 
p. 175-195.

13	 SOUZA, A construção de uma cristandade tridentina na América portuguesa, p. 183-184. 



Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII 237  

do Império Luso se quisermos compreender a Amazônia no último quar-
tel do século XVII. Esse foi a época do que os autores chamam de crescente 
“atlantização” do Império luso, já que foi governo de D. Pedro II que muitas 
iniciativas foram tomadas em favor do Maranhão e Grão-Pará14. Os autores 
destacam, por exemplo, que o estanco do ferro, em 1676, colocou sob o con-
trole da Fazenda Real a importação e comercialização de ferro e aço15. Depois 
disso, baunilha e cacau também tiveram suas taxações afixadas, além de outras 
drogas do sertão destinadas à exportação16. Desse modo, é fundamental enten-
der que a criação da primeira diocese e as duas leis complementares publicadas 
no ano de 1680 também são de grande importância no projeto de dinamização 
interna da região amazônica sob o comando de D. Pedro II e de suas ações 
para um melhor controle político da região17. 

A criação da diocese consolida mais uma ação em torno da autonomia 
de governação da região amazônica ou, como comenta Luciano Andrés Silva 
González, “el obispado constituía así un instrumento que podía reforzar medi-
das políticas regias, pues la organización política y administrativa se articu-
laba preponderantemente en directa dependencia con la corona”18. O território 
já era politicamente uma unidade administrativa em separado do Estado do 
Brasil desde 1621, quando a Coroa portuguesa criou o Estado do Maranhão – 
por carta régia de 13 de junho – com capital em São Luís, embora ele estivesse 
subordinado ao Governo Geral do Brasil. O chamado Estado do Maranhão 
e Grão-Pará, com sede em São Luís, teve seu fim em 6 de agosto de 1753. O 
Maranhão se tornou então uma unidade subalterna do Pará e o estado passou 
a se designar de Grão-Pará e Maranhão. Apesar de toda essa transição política, 
o que é fato incontestável é que essa zona da América Portuguesa gozava de 

14	 ARENZ; Karl; MATOS, Frederik Luizi Andrade. Informação do Estado do Maranhão: uma 
relação sobre a Amazônia Portuguesa no fim do século XVIII. R. IHGB, Rio de Janeiro, ano 175, 
n. 463, p. 349-380, abr./jun. 2014, p. 151.

15	 ANAIS DA BIBLIOTECA NACIONAL (doravante, ABN) Livro Grosso do Maranhão, v. 
66, p. 39 e 40. 

16	 ABN, Livro Grosso do Maranhão, vol 66, pp. 41-48.
17	 A primeira lei regulamentou a introdução de “negros da Costa de Guiné” (ABN, Livro Grosso 

do Maranhão, 1948, vol 66, pp 51-56) como opção de mão-de-obra escrava e garantiu o controle 
sobre os descimentos e a fundação de novos aldeamentos aos padres da Companhia de Jesus. A 
segunda lei, “Ley Sobre a liberdade do gentio do Maranhão” (ABN, Livro Grosso do Maranhão, 
1948, vol 66, pp 57-59) decretou a liberdade dos índios de toda forma de cativeiro e servidão. 

18	 GONZÁLEZ, Luciano Andrés Silva. “Los Primeros Obispos de Maranhão (1677-1700): Religión, 
Poder y Discordias”. Dissertação de Mestrado. Universidade Federal do Pará, 2021, p. 12.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL238  

independência político-administrativa e a criação do seu primeiro bispado em 
1677 reforçava essa autonomia especialmente ao subordiná-lo, como dissemos, 
à Patriarcal de Lisboa. 

Introdução da jurisdição ordinária e administração diocesana

Antes da criação da diocese, o que se sabia sobre a inserção da região 
no catolicismo é decorrente da ação das ordens regulares19. Primeiro chega-
ram no mundo amazônico os Franciscanos da Província de Santo Antônio20. 
Depois vieram os missionários da Companhia de Jesus e com o passar dos 
anos chegaram a Ordem dos Carmelitas e dos Mercedários. As províncias 
dos franciscanos também estiveram no território, eram eles os Capuchos da 
Piedade e os Frades da Conceição da Beira e Minho21. Essas ordens regulares 
esquadrinharam a região, atuaram na missionação e foram fundamentais no 
contato com os indígenas, mas respondiam aos superiores de suas casas e, claro, 
ao Papa. A monarquia viria estabelecer ligações mais estreitas com os bispos e 
o já mencionado padroado régio é uma das bases explicativas para isso. Só com 
a chegada, em 1679, do primeiro bispo da região, D. fr. Gregório dos Anjos, é 
que a jurisdição ordinária foi instalada na região22. 

Nascido em Lisboa, por volta de 1617, D. Gregório tornou-se cônego da 
Congregação de São João Evangelista em 10 de setembro de 163523. Estudou 

19	 Em artigo recente, apresentei dados sobre como funcionou a administração eclesiástica na 
Amazônia no período anterior à criação da diocese. MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonça, 
“‘O primeiro bispo deste Estado’. D. Gregório dos Anjos e a jurisdição episcopal na Amazônia, 
1679-1689”, Trashumante. Revista Americana de História Social, v. 17, p. 34-58, 2021. DOI: 
10.17533/udea.trahs.n17a02, pp. 40-45.

20	 No Maranhão, os padres Luis Figueira e Francisco Pinto, da Companhia de Jesus, teriam sido 
os primeiros a chegar, em 1607. PRAZERES, Frei Francisco de Nossa Senhora dos. Poranduba 
maranhense, ou Relação historica da província do Maranhão […] com […] um dicionario abre-
viado da lingua geral do Brazil. Revista Trimensal do Instituto Historico e Geographico Brazileiro, v. 
54, pt. 1, p. [4]-277, 1891, p. 43.

21	 CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz. A ordem da missão e os jogos da ação: conflitos, 
estratégias e armadilhas na Amazônia do século XVII. Revista Tempo, v. 19 n. 35, Jul.-Dez. 2013, 
p. 25.

22	 A bula original da sua nomeação está em IAn/TT, Maço 39 de bulas, nº 35.
23	 MACHADO, Diogo Barbosa. Bibliotheca Lusitana, histórica, critica, e chronologica, na qual se 

comprehende a noticia dos autores portuguezes, nas obras, que compozeraõ desde o tempo da promul-
gaçaõ da Ley de Graça até o tempo presente, t. IV, Lisboa: Oficcina Patriarcal de Francisco Luiz 
Ameno, 1759, p. 153.



Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII 239  

em Évora e Coimbra e foi vice-reitor do convento dos Lóios de Lisboa24. Fez 
juramento e profissão de fé em Lisboa a 13 de Julho de 167725. Sua preco-
nização como bispo do Maranhão ocorreu em 30 do de Agosto de 167726. 
Antes de ter sido eleito bispo do Maranhão, foi designado para o bispado de 
Malaca, nas Índias Orientais, onde nem chegou a tomar posse. Seu irmão, d. 
Apolinar de Almeida27, membro da Companhia de Jesus, foi bispo de Alcea, 
na Abissínia, e foi apedrejado e morto por ordem do imperador Oinadegá em 
1638. D. Gregório que tinha fama de grande orador sacro foi também autor da 
biografia do irmão. Chegou ao bispado do Maranhão em 11 de Julho de 1679, 
dois anos depois de sua criação canônica e morreu na sua diocese em 168928.

O segundo bispo e o último a ter jurisdição nesse amplo território que esta-
mos designando de Amazônia Portuguesa foi D. Fr. Timóteo do Sacramento. 
Ele nasceu em Lisboa em 5 de fevereiro de 1653 e professou na Ordem dos 
Eremitas de São Paulo, da Congregação Serra d’Ossa, no Convento do Santo 
Sacramento daquela cidade, em julho de 1670. Assim como D. Gregório, que 
teve nomeação anterior à do bispado do Maranhão, D. Timóteo foi confir-
mado como bispo de São Tomé e Príncipe em 2 de janeiro de 1693 e depois 
foi nomeado bispo do Maranhão por D. Pedro em 1695, nomeação confir-
mada pela bula papal de Inocêncio XII, Gratiae divinum praemium, datada 
de dezembro 17, 169629. Ele chegou ao bispado do Maranhão, em 1697, onde 

24	 ASV, Archivio Concistoriale, Proc. Consistoriales, vol. 76, fl. 522. 
25	 ASV, Archivio Concistoriale, Proc. Consistoriales, vol. 76, fl. 522.
26	 ASV, Archivio Concistoriale, Acta Camerarii, vol. 22, fl. 233.
27	 D. Gregório, da Congregação dos Lóios, foi reitor do Convento de Évora e Principal e Procurador 

da Congregação dos Cônegos de São Evangelista junto à cúria romana. MEIRELES, História 
da Arquidiocese de São Luís, p. 95. 

28	 João Felipe Bettendorff, que, entre outras atribuições, foi reitor do colégio de São Luís, procu-
rador extraordinário em Lisboa e, por mais de um mandato, superior da Missão do Maranhão 
narrou a entrada do antístite. BETTENDORFF, João Felippe. Chronica da Missão dos Padres 
da Companhia de Jesus no Estado do Maranhão. Revista do Instituto Historico e Geographico 
Brazileiro, Tomo LXXII, Parte I, 1910, p. 328.

29	 Timóteo do Sacramento was born in Lisbon on February 5, 1653. He professed in the Hermits 
of Saint Paul Order, of the Congregation of Serra d’Ossa, in the Convent of the Holy Sacrament 
in that city, on July 14, 1670. Confirmed as bishop of São Tomé and Príncipe on January 2, 1693, 
he would be appointed bishop of Maranhão by King Pedro in 1695, an appointment that was 
confirmed by the papal bull of Innocent XII, Gratiae divinum praemium, dated December 17, 
1696. He would arrive in São Luís on June 13, 1697. LARCHER, Maria Madalena Pessôa Jorge 
Oudinot. Antropónimos: SACRAMENTO, D. Fr. Timóteo do (1653-1713). Online: http://
eve.fcsh.unl.pt/contenteab8.html?idConceito=146&type=concept. Acesso em: 29 nov. 2019.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL240  

permaneceu até 1700. Depois de ir para Lisboa onde pretendia resolver con-
tendas sobre sua administração, jamais retornou ao Maranhão, morrendo em 
1713.

É importante destacar como se desenvolveu o governo da diocese desses 
dois antístites porque isso pode clarificar não apenas as dificuldades enfren-
tadas, bem como as soluções que foram sendo tomadas para que minima-
mente a diocese pudesse se estabelecer30. O livro de provisões do bispado31 
é peça-chave para entender as primeiras medidas desses dois bispos e aponta 
caminhos do que também deveria ser prática nos demais bispados da América 
Portuguesa nesse período. Em 1688, por exemplo, D. Gregório dos Anjos 
proveu o padre João Rodrigues Calhão nos ofícios de escrivão da “Camara e 
Auditorio Ecleziastico, justificações e Cazamentos”. Sobre o governo de D. 
Timóteo constam dezoito provisões e sete cartas pastorais. No ano de sua 
chegada, 1697, tal qual seu antecessor, nomeou vigário-geral32, escrivão do 
auditório e da câmara33, dentre outras. Tais ofícios eram fundamentais para 
o funcionamento da Justiça Eclesiástica e não espanta que entre as primeiras 
ações desses bispos na diocese estivesse a escolha desses oficiais.

O que gostaria de chamar atenção é sobre as provisões relativas ao Grão-
Pará. Belém, como cabeça de capitania, tinha importância chave e isso não 
foi desconsiderado pelos dois antístites. D. Gregório passou uma “Instrução 
que hade guardar” na “Cappitania do Pará” a quem ocupasse o cargo de 

30	 D. Timóteo queixou-se muito da falta de oficiais para auxiliá-lo no governo da diocese e pe-
diu que se nomeassem dignitários eclesiásticos. MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonça. D. 
Fr. Timóteo do Sacramento: administração diocesana, reforma de costumes e conflitos na 
Amazônia Portuguesa (1697-1713). Revista Brasileira de História (on-line), v. 40, p. 83, 2020.

31	 Trata-se do Livro de Provisões número 81. Este é provavelmente o Livro da Chancelaria, pois 
não contém apenas as provisões. Manteremos a nomenclatura da catalogação para facilitar a 
localização por outros interessados.

32	 Cabia a ele “toda a administração da Justiça”, “o conhecimento de todas as causas crimes, e cíveis 
de foro contencioso” e perante ele se deviam “dar as denunciaçoens, e querelas”, e devia “inquirir 
dos delitos, e pronunciar os culpados, e proceder contra elles a prizão, quando o caso o merecer”. 
Em outras palavras, era o juiz do Tribunal Episcopal, estando subordinado diretamente ao bispo. 
Regimento do Auditório Ecclesiástico do Arcebispado da Bahia, Metropoli do Brasil. São Paulo: Ty- 
pographia 2 de Dezembro, 1834, Tit II, § I, fl. 16; n 62, fl. 19 e n 63, fl. 19, respectivamente 

33	 A sua função principal era “escrever todas as cousas ordinárias ou summarias, quer sejão cíveis 
ou crimes, que se processarem perante o vigário-geral, e em todos os seus preparatórios, emer-
gências, dependências, e execuções” e ainda “em todos os aggravos que vierem, ou remmeterem 
os nossos Vigários de Vara por não caberem em sua alçada, ou lhe remmeter qualquer outro 
Julgador”. Regimento do Auditório..., 1864, tit XVII, n.530, fl. 114.



Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII 241  

“Vigário Forâneo e Juiz dos Resíduos e Justificações Eclesiásticas” e nomeou 
o padre Manuel Estácio Galvão como “Vigario da Vara Furaneo com vezes 
de Geral com jurisdição ad Universalem Cauzarum que bem administre jus-
tiça conhecendo de todas as causas que se moverem na Capitania do Pará e 
seus distritos”34. A provisão desse vigário forâneo, provavelmente a mais antiga 
que se tem documentada na América Portuguesa desagradou os moradores 
do Pará e os oficiais da Câmara de Belém que logo em 15 de março de 1688 
enviaram queixas ao monarca. As informações davam conta que o escolhido 
era “de ruim vida, e custumez, pouco talento, e capacidade por Vizitador, Juiz 
dos cazamentos, Vigário da Vara, com poderes de geral35. 

Belém, como disse, era ponto estratégico da Amazônia Portuguesa e 
onde residiam as autoridades seculares mais importantes, como o governador, 
o ouvidor e o procurador da coroa, além de possuir um senado da Câmara em 
constante correspondência com Lisboa. Um vigário forâneo do Pará com fun-
ções delegadas e alargadas representava a própria figura do bispo e a jurisdição 
ordinária passou a ter um representante à altura das demais autoridades. Esse 
desconforto nas instâncias de poder iria se tornar uma constante e embora São 
Luís, como sede do bispado, mantivesse o centro do poder episcopal, Belém 
não ficou desassistida36.

A existência dessa vigararia forânea no Pará parece que já era ponto 
definido quando o segundo bispo chegou. O que D. Timóteo do Sacramento 
fez foi complexificar ainda mais as funções que cabiam à estrutura de poder 
eclesiástico no Grão-Pará ao nomear padre Francisco Tavares de Macedo 
da Capitania do Pará como Vigário da Vara37 Forâneo de 1698. No docu-

34	 Arquivo Público do Estado do Maranhão (doravante APEM), Acervo Eclesiástico, Livro de 
Provisões, n 81.

35	 Arquivo Histórico Ultramarino (doravante AHU), Capitania do Pará (doravante PA), doc. 270 
(grifo nosso)

36	 Em São Luís, o bispo D. Gregório dos Anjos nomeou o padre Joseph Gonçalves Golarte para 
a função vigário-geral em 1689. O cargo de vigário forâneo estava acima daquele de vigário da 
vara, embora tivesse menos funções e privilégios que o de vigário-geral, que ficava na sede do 
bispado. APEM, Livro de Provisões n. 81.

37	 Aos vigários da vara era permitido tirar devassas, receber denúncias, fazer sumário de crimes 
de sacrilégio cometidos em lugares sagrados ou contra clérigos das freguesias de sua jurisdição, 
proceder contra os desobedientes em qualquer matéria de seu ofício fazendo auto e inquiri-
ção de testemunhas, poderiam tomar contas de testamentos; passar monitórios e dar sentenças 
de ação de 10 dias etc. Para conhecer mais atribuições, consultar: VIDE, Sebastião Monteiro 
da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia (Regimento do Auditório Eclesiástico 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL242  

mento consta que “aos moradores da Capitania do Pará e suas annexas assim 
eccleziásticas como seculares reconheçam” a sua autoridade e ainda instruía 
que o “respeitem e obedeçam como seo Prelado”. Trata-se, portanto, de uma 
jurisdição alargadíssima a ponto de determinar que o obedecessem como se 
fosse seu prelado. 

Na prática, esse vigário forâneo poderia suspender pregadores e confes-
sores, poderia tirar e inquirir autos de casamento e não tendo impedimentos 
sentenciá-los na forma do Sagrado Concílio de Trento. Poderia agir contra os 
párocos que fossem omissos e delinquentes. E, demonstrando objetivamente a 
jurisdição delegada pelo bispo: deu poder a pôr censuras em defesa da unidade 
da Igreja e “para obrar tudo aquilo que for do serviço de Deos que por causa da 
distância não podemos acudir, com devida jurisdição a tudo que for demandas 
quer civeis, quer crimes e querelas e quaisquer causas litigiosas”38. 

É importante apontar que esse alargamento de atribuições dadas ao vigá-
rio forâneo do Grão-Pará foi feito muito antes da publicação das Constituições 
Primeiras do Arcebispado da Bahia, de 1707. Só com o sínodo da Bahia é que 
se estabelecerá uma norma de funcionamento dessas vigararias forâneas que 
funcionavam com atribuições de vigararias gerais, como foi o caso de Sergipe 
d’El Rei39. Tanto D. Gregório dos Anjos quanto D. Timóteo do Sacramento 
pretendiam melhor atender aos habitantes do Pará, tão distantes da sede do 
bispado em São Luís. As distâncias tinham que ser levadas em considera-
ção porque a dificuldade de comunicação aumentava o tempo de resolução 
dos conflitos e de atendimento das demandas. Vigários forâneos que tinham 

em anexo); estudo introdutório. Edição de Bruno Feitler e Evergton Sales Souza. São Paulo: 
Editora da Universidade de São Paulo, 2010, p.840-842. Os processos em segunda instância 
ou de maior gravidade deveriam ser remetidos para a sede do bispado onde seriam julgados 
no Auditório Eclesiástico. Apenas na segunda metade do século XVIII é que o bispado do 
Maranhão terá outra vagararia forânea, dessa vez no Piauí. MUNIZ, Réus de Batina: Justiça 
Eclesiástica e clero secular no Maranhão colonial, p. 48. Gustavo Augusto Mendonça dos 
Santos, localizou estrutura de vigararia forânea semelhante no bispado de Pernambuco no século 
XVIII. SANTOS, Gustavo Mendonça dos. A justiça do bispo: o exercício da justiça eclesiásti-
ca no bispado de Pernambuco no século XVIII, Tese (Doutorado) – Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife, 2019. 

38	 Arquivo Público do Estado do Maranhão, Acervo Eclesiástico, Livro de Provisões, n. 81, s. n.
39	 VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia (Regimento 

do Auditório Eclesiástico em anexo); estudo introdutório. Edição de Bruno Feitler e Evergton 
Sales Souza. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2010, p. 842-844. 



Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII 243  

funções que se aproximavam das de um vigário-geral eram representantes 
direto dos bispos no Grão-Pará.

Os documentos do Arquivo Histórico Ultramarino permitem observar 
como essa jurisdição alargada foi se consolidando e demonstram que havia 
instalada a instância do Juízo Eclesiástico em Belém, o que confirma a especi-
ficidade das provisões de vigário da vara forânea aqui apresentadas. Ainda no 
governo diocesano de D. Timóteo do Sacramento, o “vigário-geral do Pará”, 
padre Antonio Maciel Parente, recebeu denúncia feita por Manuel de Oliveira 
Pantoja contra o padre Francisco Soares de Albergaria, em 170540. O interes-
sante é o detalhe de que Pantoja diz já ter feito essa denúncia em outra ocasião 
ao “Pe. Manoel Nunes da Veyga vigário geral desta cidade”. Tanto Belém como 
São Luís possuíam, desse modo, uma estrutura burocrático-normativa de atu-
ação da justiça eclesiástica desde fins do século XVII. A criação da diocese do 
Pará em 1719 vai consolidar as diretrizes e a independência de poder eclesi-
ástico dessa região. Obviamente que a complexificação da malha diocesana 
irá aprofundar e refinar o funcionamento da justiça eclesiástica na Amazônia, 
mas como já mencionado, a introdução da jurisdição do bispo não se fez sem 
conflitos. É o que examinaremos a seguir.

Dois bispos e suas contendas: dificuldades de 
consolidação da jurisdição episcopal

Tanto D. Gregório dos Anjos quanto D. Timóteo do Sacramento tiveram 
seus governos diocesanos marcados pela tentativa de consolidação da jurisdi-
ção ordinária na Amazônia Portuguesa. Em dois estudos recentes, examinei 
longamente como a atuação desses antístites foi marcada pelos conflitos com 
autoridades seculares, com membros do clero regular e até com a população41. 
Resumidamente apresentarei aqui alguns detalhes desses conflitos sem perder 

40	 Manuel de Oliveira Pantoja afirma que o padre Francisco Soares de Albergaria foi expulso da 
Companhia de Jesus porque era “hu’ clérigo mal dizente emfamador das honras e vidas alheias, 
que lhe não escapa Religioso, ministro secular, viúva, casada ou Donzela fazendolhe sátiras em 
versos defamatorios”. AHU, PA, doc. 411

41	 MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonça, “‘O primeiro bispo deste Estado’. D. Gregório dos 
Anjos e a jurisdição episcopal na Amazônia, 1679-1689”, Trashumante. Revista Americana de 
História Social, v. 17, p. 34-58, 2021. DOI: 10.17533/udea.trahs.n17a02, e MUNIZ, Pollyanna 
Gouveia Mendonça. D. Fr. Timóteo do Sacramento: administração diocesana, reforma de cos-
tumes e conflitos na Amazônia Portuguesa (1697-1713). Revista Brasileira de História (on-line), 
v. 40, 2020



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL244  

de vista a importância de pensar o contexto político da região no período de 
criação da diocese.

D. Gregório dos Anjos teve muitos desentendimentos com a Companhia 
de Jesus desde 1680. Essa ordem regular tinha fixação muito antiga na região 
e não tardaram conflitos com o bispo quanto à missionação. Isso ficou preser-
vado pelo traslado de correspondências trocadas entre o bispo e os jesuítas de 
13 de agosto de 1680 a 11 de abril de 1681. D. Gregório logo demonstrou que 
todas as decisões quanto à pregação e confissão deveriam, conforme o Concílio 
de Trento estipulara, passar pela sua aprovação, o que gerou muita insatisfação 
dos inacianos, já acostumados a não precisarem de autorização para esse fim, 
para o que alegavam ter privilégios concedidos por Roma42.

Além disso, as queixas maiores feitas pelo bispo eram as de desrespeito à 
sua jurisdição episcopal. D. Gregório questionava frontalmente se os inacianos 
eram missionários ou párocos naquela região. Reclamou ter notícias de que no 
interior do território os jesuítas estavam unindo e desunindo paróquias, numa 
afronta imperdoável à sua jurisdição. Disse saber que apesar das proibições 
que tinha lhe imposto, esses missionários continuavam batizando e pregando 
aos índios sem autorização. Requereu que finalmente apresentassem os breves 
papais que diziam ter e que davam autorização e privilégios para agirem nesse 
sentido. A contenda se arrastou por meses. 

O ponto nevrálgico do conflito foi a jurisdição sobre os índios. Com a 
instalação da diocese, o bispo passou a questionar o protagonismo dos jesuítas 
quanto à administração dos nativos. O contexto é fundamental para perceber a 
questão. Se os jesuítas estavam praticamente incontestes atuando floresta aden-
tro, em 1680 a presença do bispo passou a problematizar esse protagonismo. 
A lei de liberdade dos índios daquele ano demonstra como o Companhia de 
Jesus ganhou ainda mais destaque, já que garantia a eles o direito de penetra-
rem no sertão amazônico “levantando igrejas para cultivarem os ditos índios na 
fé e os conservarem nela”43. O jesuíta Pedro de Pedrosa afirmou a D. Gregório 
em 1681 que “nunca nenhum Bispo cuidou que os missionários da companhia 
lhe usurpassem a jurisdição sem embargo de que sempre ali, como aqui, forão 

42	 MUNIZ, “‘O primeiro bispo deste Estado’. D. Gregório dos Anjos e a jurisdição episcopal na 
Amazônia, 1679-1689”, p. 46-49.

43	 ABN, vol 66, p. 53-54.



Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII 245  

eles os Parochos dos Índios já cristãos, e os que tiveram a sua conta a conversão 
dos gentios”44. 

O jesuíta se referia ao que acontecia em outras possessões onde já havia 
bispados instalados, como nas Índias e no bispado do Brasil. O bispo, entre-
tanto, não recuou em suas acusações de usurpação de jurisdição e o advertiu 
que naquele estado era “tanto Bispo dos brancos, como dos Indios, e que a 
jurisdição Episcopal alcança ate os últimos fins delle”45. Apesar de terem feito 
uma concordata46 para resolverem suas dúvidas quanto às questões de jurisdi-
ção, o fim do conflito só veio com atuação direta do monarca que se posicio-
nou favoravelmente aos inacianos em 1684. Sem negar o fato de a jurisdição 
episcopal ser “fundada em direito”, o que não se podia “diminuir, alterar nem 
remover por algum modo que não seja ordenado pelo sumo pontífice”, o rei 
reconheceu “a utilidade de serem governadas as ditas Aldeas com toda jurisdi-
ção pelos ditos Padres” jesuítas, o que segundo ele era essencial à “conservação 
e liberdade dos índios”47. Por fim, pediu a D. Gregório que não apenas acatasse 
a decisão, mas ajudasse e favorecesse a sua prática.

A coroa tentava um equilíbrio de forças delicado e isso se observa com 
suas atitudes que ora atendiam aos clamores da Companhia de Jesus, ora 
atendiam ao bispo, seu representante na região. Isso nos leva a perceber que 
a efetiva aplicação das diretrizes tridentinas em solo amazônico iria esbarrar 
na realidade específica do espaço e no seu contexto político. A visibilidade 
da autoridade prelatícia caminhava paulatinamente e contrariava a presença 
antiga e consolidada do clero regular, notadamente da Companhia de Jesus e 
isso não aconteceria apenas com o clero regular, já que D. Gregório também se 
indispôs com as autoridades seculares quanto à administração da mão de obra 
indígena.

Se, de um lado, a lei de 1680 conferiu mais atribuições aos jesuítas, o 
bispo também ganhou um protagonismo diferenciado na referida lei. A partir 
daquele momento a repartição dos índios aconteceria com a participação de 
D. Gregório dos Anjos juntamente “com o Prellado dos Capuchos de Santo 

44	 Biblioteca Pública de Évora (doravante BPE), cód. CXV/2-16, fl.92 v.
45	 Biblioteca Pública de Évora, cód. CXV/2-16, fl. 93.
46	 MUNIZ, “‘O primeiro bispo deste Estado’. D. Gregório dos Anjos e a jurisdição episcopal na 

Amazônia, 1679-1689”, p. 49-50
47	 ABN, Livro Grosso do Maranhão, vol 66, p. 66.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL246  

Antonio do logar em que se fizer (a repartição) e a pessoa eleita pela Camara a 
mais capaz que houver para esta ocupação”48. A historiografia consolidou o jul-
gamento de que a partir dessa decisão o bispo tomou medidas pouco escrupu-
losas, como a atribuição para si próprio de índios para uso do trabalho. Exagero 
ou verdade, não cabe aqui emitir julgamentos.

O rei não tardou a saber todos os problemas advindos da repartição 
dos índios comandada pelo bispo. Em carta a Inácio Coelho, governador do 
Maranhão, disse conhecer as queixas que “fizerão algumas pessoas do povo da 
desigualdade da repartição, obrando o Bispo absolutamente”. Informou que 
escreveu a D. Gregório pedindo que lhe obedecesse49. Em Lisboa também 
chegaram queixas que o bispo reclamava do estanco50 e os relatos do gover-
nador ao rei informavam “que os eclesiásticos, a exemplo de seu prelado, o 
bispo D. Gregório dos Anjos, falavam muito descompostamente contra essa 
instituição”51.

Esses inegáveis conflitos entre as autoridades quanto à repartição dos 
índios desembocaram na necessidade de um tribunal exclusivo para discutir 
suas causas. Em 1683 entrou em funcionamento a Junta das Missões tra-
zendo alterações no reparto do “gentio”. O estabelecimento desse tribunal foi, 
segundo Márcia Mello, uma estratégia importante para mediar as demandas 
de moradores e missionários52. No topo da hierarquia da Junta das Missões, ao 
lado do governador do Estado do Maranhão e Grão-Pará, estavam o ouvidor, o 
provedor da Real Fazenda e o bispo de São Luís que, tendo seu protagonismo 
diminuído, permaneceu como membro da referida Junta53. D. Gregório não 
aceitou pacificamente essas mudanças alegando que um tribunal composto 

48	 ABN, Livro Grosso do Maranhão, vol 66, p. 50-51.
49	 Detalhes estão na missiva de 19 de novembro de 1681. ABN, Livro Grosso do Maranhão, v. 66, 

p. 61-62. 
50	 Sobre se darem no Maranhão cumprimento aos assentos do contrato (de março de 1682). AHU, 

MA, códice 268, fl. 32. 
51	 MARQUES, Dicionário histórico-geográfico da Província do Maranhão, p. 205.
52	 MELLO, Márcia. Fé e Império. As Juntas das Missões nas conquistas portuguesas. Manaus: 

Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2007, p. 251.
53	 No período do governo diocesano de d. fr. Gregório dos Anjos (1679-1689) havia apenas uma 

Junta das Missões para as duas capitanias FERREIRA, Ferreira, André Luís Bezerra. “Nas 
malhas das liberdades: o Tribunal da Junta das Missões e o governo dos índios na Capitania do 
Maranhão (1720-1757)”. Tese de Mestrado em História, Universidade Federal do Pará, 2017, p. 
72.



Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII 247  

por seculares era inadequado, pelo que foi acusado de tentar dificultar seu 
funcionamento. 

As queixas contra D. Gregório não cessaram e, em 1685, o governador 
reclamou ao monarca que o bispo deveria ser “amorozo pastor”, mas “pela 
ambição” agia como “tirano lobo” e era “tão vingativo de afectados agravos e 
supostas offenças, que a huns castiga os corpos com prizoes, e a outros trata de 
ferir as almas54. As excomunhões que o bispo utilizava para pressionar as auto-
ridades seculares eram a queixa maior. Isso quer dizer que o poder espiritual de 
que se valia D. Gregório era um elemento novo naquele cenário de disputas. 
Os conflitos que antes eram resolvidos no terreno dos homens passaram à 
alçada espiritual e esse era mais um reflexo dos incômodos que a introdução da 
jurisdição ordinária poderia trazer aos seculares. 

Dizendo agir para defender sua jurisdição espiritual, D. Gregório tam-
bém afirmou não se sujeitar ao Juízo da Coroa que ele considerava ser um 
tribunal secular criado contra as imunidades da igreja. Alegou que, como antís-
tite, era obrigado a defender “até perder a vida ou derramado sangue de suas 
veias” a sua jurisdição. O conflito teria chegado a tanto, como conta César 
Marques, que por carta régia “se ordenou aos ouvidores que não consentissem 
que o bispo ou seus auxiliares prendessem seculares, o que bem deixa ver que 
até então isso se praticava”55. 

Os conflitos com as autoridades régias, no Maranhão e no Grão-Pará, 
foram constantes nos dez anos do episcopado na Amazônia. Com a morte 
de D. Gregório dos Anjos em 1689, instalou-se a vacância. O segundo bispo 
nomeado, D. Fr. Francisco de Lima, jamais veio à diocese. Governou o terri-
tório por seus procuradores e as provisões de confessores, pregadores, vigário-
-geral e oficias do juízo eclesiástico são os únicos documentos existentes para 
o período56. Nos anos de vacância, a administração diocesana sofreu um aca-
nhamento que seria natural na ausência do antístite. D. Timóteo, o segundo 
bispo a residir no território da diocese do Maranhão, só chegaria em 1697. 	
Em 1698 já aparecem as primeiras queixas das autoridades locais contra o 
bispo. O motivo era uma visita pastoral na qual tinham sido duramente sen-
tenciados vários casais que viviam em concubinato. O Senado da Câmara 

54	 AHU, PA, doc. 241.
55	 Apud MARQUES, Dicionário histórico-geográfico da Província do Maranhão, p. 205.
56	 APEM, Livro de Provisões n 81, fl sem num.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL248  

relatou ao rei que naquela visita o bispo “procedeo absolutamente deixando 
de observar as disposiçõis do direito canonico, Concilio Tridentino e direção 
das leis de Vossa Magestade, procedendo em tudo violentamente”. A recla-
mação maior é que os sentenciados não tiveram três admoestações antes de 
serem presos, o que contrariava as disposições legais. Além disso, D. Timóteo 
os “condenou em quantias de dinheiro e degradou sem guardar privilégio e 
homenagem a alguns dos Reos, sendo cidadaos desta cidade e da governança 
della, porq as prendeo na cadeia pública do Aljube” e fez “os autos sumários 
de sinco dias sem dar nomes de testemunhas, nem asseitar apelaçõis e agravos 
valendose ainda da ajuda de braço secular para as ditas prizõis”. A Câmara de 
São Luís igualmente informou tudo ao governador e ao ouvidor que residiam 
no Pará57.

Ouvidor Mateus Dias da Costa foi enviado do Pará pelo governador para 
resolver os conflitos. Tão logo chegou, mandou soltar os presos, o que o bispo 
respondeu com sua excomunhão e dos adjuntos da Coroa. As autoridades 
seculares responderam com as temporalidades e o bispo teve que ficar incomu-
nicável dentro da sua residência episcopal. Sem respeitar as ordens do ouvidor, 
D. Timóteo rompeu “o cordão de infantaria que se lhe tinha posto, saindo 
de casa para o Collégio, e depois para outra parte com duas quartinhas nas 
mãos a emchellas de agoa a huma das fontes dessa Cidade” e o juiz da coroa 
mandou fecharem o cerco contra o antístite colocando “travessas nas portas 
do Palácio Episcopal para assim haver de o obrigar a levantar as censuras”58 de 
excomunhão que tinha aplicado. Os oficiais da câmara pediram que o bispo 
fosse advertido pelo rei e que ele retirasse as censuras para que a paz voltasse 
à ilha de São Luís.

O bispo não se deu por satisfeito com o que considerava desrespeito à 
jurisdição episcopal. O ouvidor deu notícia de que D. Timóteo ia requerer 
“a Curia de Roma sem ordem de Vossa majestade”, pelo que reclamava que 
“se abstivesse de semelhantes procedimentos porque do contrário poderia 
Vossa Magestade usar dos poderes que lhe tocão”59 O parecer do Conselho 
Ultramarino, como se podia imaginar, defende o direito do rei sob Padroado 

57	 APEM, Copiador de Cartas da Câmara, Livro 28, fl. 55.
58	 Idem.
59	 AHU, MA, doc. 972.



Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII 249  

e reclama que o bispo não devia mandar ninguém à Cúria Romana, sem que 
primeiro precede ordem de Vossa Majestade60.

Roma interessou-se pelo que se passou no bispado do Maranhão. Desde 
1698, o abade Pasqui relatava que o bispo do Maranhão recebera insultos dos 
oficiais seculares. Dizia que sua dignidade episcopal e sua imunidade tinham 
sido desrespeitadas, o que o cardeal Spada – Secretário de Estado de Sua 
Santidade – respondeu com um pedido de punição ao rei61. Este, por sua vez, 
mandou que a causa fosse submetida ao Tribunal do Paço, que escreveu ao 
bispo que observasse os cânones e o Concílio de Trento. O ouvidor foi repre-
endido que “desse satisfação conveniente ao bispo e não interferisse mais nas 
suas causas”, pois “contra os prelados não podiam proceder juízes seculares, 
sem antes informar o rei, especialmente nas conquistas ultramarinas”62. 

Para o Núncio apostólico, essas medidas não tinham sido suficientes e ele 
resolveu escrever ao cardeal secretário de estado pedindo punição aos culpados 
dizendo, por fim, que teria “satisfação em ler a carta de Sua Majestade resol-
vendo o assunto para melhor informar o santo padre da solução do delicado 
caso”63. Apesar que não restarem vestígios da resposta do monarca entre as mis-
sivas do Arquivo Histórico Ultramarino e nem nos documentos da Câmara, 
o Livro de Provisões do bispado preservou uma cópia desse documento. Nele 
consta que o ouvidor e demais ministros da Coroa usaram “com o Bispo ter-
mos indecorosos e escandalozissimos”, pelo que sua Majestade mandou passar 
“uma muito áspera repreensão por haver censurado o Bispo” afirmando que 
“nunca se devia proceder por meios tam ásperos contra qualquer sacerdote 
quanto mais contra hum Bispo sagrado porque nem a Ley das temporalidades 
chegava a tanto”64.

Além das queixas e conflitos derivados da visita pastoral de 1697, D. 
Timóteo desagradava às autoridades seculares do Maranhão em muitos outros 

60	 Idem.
61	 Apud PACHECO, D. Felipe Conduru. Relações entre o poder civil e o poder eclesiástico no 

Estado do Maranhão durante o século XVII. Rio de Janeiro, Revista do IHGB, vol 308, Jul-Set, 
códice 161, fl 179 e 210, fl 39, p. 11. Há mais detalhes desses acontecimentos em vários docu-
mentos do Desembargo do Paço na Torre do Tombo. IANTT, Desembargo do Paço, Repartição 
das Justiças e Despachos da Mesa, Maço 937 (1700-1752). 

62	 Idem, códice 56, fl 113, p. 12.
63	 Idem. 
64	 APEM, Livro de Provisões, n 81, fl. 64.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL250  

quesitos. O bispo era acusado de recrutar soldados para abraçarem a vida sacer-
dotal, o que desagradou o general Gomes Freire de Andrade. O bispo, segundo 
outras denúncias, teria ameaçado e depois excomungado o Almoxarife da 
Fazenda Real, Salvador Dias, por atrasos no pagamento de sua côngrua e as 
cartas endereçadas ao Reino davam conta que D. Timóteo não obedecia às 
decisões do juízo da Coroa e nem de qualquer autoridade secular a ponto de 
ninguém querer assumir esses ofícios por medo das excomunhões do bispo65. 
Assim como D. Gregório dos Anjos, seu antecessor, que foi acusado de usar 
sanções espirituais contra os adversários, D. Timóteo foi acusado por essa 
mesma razão. Com a introdução da jurisdição ordinária no território, o poder 
espiritual tornou-se mais um elemento nesse jogo de poderes. 

Também como seu antecessor, D. Timóteo do Sacramento também 
entrou em conflitos com ordens regulares, nesse caso, com os religiosos do 
Carmo e Santo Antônio do Pará, que sepultaram na igreja do Carmo o ouvi-
dor Mateus Dias da Costa, o mesmo que tinha imposto as temporalidades 
ao bispo. Sob alegação que sepultaram um excomungado em campo santo, o 
bispo interditou a igreja e excomungou vários religiosos. Constam no Livro 
de Provisões do bispado cinco pastorais contra os religiosos regulares. Na 
primeira, contra os padres capuchos, excomungou seu prior; o comissário do 
convento em São Luís e o provincial da ordem do Carmo do Pará. Por terem 
recorrido ao tribunal da Coroa, o bispo os acusava de ameaçarem a jurisdição 
ordinária66. Contra os religiosos de Nossa Senhora do Monte do Carmo, em 
outra pastoral, o bispo citou a Bula de Clemente VIII do ano de 1604 pela qual 
os religiosos do Carmo não poderiam recorrer em Juízo secular. Os religiosos 
teriam reagido, segundo o bispo, com muita violência se armando com paus67 
para atacar o tesoureiro da Sé, pelo que foram excomungados. Os moradores 
do Maranhão e Pará foram proibidos de receberem ofícios divinos desses reli-
giosos sob pena de excomunhão maior ipso facto incurrenda68.

65	 MUNIZ, D. Fr. Timóteo do Sacramento: administração diocesana, reforma de costumes e con-
flitos na Amazônia Portuguesa (1697-1713), p. 88-89.

66	 APEM, Livro de Provisões, n 81, fl 47.
67	 “A outro dia amanhecera as portarias asi dos frades capuchos como carmelitas guarnecidas de 

índios armados, e desta sorte abstiveram por muitos dias, o que causou deste Povo o maior scan-
dalo”. AHU, Idem, fl. 14.

68	 APEM, Livro de Provisões, n 81, fl. 48.



Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII 251  

Uma vez mais o monarca teve que interferir. Admoestou o bispo, embora 
afirmasse proteger seus direitos de governação, mas também admoestou as 
autoridades locais por desrespeito a ele. Desgastado pelos inúmeros conflitos, 
D. Timóteo decidiu ir para o Reino onde pretendia resolver seus problemas 
administrativos pessoalmente com os representantes da Coroa. Tentou auto-
rização para pedir dispensa das funções ao próprio Papa, claro sinal de estrei-
tamento das relações com Roma, mas isso desagradou frontalmente o rei de 
Portugal. O despacho do Conselho Ultramarino deixou claro que o “vinculo 
espiritual que os Bispos contrahem com suas Igrejas he tao forte” e as “renun-
cias dos Bispos ou as transições de largar os Bispados para outros são dificultis-
simas” que “não devem conceder sem mui considerado exame”69. As razões que 
D. Timóteo alegava para pedir dispensa não convenceram, já que “a enfirmi-
dade deve ser nacida de velhice e achaques taes que o façam totalmente inhabel 
do exercício episcopal… e as enfirmidades que justifica o Bispo não são desta 
calidade”. Finalmente, o parecer destaca que “os Bispos por qualquer trabalho 
ou disgosto” não devem deixar suas ovelhas, como tinha feito D. Timóteo ao 
deixar a diocese do Maranhão. O antístite permaneceu em Portugal por 13 
anos, de 1700 a 1713, quando faleceu. Jamais voltou ao bispado do Maranhão, 
mas também não conseguiu dispensa de suas funções.

Conclusão

É preciso problematizar o comportamento desses dois bispos. Se a histo-
riografia lhes conferiu o julgamento como perturbadores da ordem, é preciso, 
com novas metodologias e novas fontes, tentar clarificar esse comportamento 
a partir de questões maiores. O que podia explicar a atuação de D. Gregório 
dos Anjos e D. Timóteo do Sacramento e os conflitos em que se envolveram? 
José Pedro Paiva alerta que em meados do século XVII os tratados de vertente 
canônica passaram a se preocupar mais “com a natureza da função e da auto-
ridade episcopal nos seus territórios e com suas obrigações legais”70. Ao que 
parece, a tradição do bispo pastor até então dominante foi perdendo espaço nas 
publicações sobre o episcopado das décadas do meio do século XVII. Questões 

69	 AHU, MA, doc. 1102.
70	 PAIVA, José Pedro. Os Bispos de Portugal e do Império (1495-1777). Coimbra: Imprensa da 

Universidade de Coimbra, p. 147.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL252  

como administração da diocese e as ambições de centralização da cúria romana 
figuram como elementos importantes nesse período, o que fica evidente se 
tomando em conta que “os tratadistas preocuparam-se principalmente em 
guiar os bispos no exercício dos seus poderes, especialmente o de jurisdição”. 
A imagem do antístite foi se construindo como a de um “homem que sabia 
governar a diocese e cujas virtudes eram sobretudo ‘políticas’”71. 

Na documentação produzida pelos dois bispos fica evidente a insistência 
de que estavam defendendo a jurisdição episcopal. D. Gregório o fez repe-
tidamente quando entrou em conflito com os jesuítas e com as autoridades 
seculares por ocasião do funcionamento da Junta das Missões. D. Fr. Timóteo 
– que era teólogo – citou em suas pastorais vários autores e tratadistas quando 
pretendeu defender sua jurisdição após conflitos com as ordens regulares do 
Pará72. Se, como defende Paiva, “a capacidade de governo do bispo e a defesa 
da sua jurisdição, tornaram-se essenciais na literatura dessa altura”73, na prática, 
em áreas de conquista, como o era a Amazônia Portuguesa, isso pode ter sido 
uma realidade. A introdução da jurisdição ordinária naquele espaço marcado 
pela atuação já antiga e consolidada de ordens regulares e pelo poder da Coroa 
manifesto nos seus agentes não deixaria de ser algo complexo. Fundamental 
também é pensar que o monarca não escolheu esse bispos entre as ordens mais 
antigas naquele espaço. Escolheu e nomeou dois bispos de casas sem muita 
tradição, talvez tentando evitar que esses antístites pudessem favorecer seus 
irmãos de ordens, o que é apenas uma hipótese.

O padrão de bispos nos finais de Seiscentos e nos século XVIII, como 
aponta Paiva, “foi do bom governador e defensor do seu poder jurisdicional 
na esfera da Igreja” destacando-se “uma preocupação evidente com a defesa 
da jurisdição episcopal nos seus territórios e com a afirmação dos bispo como 
zelador da fé, por via do controlo de pregadores e confessores”74. D. Gregório 
dos Anjos, por exemplo, logo em sua chegada tentou estreitar a vigilância sobre 
quem receberia as cartas de pregar e confessar. A historiografia, entretanto, 
endossou o que disseram os agentes da coroa sobre os dois antístites, ou seja, 

71	 Idem, p. 148.
72	 APEM, Livro de Provisões, n 81.
73	 PAIVA, Os Bispos de Portugal e do Império (1495-1777), p. 151.
74	 Idem, p. 152-153.



Os primeiros bispos da Amazônia: jurisdição ordinária no século XVII 253  

que eram desregulados, autoritários e pouco escrupulosos75. Para entender esse 
julgamento é preciso levar em conta que tais autoridades e as ordens regulares 
estavam acostumadas a agirem sem interferência de outro poder, especialmente 
na esfera espiritual, já que antes não existia um bispado na região. Eram eles, 
oficiais da coroa e ordens regulares, respectivamente, a monarquia e a Igreja 
na região. Quando chegaram os bispos que também eram simultaneamente 
“servidores da Igreja e agentes políticos da monarquia”76, o quadro fica deveras 
mais complexo.

Se as atitudes do monarca ora atenderam as queixas de seus agentes secu-
lares e o apelo das ordens regulares, ora atenderam os bispos e suas recla-
mações de desrespeito a que estavam submetidos, isso não demonstra falta 
de coerência. Muito pelo contrário, mostra que essa oscilação era comum e 
típica do exercício de poder naquelas sociedades em que havia sobreposição 
de instâncias. A região era estratégica, a criação do bispado foi fundamental, 
mas a introdução da jurisdição ordinária não aconteceria sem conflitos. Novas 
modificações logo aconteceriam com a criação canônica da diocese do Pará 
em 1719. O território do bispado do Maranhão, diminuído com o desmem-
bramento da nova diocese, recebeu a capitania do Piauí que foi retirada da 
jurisdição do bispado de Pernambuco. Essa nova modificação deixa ainda mais 
evidente os planos da coroa para aquela zona amazônica. Projeto que vinha se 
processando desde o século XVII. Se antes de 1750 já se tinha uma estrutura 
administrativa e política consolidada e completamente separada do Estado do 
Brasil, isso vai se consolidar também no campo da jurisdição espiritual com a 
expansão a leste do bispado do Maranhão77. 

Aqui não se pretendeu defender ou justificar as atuações de D. Gregório 
dos Anjos e D. Timóteo do Sacramento, porque esse não é o ofício do historia-
dor. O que se intentou foi matizar seus comportamentos à luz de novas fontes, 
de nova perspectiva metodológica, mas principalmente levando em considera-
ção contexto político e as especificidades locais. Os primeiros bispos da diocese 
do Maranhão tiveram, como vimos, suas dificuldades, mas insistiram na defesa 
de sua jurisdição episcopal. A diocese já era uma realidade na Amazônia. 

75	 MUNIZ, D. Fr. Timóteo do Sacramento: administração diocesana, reforma de costumes e con-
flitos na Amazônia Portuguesa (1697-1713), p. 81 e MUNIZ, “‘O primeiro bispo deste Estado’. 
D. Gregório dos Anjos e a jurisdição episcopal na Amazônia, 1679-1689”, p. 37

76	 PAIVA, Os Bispos de Portugal e do Império (1495-1777), p. 183.
77	 MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonça; ARAÙJO, Pedrina Nunes. A conquista espiritual dos 

sertões: a anexação da capitania do Piauí ao bispado do Maranhão no século XVIII. (no prelo).





CAPÍTULO 11

ENTRE LISBOA E O BISPADO DO MARANHÃO 
E GRÃO-PARÁ: A AÇÃO INQUISITORIAL 

DURANTE O REINADO DE D. PEDRO II

Leila Alves de Carvalho1

Introdução 

“Os inquisidores apostólicos contra a herética pravidade e apostasia 
tinham a obrigação de procurar, reprimir e extirpar todo o delito 
e crime de heresia e apostasia, para maior conservação dos bons 

costumes e pureza da nossa Fé católica”2. Essa afirmação nos deixa claro os 
objetivos centrais do Tribunal do Santo Ofício: a aplicação de uma política 
de disciplinamento moral e religiosa visando à homogeneização dos costu-
mes através da imposição do poder por parte do padroado português. Essa 
demanda, comum ao Reino e às colônias ultramarinas, alcançou a Amazônia 
portuguesa a partir do século XVII e se espraiou neste território através do 
artifício das visitas pastorais e tendo nos padres da Companhia de Jesus impor-
tantes aliados no espaço colonial.

1	 Doutoranda em História Social da Amazônia pelo programa de Pós-graduação em História 
Social da Amazônia da Universidade Federal do Pará. Este artigo reflete as primeiras impressões 
de uma pesquisa de doutoramento ainda em fase inicial.

2	 SILVA, Lina Gorenstein Ferreira da. A Inquisição contra as mulheres: Rio de Janeiro, séculos XVII 
e XVIII. São Paulo: Humanitas/Fapesp, 2005, p. 320.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL256  

Neste capítulo, pretendemos fazer uma breve apresentação quanto à atu-
ação do Tribunal do Santo Ofício em Lisboa e no Maranhão e Grão-Pará 
durante a regência e reinado de D. Pedro II, entre 1670 e 1706, período em que, 
dentre outras coisas, foi marcado pela suspensão das atividades inquisitoriais 
em todo território português d’aquém e de além-mar. É preciso compreender 
que o governo de D. Pedro II foi marcado pela diplomacia e por relações com-
plexas com a Inquisição que, nesses tempos, ainda atuava ao modo de proceder 
da Inquisição espanhola, ou seja, em certa medida, enxergava principalmente 
no criptojudaismo uma grande ameaça à fé católica. Apesar da relevância do 
monarca D. Pedro II, tanto pela astúcia como pelas medidas político/econô-
micas que implementou durante seu reinado e que foram de grande valia para 
restaurar economicamente o império português, sua história ficou por anos no 
ostracismo historiográfico, todavia, esse cenário começou a se transformar a 
partir dos trabalhos de Maria Paula Marçal3 e Nuno Gonçalo Monteiro4 que, 
de maneira pontual, nos ajudaram a perceber a dinâmica estabelecida no Reino 
em meados do século XVII.

Dentro de um contexto marcado pela vigilância e imposição de costu-
mes morais e religiosos praticados na metrópole e espelhados no ultramar, 
principalmente com relação aos considerados cidadãos portugueses, temos a 
Inquisição, como instituição diversas vezes apresentada a partir de sua cruel-
dade e de sua austeridade, mas que, apesar de seguir rigorosos códigos de con-
duta, conseguiu se adaptar às situações diversas impostas pelo espaço no qual 
deveria exercer suas funções. Além disso, apesar dos embates de força com 
os agentes de poder local, a Inquisição podia agir de forma condescendente 
em certas denúncias, evitando castigos corporais e optando por aplicar peni-
tências espirituais. A partir dessa afirmação, pressupomos que, principalmente 
no ultramar, a balança dos rigores inquisitoriais poderia pender, em maior ou 
menor grau, conforme a relevância social dos sujeitos denunciados.

Essa prática pode não estar exposta claramente nos documentos inqui-
sitoriais, principalmente nos Cadernos do Promotor por se tratar de uma 

3	 LOURENÇO, Maria Paula Marçal. D. Pedro II. O Pacífico (1648-1706). Lisboa: Círculo de 
Leitores, 2006.

4	 MONTEIRO, Nuno Gonçalo. “D. Pedro II regente e rei (1668-1706). A consolidação da di-
nastia de Bragança”. In: HESPANHA, António Manuel (coord.). História de Portugal: o Antigo 
Regime (1620-1807). Lisboa: Editorial Estampa, vol. IV, 1998.



Entre Lisboa e o Bispado do Maranhão e Grão-Pará: a ação inquisitorial durante o reinado de D. Pedro II 257  

documentação preliminar, mas, em alguns casos, conseguimos perceber nas 
entrelinhas das queixas ações singulares na atuação dos agentes inquisitoriais, 
principalmente ao tangenciarmos para o espaço colonial, especificamente à 
Amazônia portuguesa. Um espaço que se tornou importante durante a admi-
nistração de D. Pedro II, a partir da criação do Bispado do Maranhão em 
1677, onde a Companhia de Jesus, em dado momento, foi colaboradora do 
Tribunal do Santo Ofício, conseguindo o apoio necessário aos projetos desen-
volvimentistas da metrópole, demonstrando dessa maneira que a consolidação 
da sociedade na Amazônia portuguesa foi uma ação com propósitos muito 
mais político que pastoral.

Nesse sentido, buscaremos na produção de Maria Paula Marçal 
Lourenço5 a base que nos ajudará a refletir sobre D. Pedro II e os métodos 
utilizados em seu governo quanto à ação persecutória da Inquisição e à tenta-
tiva de normatização dos costumes. As contribuições sempre importantes de 
António Hespanha6 e Yllan de Mattos7 quanto ao estudo das instituições no 
Antigo Regime português e as críticas ao Santo Ofício, respectivamente; e, 
Karl Arenz8, com sua prestigiada pesquisa acerca da atuação da Companhia de 
Jesus na Amazônia portuguesa, com especial atenção ao Bispado do Maranhão 
e Grão-Pará e a trajetória do padre João Filipe Bettendorff. Quanto às fontes 
documentais, apresentaremos os primeiros resultados quantitativos e qualita-
tivos obtidos nos Cadernos do Promotor da Inquisição de Lisboa e Livro de 
Índice da Inquisição. 

As faces da Inquisição lisboeta

Recompor as relações estabelecidas entre os interesses reinóis e a 
Inquisição, tanto no Reino quanto no ultramar, tem se mostrado impor-
tante para percebermos que, pela perspectiva administrativa, a Inquisição se 

5	 LOURENÇO, Maria Paula Marçal. D. Pedro II. O Pacíf ico (1648-1706). Lisboa: Círculo de 
Leitores, 2006.

6	 HESPANHA, António Manuel. Às vésperas do Leviathan. Instituições e poder político em 
Portugal século XVII. Coimbra: Livraria Almedina, 1994.

7	 MATTOS, Yllan de. A Inquisição Contestada: críticos e críticas ao Santo Oficio português 
(1605-1681). Rio de Janeiro: MAUAD/Faperj, 2014.

8	 ARENZ, Karl. De l ’Alzette à l ’Amazone: Jean-Philippe Bettendorff et les jésuites en Amazonie 
portugaise (1661-1693). Sarrebruck: Editions Universitaires Europeennes/French Edition, 
2018.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL258  

reorganiza para alcançar seus objetivos. Durante o reinado de D. Pedro II essa 
possibilidade se torna cada vez mais evidente quando observamos a qualidade 
das denúncias encontradas nos Cadernos do Promotor referentes ao Bispado 
do Maranhão e Grão-Pará. Todavia, antes de adentrarmos nesta seara, preci-
samos entender o contexto em que o Tribunal do Santo Ofício se encontrava 
durante o último quartel do século XVII.

A Inquisição, apesar do medo que sua existência causou na sociedade, foi 
uma instituição criticada pelo seu modo de proceder mediante alguns sujeitos 
(principalmente cristãos-novos)9. Um de seus maiores opositores foi o padre 
jesuíta Antônio Vieira, personalidade importante na história da Companhia 
de Jesus, que apesar de não condenar o restabelecimento do Tribunal, tecia 
observações severas quanto aos seus excessos, um embate que o levou, junto 
à Cúria Romana, a advogar em favor dos cristãos-novos em buscar o perdão 
geral10 para esses sujeitos, pois entendia a importância política e econômica dos 
cristãos-novos e a necessidade em mantê-los no Reino e, junto com eles, seus 
cabedais, importantes para a economia e para o desenvolvimento da monar-
quia pluricontinental lusa. 

Toda essa demanda acabou por gerar por parte da Sacra Congregação do 
Santo Ofício (nome oficial do dicastério responsável em Roma) a orientação 
de que deveriam agir com moderação com os cristãos-novos11. Mas, apesar 
dessa aparente “vitória”, os judaizantes continuaram a ser o alvo principal dos 
inquisidores portugueses, haja vista, como demonstrado na Tabela 1, houve 
intensa atuação do Tribunal em Lisboa nos chamando atenção ao número 
total de penitenciados um ano após o término do mandato de suspensão da 
Inquisição. Com isso, entendemos que apesar de não haver atos processuais 
entre 1676 (ano em que de fato o Tribunal paralisou suas funções) e 1681 (ano 
de retorno das atividades), as denúncias, aparentemente, continuaram a ser 
colhidas.

9	 MATTOS, Yllan de. “Uma batalha de papéis: a suspensão e as críticas à Inquisição portuguesa 
(1670-1674)”. Revista de História Moderna, Alicante, n. 33, 2015, p. 44.

10	 ANTT. Armário Jesuítico 1674-1682. Armário Jesuítico, mç. 30, doc. 35, 1674-1682.
11	 MARCOCCI, Giuseppe; PAIVA, José Pedro. História da Inquisição portuguesa. Lisboa: Esfera 

dos Livros, 2013, p. 204.



Entre Lisboa e o Bispado do Maranhão e Grão-Pará: a ação inquisitorial durante o reinado de D. Pedro II 259  

Tabela 1 – Penitenciados e Relaxados pela Inquisição de Lisboa entre 1670-168212

Ano Penitenciados Relaxados Total

1673 89 9 98

1675 1 0 1

1676 1 0 1

1678 1 0 1

1682 118 4 122

Fonte: Adaptado de MENDONÇA, José Lourenço; MOREIRA, Antônio Joaquim.

Sobre o período de suspensão, a historiadora Maria Paula Marçal 
Lourenço chega a destacar que

a questão dos cristãos-novos e a suspensão do Santo Ofício obrigaram à 
nomeação de D. Luís de Sousa, bispo de Lamego, como embaixador extra-
ordinário, em setembro de 1675, a fim de tentar resolver matérias tão deli-
cadas. Quando as negociações haviam retomado o bom rumo, sofreram um 
novo impasse com a morte de Clemente X, a que lhe sucedeu Inocêncio 
XI, a 21 de setembro de 1676. Por consequência, tão graves assuntos de 
Estado apenas foram resolvidos em agosto de 1681.13

Fato ainda a considerar diz respeito ao elevado número de processados 
durante o governo de D. Pedro II serem cristãos-novos e, destes, apenas os 
reincidentes ou que acumularam denúncias de apostasia às já existentes é que 
acabaram por ser relaxados ao braço secular e condenados à morte na fogueira. 
Contudo, especulamos que o número elevado de cristãos-novos processados e 
penitenciados de maneira “tolerante” tinha por objetivo principal o confisco 
de seus bens em favor da Coroa, demonstrando que os interesses do monarca 
poderiam não estar vinculados à questão da ortodoxia cristã.

Presumimos também que a participação de Portugal no conflito contra 
a Espanha e a crise econômica agravada a partir dessa conjuntura pode ter 

12	 MENDONÇA, José Lourenço; MOREIRA, Antônio Joaquim. História dos principais actos e 
procedimentos da Inquisição em Portugal. Lisboa: Imprensa Nacional/Casa da Moeda, 1980, p.169.

13	 LOURENÇO, Maria Paula Marçal. D. Pedro II. O Pacíf ico (1648-1706). Lisboa: Círculo de 
Leitores, 2006, p. 255.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL260  

cedido de forma direta às aspirações do Santo Ofício em relação à ação perse-
cutória contra cristãos-novos e ao confisco de seus bens. Essa hipótese acaba 
por ser reforçada quando observamos a Tabela 2 e percebemos que justamente 
durante o período da Guerra de Sucessão espanhola14 a ação processual inqui-
sitorial sobre os cristãos-novos voltou a se intensificar em Lisboa.

Tabela 2 – Processados pela Inquisição lisboeta durante o reinado de D. Pedro II

Anos Judaísmo Práticas Mágicas Proposições Contra a Moralidade
1670-1673 42 04 02 09
1674-1677 03 - 03 03
1678-1681 - - 01 01
1682-1685 15 02 - 03
1686-1689 02 - - 01
1690-1693 01 - 01 -
1694-1697 01 01 04 02
1698-1701 06 - 02 06
1702-1706 108 01 03 01
TOTAL 178 08 16 26

Fonte: Arquivo Nacional da Torre do Tombo

Atentamos também ao fato de que a maior parte das sentenças atribuídas 
contra esses réus foi de caráter instrutivo/pedagógico, corroborando assim com 
a nossa suspeita. O outro motivo que também levamos em conta faz referência 
às consequências da assinatura do Tratado de Methuen15 com a Inglaterra em 

14	 No início do século XVIII, a Europa vivia o auge do absolutismo, um período marcado pela 
articulação da aristocracia no exercício do poder. Foi neste contexto que ocorreu a Guerra de 
Sucessão ao trono espanhol. Entre 1702 e 1714 a Espanha, motivada pela questão da vacância 
do trono após a morte do rei Carlos II, por não possuía herdeiros diretos, as cortes espanholas 
se reuniram e reconheceram Felipe de Bourbon, que chegou a ser indicado por Carlos II, como 
seu novo rei. Porém, Felipe era neto do rei francês Luís XIV e como este precisaria eleger um 
sucessor, ventilou-se a possibilidade de o rei espanhol também assumir o trono francês o que 
gerou tensão em outras aristocracias europeias como por exemplo os Habsburgos. Esta tensão 
acabou por envolver boa parte dos países europeus, dentre eles França, Inglaterra e Áustria, pois, 
para além da sucessão, haviam também as questões da disputa e controle pelos espaços coloniais 
e do comércio transoceânico. À vista disso e por questões de ordem diplomática, política e co-
mercial, Portugal acabou aderindo a esta contenda. Ver:  FURTADO, Júnia Ferreira. “Guerra, 
diplomacia e mapas”. Rio de Janeiro: Revista Topoi, v.12, n. 23, jul./dez., 2011 p. 68.

15	 Assinado entre portugueses e ingleses no ano de 1703, este segundo tratado composto por ape-
nas três artigos permitia a permuta de produtos têxteis ingleses por vinhos portugueses. Com o 
tempo este acordo se mostrou altamente desfavorável aos portugueses pois estavam impedidos 



Entre Lisboa e o Bispado do Maranhão e Grão-Pará: a ação inquisitorial durante o reinado de D. Pedro II 261  

1703. Esses dois fatores podem ter obrigado o Reino a encontrar alternativas 
viáveis para restabelecer seus cofres. Nesse sentido, a aplicação do confisco de 
bens dos cristãos-novos pode ter sido um dos caminhos encontrados.

Vale ressaltar que esse é um período em que o sistema de governo imple-
mentado por D. Pedro II foi marcado por suas tendências absolutistas16. Ou 
seja, o Estado em conjunto com a Igreja tinha a responsabilidade de zelar pela 
ortodoxia católica e pela moral cristã e, para tal, incumbiu o Tribunal do Santo 
Ofício para essa tarefa. Todavia, na questão dos judaizantes, como já mencio-
nado, cremos que a grande motivação foram os bens confiscados, pois, além de 
representar parte do lastro necessário para a manutenção do próprio Estado, 
também poderiam ajudar a garantir a manutenção do Tribunal inquisitorial 
no ultramar. Ainda sobre os dados apresentados, devemos esclarecer que esses 
quantitativos tendem a ser maiores, haja vista que a catalogação dos processos 
da Inquisição de Lisboa durante o reinado de D. Pedro II encontra-se em 
desenvolvimento. 

Destacamos que, por ser um período em que o Estado e a Igreja esta-
vam entrelaçados e que a condição religiosa servia também aos interesses da 
metrópole tanto do ponto de vista econômico, ajudando a explorar as riquezas 
naturais das terras conquistadas, quanto da vigilância dos costumes, impondo 
sua cultura a povos considerados inferiores, a questão da tentativa de discipli-
namento social imposto com veemência a essa sociedade abrangia, de acordo 
com António Manuel Hespanha, os “comportamentos sexuais, as crenças e as 
atitudes culturais”17, além de observar de forma criteriosa o cotidiano desses 
sujeitos, fosse na Corte ou nos espaços coloniais. 

de comercializar o vinho do porto com outros reinos e ainda eram obrigados a adquirir produ-
tos industrializados ingleses com preços elevados. Ou seja, o que pareceu ser um bom negócio 
acabou por causar um atraso ao desenvolvimento econômico português e, esta dependência com 
o mercado inglês gerou um aumento da dívida externa portuguesa que até seria amenizada 
com o ouro extraído das minas no Brasil, mas esta alternativa não resolveria o problema em sua 
totalidade. Ver. SERRÃO, Joaquim Veríssimo. História de Portugal. Cacém: Editorial Verbo, v. 
V, 1980. 

16	 Marcado principalmente pela posição central do monarca, que era aclamado e não ungido, o 
qual assumia todos os poderes. Ver. LOURENÇO, Maria Paula Marçal. D. Pedro II. O Pacíf ico 
(1648-1706). Lisboa: Círculo de Leitores, 2006.

17	 HESPANHA, Antônio Manuel. Às vésperas do Leviathan. Instituições e poder político em 
Portugal século XVII. Coimbra: Livraria Almedina, 1994, p. 334.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL262  

A Inquisição no Maranhão e Grão-Pará

Ao tangenciarmos a ação inquisitorial para a Amazônia, especialmente 
no Bispado do Maranhão e Grão-Pará, percebemos a adaptação realizada pelo 
Tribunal quanto a seus critérios de controle e vigilância pois, enquanto no 
Reino os cristãos-novos estavam no cerne das devassas, no ultramar ocorria 
uma dinâmica aparentemente contrária. Sabemos de antemão que havia uma 
inclinação por parte dos missionários da Companhia de Jesus, que além do 
trabalho de evangelização eram representantes da Inquisição, em aderir a uma 
política flexível em relação aos indígenas, em que “cabia a Igreja protegê-los 
com uma atuação muito mais pastoral que punitiva.”18

Essa proteção pode ser observada em carta de autoria do padre João 
Felipe Bettendorff, na qual ele destaca que

não muito tempo depois, pelo mês de junho, fui visitar uma aldeia chamada 
Itaqui que fica no rio Pindaré. No caminho, os remadores conversavam 
sobre os seus pajés cativos, dizendo que fui eu quem mandou prendê-
-los, sobretudo, para serem muito provavelmente queimados na fogueira. 
Eu não fiz caso dessa conversa e disse àquele que estava praticamente no 
comando da canoa que os pajés foram presos numa ação militar dos por-
tugueses, pois se eles me tivessem obedecido, eles teriam ficado quites da 
culpa mediante uma punição de três ou dois dias.19

Ainda de acordo com o documento, padre Bettendorff deixa claro que o 
castigo que seria facilmente cumprido pelos pajés (que faziam parte da missão 
de Tapuitapera) foi pelo fato de os ter surpreendido realizando cerimônias 
xamânicas com elementos católicos. Ponto interessante a ser observado con-
siste no fato de estes indígenas terem conhecimento do uso da fogueira como 
pena para remissão dos pecados, o que nos faz pensar que eles entendiam esse 
“amparo quase paternal” por parte dos jesuítas e que assumir a condição de 

18	 RESENDE, Maria Leônia Chaves de. “Da ignorância invencível dos índios”: as sentenças 
dos processos inquisitoriais na América Portuguesa (séc. XVIII). Comunicação no âmbito 
do Workshop Luso-brasileiro A Igreja Católica em Portugal e no Atlântico Português (sécs. XVI-
XVIII): uma historiografia em renovação? realizado no CEHR a 9 e 10 de fevereiro de 2015. 
Disponível em: www.ft.lisboa.ucp.pt. Acesso em: 10 ago. 2020.

19	 ARSI – Archivum Romanum Societatis Iesu. Arquivo do Governo Central da Companhia de 
Jesus, cod. Bras 9, fl.264r. Traduzida pelo Prof.Dr. Karl Arenz.



Entre Lisboa e o Bispado do Maranhão e Grão-Pará: a ação inquisitorial durante o reinado de D. Pedro II 263  

ignorante possa na realidade disfarçar uma conduta de resistência, proteção e 
sobrevivência. Possivelmente o atributo da “ignorância” seja um dos critérios 
que explique o número reduzido de denúncias contra indígenas no Tribunal 
lisboeta durante a governança de D. Pedro II.

Todavia, a partir do momento em que o Bispado do Maranhão e Grão-
Pará demonstra certa “escassez de cristãos-novos”20 em seu núcleo social, o 
Santo Ofício redireciona sua atenção a outras tipologias de queixas e nestas 
estão inseridas as chamadas proposições heréticas e os maus costumes morais 
(sodomia e bigamia principalmente) e as práticas mágicas (feitiçaria, bruxaria 
e pactos com o demônio) nas quais o morador português se apresenta como 
agente principal. Nesse sentido e conforme demonstrado no gráfico a seguir, 
pressupomos que diante da necessidade em justificar a própria relevância do 
Santo Ofício no ultramar, os agentes inquisitoriais instalados na colônia incli-
naram-se sobre esse tipo de denúncias revelando assim uma dinâmica contrá-
ria à da Corte que ainda tinha por objetivo principal, como já mencionado, a 
intolerância ao criptojudaismo.

Gráfico de denúncias no Maranhão e Grão-Pará entre 1670-1702

Fonte: Cadernos do Promotor da Inquisição de Lisboa e Livro de Índices. Disponíveis online 
no site do Arquivo Nacional da Torre do Tombo

20	 Segundo a historiadora Anita Novinsky, haviam judeus conversos no Maranhão que não acei-
tavam os dogmas católicos e apresentavam costumes considerados impróprios. Porém, por se 
tratarem de indivíduos importantes nesta sociedade, seja pelo aspecto econômico ou político, se 
valiam de suas influências para assim inviabilizar as denúncias. Ver. NOVINSKY, Anita. O Santo 
Oficio da Inquisição no Maranhão: a inquirição de 1731. São Luís: UEMA, 2006.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL264  

Como demonstrado, há um crescimento significativo sobre as denún-
cias de práticas mágicas, com especial atenção aos queixumes contra feitiçaria, 
onde se destaca o protagonismo do morador português expondo dessa forma 
suas experiências com rituais de povos que eram considerados inferiores. Essa 
incorporação das práticas indígenas e africanas pelo morador português se deu 
a partir do uso de beberagens, de balaios, de unguentos e orações que serviam 
tanto para concretizar desejos pessoais como para cura de moléstias. 

Mas, muitas dessas denúncias se baseiam em “ouvir dizer” e tinham por 
principal objetivo incriminar adversários ao Santo Ofício e, dessa maneira, 
tentar usar o expediente da Inquisição em benefício próprio. Obviamente 
tal subterfúgio para alcançar êxito dependia do entendimento do comissário 
sobre a questão, nesse sentido, tais denúncias poderiam ser registradas, mas 
não necessariamente se tornariam processos. Vale ainda destacar que os dados 
mencionados no gráfico fazem referência apenas aos Cadernos do Promotor e 
o Livro de Índice do período que abrange a regência e o reinado de D. Pedro 
II. Nesse caso, podemos presumir que esses números sejam mais elevados, haja 
vista a existência de outras fontes de denúncias as quais não levamos em conta 
neste primeiro momento, como por exemplo os cadernos de nefandos21 e os 
solicitantes22. 

Apesar disso, é importante enfatizar que a documentação inquisitorial 
nos direciona ao entendimento de que essas novas prioridades da ação per-
secutória no espaço colonial, neste caso Maranhão e Grão-Pará, se tornam 
mais evidentes no século XVIII em especial atenção ao período pombalino. 
Isso possivelmente ocorreu em virtude da movimentação jurídica existente na 
Corte a favor da concessão do perdão aos judeus23 devido à sua contribuição 
no crescimento econômico de Portugal, especialmente no setor mercantil. Essa 
conduta no Reino se estende ao ultramar e, com isso, a atividade inquisitorial 
tem a possibilidade de mais uma vez “refazer sua rota”, no qual as queixas 
contra os maus costumes morais (principalmente a bigamia) acabariam por se 
sobressair em relação às práticas mágicas.   

21	 Crimes considerados para a época como abomináveis e execráveis como a sodomia por exemplo.
22	 Crimes atribuídos aos padres e ocorridos durante o ato confessional.
23	 MENDES, Paulo. O Marquês de Pombal e o perdão aos judeus: Inquisição, legislação e solu-

ção final da questão do perdão aos judeus com o novo enquadramento jurídico pombalino. 
Dissertação (Mestrado em Ciências das Religiões) – Universidade Lusófona de Humanidades e 
Tecnologias, Lisboa, 2011.



Entre Lisboa e o Bispado do Maranhão e Grão-Pará: a ação inquisitorial durante o reinado de D. Pedro II 265  

Fato relevante ocorrido durante o reinado de Dom Pedro II foi seu grande 
interesse pela Amazônia portuguesa, principalmente por questões político/
econômica. Neste caso, era preciso consolidar o povoamento na região; vigiar 
os costumes religiosos e morais dos moradores; garantir a posse do território 
e, desta forma, efetivar o projeto de exploração dos recursos naturais. Era o 
chamado pacote socioeconômico que, de acordo com Karl Arenz, “visava dar 
uma maior estabilidade aos moradores”24, ou seja, a união entre Estado, Igreja 
e Inquisição garantiria o disciplinamento, o controle social e a possibilidade 
de um valoroso futuro econômico ao Reino. Nesse sentido, podemos concluir 
que a condição religiosa servia aos interesses do projeto colonizador, ou seja, 
“um bispo – pelo padroado estreitamente ligado à Coroa – tenderia a apoiar 
sem restrições os projetos da metrópole e constituiria, também, um contrapeso 
frente à expressiva influência dos religiosos, razão do constante descontenta-
mento dos colonos”.25 

Não há dúvidas que as Ordens Religiosas, principalmente através da 
evangelização, foram uma das armas concebidas pelo Estado na tentativa de 
desbravar esse território em termos geográficos e simbólicos. A Companhia 
de Jesus26, inclusive, foi de grande relevância nesse quesito, empregando a 
catequização e as visitas diocesanas como meio de vigilância dos costumes a 
favor do projeto colonizador. O historiador Caio Boschi chegou a enfatizar 
a importância da visita pastoral como tentativa de exercer poder e controle 
sobre a população, partindo do princípio que era função do bispo, enquanto 
autoridade eclesiástica ordinária, observar o comportamento dos fiéis, apurar 
as denúncias e punir todos os tipos de desvios, principalmente os costumes.27

24	 ARENZ, Karl Heinz. “Do Alzette ao Amazonas: vida e obra do padre Jean Phelippe 
Bettendorff.” Revista de Estudos Amazônicos, v. V, n. 1. 2010, p.17.

25	 ARENZ, Karl-Heinz. “Do Alzette ao Amazonas: vida e obra do padre Jean Phelippe 
Bettendorff ”. Revista de Estudos Amazônicos, v. V, n. 1, 2010, p. 44.

26	 Apesar de importantes, “os jesuítas não foram os correspondentes privilegiados dos inquisidores 
em toda a América portuguesa. Na Bahia, desde pelo menos 1677 até 1693, foram os carmelitas 
que fizeram a ligação com os inquisidores.” Ver: FEITLER, Bruno. Nas malhas da consciência: 
Igreja e Inquisição no Brasil (Nordeste 1640-1750). São Paulo: Alameda: Phoebus, 2007, p. 
129-130.  

27	 Boschi, Caio. “As Visitas Diocesanas e a Inquisição na Colônia”. In: Comunicações ao 10.º 
Congresso Luso-Brasileiro sobre Inquisição. Lisboa: Sociedade Portuguesa de Estudos do Século 
XVIII, coord. Maria Helena Carvalho dos Santos, vol. 1, Universidade Editora, 1989.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL266  

Essa tentativa de impor largamente o enquadramento social abrangia, 
de acordo com António Manuel Hespanha, os “comportamentos sexuais, as 
crenças e as atitudes culturais”28, além de observar de forma criteriosa o coti-
diano desses sujeitos coloniais, principalmente no que diz respeito à obediên-
cia aos sacramentos do batismo, da confissão e do matrimônio. Desse modo, o 
padroado régio português atribuiu aos tribunais inquisitoriais e eclesiásticos a 
responsabilidade de averiguar, inquirir, vigiar e punir todos aqueles que não se 
adequassem a tais princípios, porém, essa atribuição, por vezes, gerou conflitos 
de jurisdição principalmente em casos de foro misto, como as queixas de biga-
mia por exemplo.

Apesar de o padroado português implementar na Amazônia os mesmos 
códigos morais e religiosos existentes na Corte, é importante esclarecer que a 
aplicação dessa política de disciplinamento dos costumes na região não conse-
guiu alcançar êxito em sua totalidade, pois, apesar da ação dos agentes inqui-
sitoriais estabelecidos no Maranhão e Grão-Pará (comissários e familiares) e 
da colaboração/denúncia de alguns moradores interessados em resolver que-
relas pessoais ou com a intenção de se retirar do cerne  da vigilância do Santo 
Ofício, tivemos no Sertão29, ao contrário dos espaços urbanos, um estímulo 
à prática das ilicitudes pela ilusória sensação de liberdade, fosse através das 
trocas consensuais ou aquelas praticadas em função da sujeição e da vulnerabi-
lidade, como os atos sodomíticos.

Há de se abrir um parêntese para enfatizar que essa tendência ao des-
regramento moral na colônia se tornou mais evidente na documentação 
principalmente a partir de meados do século XVIII. Isso talvez se deva em 
decorrência da própria política administrativa de tolerância aos cristãos-novos 
na Amazônia portuguesa devido sua importância para as relações comerciais 
da região. Assim, durante o reinado de D. Pedro II e, considerando que ainda 

28	 HESPANHA, António Manuel. Às vésperas do Leviathan. Instituições e poder político em 
Portugal século XVII. Coimbra: Livraria Almedina, 1994, p. 334.

29	 Conforme esclarece o historiador Raimundo Neto, “para o período colonial o chamado sertão 
amazônico era diferenciado, um sertão recortado por rios e igarapés, um sertão caracterizado por 
ampla comunicação. Constitui-se, assim, um tipo de dinâmica social e econômica que conectava 
o interior ao litoral, por meio do comércio de escravos, gêneros, de descimentos e missões”. 
Ao mesmo tempo era um “lugar de liberdade e selvageria”. Ver. NEVES NETO, Raimundo 
Moreira das. “Em aumento de minha fazenda e do bem desses vassalos”. A coroa, a fazenda real e os 
contratadores na Amazônia colonial (séculos XVII e XVIII). Jundiai: Paco Editorial, 2019, p. 
51-52.



Entre Lisboa e o Bispado do Maranhão e Grão-Pará: a ação inquisitorial durante o reinado de D. Pedro II 267  

eram poucos os agentes habilitados e a mobilidade espacial era dificultada pela 
extensão do território, a Inquisição se utilizava de outros meios para justificar 
sua existência e para tal, tinha nos próprios sujeitos sociais (colonos, índios, 
mestiços e negros) a ajuda necessária na qual estes passam a assumir o papel de 
sentinelas, movimentando assim a engrenagem inquisitorial.

Fato curioso acerca dos agentes inquisitoriais estabelecidos na colônia 
no decorrer do século XVII era o de que esses sujeitos possuíam experiên-
cias acerca das culturas e práticas mágico/religiosas a partir de seu contato 
com outras possessões ultramarinas portuguesas ou pelo aprendizado e vivên-
cia na Corte. Todavia, esse conhecimento, ou a falta dele em se tratando de 
Amazônia, parece ter causado certa imprecisão quanto à qualificação de alguns 
delitos, como os casos de feitiçaria e bruxaria, causando dessa maneira certa 
divergência no parecer dos agentes em uma mesma documentação ou em casos 
similares. A solução encontrada pelo Tribunal do Santo Ofício foi habilitar 
agentes locais itinerantes e que estivessem familiarizados com o território e 
com os costumes da região. 

Foi graças a esses sujeitos e a sua mobilidade territorial que as denúncias 
e testemunhos puderam ser coletados. Mas, esta presumida eficácia se viu pre-
judicada graças ao desconforto e perigos das viagens ao Sertão. Essa afirmação 
pode ser observada no relato do jesuíta italiano João Carlos Orlandini30, no 
qual o dito padre se queixa quanto às dificuldades encontradas para a realiza-
ção das diligências.

A breve demora que fez o navio nesta cidade do Pará e a distância dos 
lugares até de dois meses e mais de viagem para chegar falar com as pessoas 
necessárias e isto por mar que o faz mais dificultoso pelos muitos riscos e 
gastos foi a causa que não pude fazer a diligência. No outro navio Deus 
querendo não faltarei com a minha obrigação como também de obedecer 
como súdito que sou as ordens de Vossa Ilustríssima Majestade a que Deus 
guarde. Pará 10 de julho de 1692.31

30	 De acordo com a História da Companhia de Jesus no Brasil, o padre João Carlos Orlandini era 
natural da Toscana e no ano de 1662 entrou para a Ordem da Companhia de Jesus. Em 1678 
foi enviado para as Missões do Maranhão e Grão-Pará no qual assumiu as funções de reitor do 
colégio da Companhia, Vice Superior da Missão e Visitador. Ver LEITE, Serafim. História da 
Companhia de Jesus no Brasil. Rio de Janeiro: Instituto Nacional do Livro. Tomo 9, 1949, p.29.

31	 ANTT. Inquisição de Lisboa. Cadernos do Promotor, n. 262



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL268  

Apesar de todas essas adversidades, a Inquisição, a partir de meados do 
século XVII, se tornou cada vez mais presente na Amazônia portuguesa e 
obteve no Estado confessional um forte aliado pois assim, através das diligên-
cias encaminhadas pelo comissário sediado no colégio em São Luís, os agentes 
inquisitoriais estabelecidos na região coletavam informações que serviriam ao 
propósito do Santo Ofício. Essa dinâmica da Inquisição no Maranhão e Grão-
Pará em controlar, vigiar, conhecer os moradores e zelar pela ortodoxia católica 
está claramente reproduzida nos documentos concebidos pelo tribunal. Nesse 
caso em específico, os Cadernos do Promotor da Inquisição de Lisboa. 

Um detalhe a mais que nos chama atenção é quanto à aparente inexistên-
cia do uso da força ou em que um suposto réu possa ter confessado suas culpas 
mediante tormento, deixando dessa forma uma impressão de tolerância e da 
aplicação de uma repreensão muito mais instrutiva do que punitiva. Todavia, 
destacamos que apesar de não haver comprovações documentais acerca da 
imposição do tormento pela Inquisição no Maranhão e Grão-Pará, sabemos 
mediante correspondência datada de 15 de julho de 170032 entre o visitador 
eclesiástico padre Francisco Tavares de Macedo e o Conselho Ultramarino 
que, dentre outros pedidos, solicitou a mudança do Polé (tormento-padrão 
da Inquisição portuguesa, mas também usado pela justiça militar), até então 
afixado em praça pública de Belém, por “considerar este instrumento ofen-
sivo aos olhos”. Três anos após esse pedido, o Conselho Ultramarino responde 
de forma positiva e autoriza a transferência do Polé (conforme fragmento do 
documento a seguir) para o interior da fortaleza, a qual deduzimos ser o Forte 
do Castelo devido estar próximo ao colégio da Companhia de Jesus.

32	 Projeto Resgate. Arquivo Histórico Ultramarino. Referência AHU_ACL_CU_013, Cx. 5, D. 386.



Entre Lisboa e o Bispado do Maranhão e Grão-Pará: a ação inquisitorial durante o reinado de D. Pedro II 269

Resposta do Conselho Ultramarino ao padre Francisco Tavares de Macedo

Fonte: Projeto Resgate. Arquivo Histórico Ultramarino. Referencia, AHU_ACL_CU_013, 
CX.5, D.386.

O Polé, como já mencionado, foi o principal tormento utilizado pela 
Inquisição portuguesa33 e a aplicação deste dispositivo, assim como o pade-
cimento causado em suas vítimas, foi minuciosamente detalhado pelo padre 
João Lúcio d’Azevedo da seguinte maneira:

Sentado em um banco e ligadas as pernas e de mãos para trás, cingiam-lhe 
os pulsos apertadamente com uma correia; segunda correia já nos braços, 
aumentava a tração, em casos que requeriam maior severidade. Por uma ou 
pelas duas se prendia o condenado ao calabre34, com seu gancho na ponta, 
que passava em uma roldana presa ao teto. Ao mandado dos juízes – sem-
pre três presentes à operação – os verdugos35 levantavam o pulso, tirando o 
mísero pela corda, primeiramente a meia altura, até à roldana, em seguida; 
e daí baixava o corpo, devagar e aos solavancos, quando a sentença era de 
‘trato corrido’, ou de uma só vez, pelo peso, se de ‘trato esperto’, deixando, 
em um ou outro caso, a criatura aflita em suspensão no ar. Dos regula-
mentos não se verifica se algum peso suplementar se amarrava nos pés, 
mas parece que o do corpo sozinho bastaria para o efeito de crueldade. A 
torsão dos membros superiores do tronco, o abalo da queda, o repuxar dos 

33 Regimento do Tribunal do Santo Oficio da Inquisição Portuguesa do ano de 1640. Título 14 § 6º. 
34 Corda grossa que se amarra no preso para que seja içado. Ver. BLUTEAU, Raphael. Vocabulário 

portuguez & latino: áulico, anatômico, architectonico. Coimbra: Colégio das Artes da Companhia 
de Jesus, 1712-1728, p. 43.

35 Agentes do judiciário que executavam as sentenças de morte. Ver. Idem, p. 436. 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL270  

ligamentos e a distensão muscular na paragem, tudo isso devia causar dores 
atrozes.36

Tal era o grau de violência causado pelo Polé que muitas de suas vítimas 
acabavam por sucumbir em decorrência da perfuração de órgãos vitais resul-
tado de ossos que se partiam durante a execução do flagelo. Todavia, apesar de 
seu uso nos cárceres da Inquisição em Lisboa, não encontramos, até a presente 
data, nenhuma denúncia inquisitorial no Maranhão e Grão-Pará durante o 
reinado de D. Pedro II que nos remeta à utilização desse instrumento como 
dispositivo auxiliar para a obtenção de confissões. 

Contudo, esta ausência nas narrativas não significa falta de atividade, 
haja vista que devemos levar em conta duas situações: primeiro, em fins do 
século XVII, o Santo Ofício sofria duras críticas pelo seu modo de agir com 
seus presos e estas considerações foram expostas em uma publicação datada de 
1673 intitulada Notícias Recôndidas do Modo de Proceder a Inquisição de Portugal 
com seus presos37, de autoria desconhecida e, sendo assim, presumimos que essa 
exposição pode ter levado os agentes inquisitoriais a omitir o registro do uso 
da violência em seus interrogatórios no ultramar. Outro ponto diz respeito à 
própria transferência do Polé para o interior de uma fortaleza militar, o que 
nos faz considerar que sua utilização, protegida pelos muros do forte, possa 
ter suprido as necessidades de outras instâncias de justiça, inclusive a militar. 
Porém, essas percepções ainda precisam ser mais bem averiguadas com outras 
fontes documentais.  

Conclusão 

Ao longo da pesquisa, percebemos a figura de um rei perspicaz e diplo-
mático em diversas esferas de poder, dentre elas, a Inquisição. Apesar do clima 
de instabilidade existente nos primeiros anos do reinado de Dom Pedro II, seus 
esforços em promover a integralização do Santo Ofício aos planos expansionis-
tas do Reino, tanto pela instrumentalização dos procedimentos inquisitoriais 

36	 AZEVEDO, João Lúcio d’. Novas epanáforas: estudos de história e literatura. Lisboa: Livraria 
Clássica Editora, 1932, p. 172. 

37	 De acordo com Yllan de Mattos, as “Notícias Recônditas” estão divididas em cinco edições 
e, fazem críticas aos procedimentos adotados pela Inquisição e não a instituição em si. Ver.  
MATTOS, Yllan.  “As notícias recônditas e os escritos contra o Santo Ofício português na 
época Moderna (1670-1821)”. Rio de Janeiro: Revista Topoi, v.20, n.40, 2019, pp. 84-110.



Entre Lisboa e o Bispado do Maranhão e Grão-Pará: a ação inquisitorial durante o reinado de D. Pedro II 271  

no uso do disciplinamento religioso/social quanto pelo comprometimento da 
Inquisição com o projeto de uma crescente centralização do poder régio, con-
seguiu, em certa medida, alcançar seus intentos.

Em relação ao ultramar, de maneira mais específica, ao Bispado do 
Maranhão e Grão-Pará notamos que durante o governo de Dom Pedro II a 
atuação persecutória da Inquisição se mostrou em discordância com as apre-
sentadas em Lisboa, onde o criptojudaismo ainda permanecia como principal 
alvo da ação inquisitorial. Possivelmente essa divergência tenha ocorrido em 
virtude da “escassez” de cristãos-novos na Amazônia portuguesa, já que esses 
homens de nação ocupavam posições de destaque nessa sociedade em vias de 
consolidação. Para além disso, possuíam relações políticas e comerciais impor-
tantes no Reino e estas influências no espaço colonial poderia lhes garantir 
certo grau de tolerância. O mesmo não se pode dizer quanto às denúncias de 
teor considerado imoral, fato destacado pelas palavras do padre João de Villar 
ao comentar o excessivo desregramento moral no Maranhão38, onde o Sertão 
aparecia como um grande espaço facilitador da depravação dos corpos.

Por fim, esclarecemos que não nos cabe, e nem é nossa intenção, fazer 
comparações entre a Inquisição na metrópole e no espaço ultramarino, tam-
pouco minimizar seu impacto e austeridade durante o reinado de Dom Pedro 
II. O que pretendemos com esta breve apresentação foi demonstrar que a 
Inquisição possuía a capacidade de se reinventar, de se adaptar ao tempo, ao 
espaço e às relações políticas, características que garantiram sua longevidade. 
Nesse sentido, compreendemos o Tribunal do Santo Ofício como instituição 
una, mas que primou pela pluralidade em sua atuação.

38	 ANTT. Inquisição de Lisboa. Cadernos do Promotor, n. 272.





CAPÍTULO 12

AS AGRURAS DO BISPO DO GRÃO-
PARÁ ENTRE TANTAS TENSÕES NO 

ALVORECER DO OITOCENTOS

Fernando Arthur de Freitas Neves1

Somente no final do século XIX é que nós iremos assistir uma atuação 
coletiva do episcopado nacional. No alvorecer daquele século, os bispos 
estavam muito mais próximos aos dilemas de governar dioceses tão vas-

tas e desprovidos do mais elementar recurso necessário para manter assistência 
às almas, sacerdotes. Parece lugar-comum falar da falta de curas nas paróquias, 
tanto quanto daqueles existentes, colados, encomendados ou em alguma situ-
ação transitórias, sobre eles pesavam ácidas críticas, desde a débil formação 
intelectual, acentuando-se sobretudo no que respeita há uma moralidade 
nada convencional, pois parte destes viviam ostentando amantes, tendo pro-
les extensas de sua própria semente, contestando portanto o voto de celibato, 
colocando muitos poucas ambições para os bispos quanto aos desafios que 
estavam a merecer na agenda política, social e econômica na colônia e, depois, 
no império. A diocese do Pará teve uma linhagem de bispos mais próxima à 
cultura de reação às mudanças providas pela dupla revolução burguesa, embora 
tenha sido sensibilizada pela cultura liberal em gestação, não pode ficar imune 
aos riscos experimentados pela Igreja no mundo, assumindo uma postura de 

1	 Prof. Associado III da Faculdade de História e PPGHIS/UFPA.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL274  

ratificação do direito eclesiástico, sem desconhecer o direito do Estado portu-
guês, e na sucessão do Estado brasileiro.

Sucedâneo do regalismo português, o regime do padroado amalgamou a 
esfera civil e a esfera dos negócios eclesiásticos, mas cuidou do quotidiano das 
relações Estado/Igreja nas paróquias ao viabilizar acordos entre as disputas 
dos partidários dos portugueses e dos nacionais logo no alvorecer do Estado 
Nacional; e o caso paraense é ilustrativo desse caminho.

Desde quando ainda era sacerdote, Romualdo Coelho já assumiu impor-
tantes tarefas, cujo princípio era manter boas relações entre a hierarquia da 
igreja e os dirigentes do Estado. Sua competência o projetou para estar pre-
sente em momentos bastante ricos, porém bem agitados, como a orquestração 
da sucessão prevista na manutenção do Estado português, como sendo um 
Reino Unido, junto a Brasil e Algarves e todos os processos incompletos de 
modernização nascidos das pressões revolucionárias experimentar da Europa, 
como foi a demanda das cortes portuguesas para pôr fim ao absolutismo, sem, 
entretanto, assegurar essa mesma liberdade ao Brasil.

No juramento feito a D. João VI, o representante do bispo lembra da 
importância do trono considerar o altar para bem governar e exemplifica “os 
Paraenses, do que segurar a VOSSA MAGESTADE pelo nosso Ministerio, 
que ainda hoje conservão com a Religião, que recebérão, sem alteração alguma 
a mesma obediencia”,2 situação a ser permanentemente renovada pelo com-
promisso de afastar os inimigos da ordem celestial e de seus escolhidos para 
reinar, colocando em risco os direitos como afirmava a “tenebrosa Politica do 
Seculo” ao desprestigiar o “Throno, a pureza do Christianismo”. Em resposta 
a esses males a religião no Pará “he huma barreira mais inacessível as perigosas 
inovações”. O aconselhamento não foi absorvido.

Esse incômodo serviu de combustível para a independência do Brasil; 
notadamente do Pará, com elevação desse conflito entre os partidários do Brasil 
independente e aqueles ainda atados aos interesses da Metrópole. Esse último 
conflito prolongou-se na década de 1830, sendo revigorado com a ascensão de 

2	 COELHO, Romualdo de Souza. Ratificação do juramento de f idelidade, e vassallagem offerecida 
ao f idelissimo senhor D. João VI. Rey do Reino-Unido de Portugal, Brazil, e Algarves no dia da sua 
faustissima acclamação. Em nome do excellentissimo, e reverendissimo bispo do Pará D. Manoel de 
Almeida de Carvalho. Rio de Janeiro: Impressão Regia, 1817, P 7. http://www2.senado.leg.br/
bdsf/handle/id/174432.



As agruras do bispo do Grão-Pará entre tantas tensões no alvorecer do oitocentos 275  

um segmento popular, apoiando a causa da promoção dos nacionais aos postos 
de Governo da Província. Sem obterem o resultado requerido, sufragaram a 
Cabanagem.

Em todos esses processos esteve viva a intervenção de D. Romualdo, pers-
crutando um caminho para fortalecer a influência da igreja católica no bloco 
de Poder, porém isso não significa uma intervenção linear. Houve uma série 
de reposicionamentos ao longo dessa trajetória devido às muitas circunstân-
cias; inicialmente sua simpatia estava com as cortes portuguesas, logo redefiniu 
seu papel ao captar a impossibilidade destas mesmas cortes fazerem conces-
sões efetivas para os brasileiros; ou ainda durante os conflitos da Cabanagem, 
no qual buscou salvaguardar a mediação da igreja entre as forças militares do 
império, de um lado, e dos revolucionários de outro.

Findado 1840, o rastro de violência provocado pelas tropas do Império 
para assegurar o seu poder deixou sinais indeléveis, como a perda de apro-
ximadamente metade da população masculina na província; tanto quanto o 
conjunto de destruição física comprometendo edificações e propriedades ali-
mentou um imaginário bastante negativo quanto às motivações daquela revo-
lução popular. No entanto, D. Romualdo não era mais tão eficiente em suas 
mediações, sendo o ocaso de sua vida quase colado a esse desfecho.

 Autobiografia de Dom Romualdo de Seixas, Bispo da Bahia, nos oferece 
muitas pistas sobre como procedeu o seu tio, Dom Romualdo Coelho, durante 
a sua vida eclesiástica, dirigindo inclusive a formação intelectual do sobrinho 
talentoso, quanto a presença deste na igreja no Pará. Se houve uma série de 
identificações entre o clero e o liberalismo no Brasil em geral, nas províncias 
do Norte não se pode destacar essa primazia, embora não estivesse ausente. 
Coube ao bispo mobilizar o clero, em suas diferentes identidades, para atender 
as necessidades pastorais da diocese. Parte de sua contribuição está também 
evidente nos reclamos para constituição de um outro bispado a ser sediado 
na Barra do Rio Negro, no intuito de atender melhor às demandas daquele 
grande território. 

Com efeito, a igreja lutava contra falta de apoio do estado português 
para responder de modo eficiente a carência de sacerdotes, pois a proibição a 
determinadas ordens religiosas de atuarem na colônia, feitas pelo Marquês de 
Pombal, manteve-se mesmo depois no império, só tendo as primeiras declina-
ções a partir de 1840, quando começaram a relaxar algumas dessas medidas; 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL276  

bem como a proibição de receber noviços das ordens religiosas existentes difi-
cultou, sobremaneira, a formação de clérigos para atuarem em missão; com-
pletando esse quadro de obstáculos, a insistente ausência de vocações religiosas 
para poder suprir as necessidades das paróquias, haja vista parte delas ficarem 
descobertas por anos seguidos sem assistência espiritual.

Graças ao regime do padroado a igreja no Brasil estava mal posicionada. 
Até mesmo o legado de formação das elites realizado por esta passou a ter a 
concorrência das teses liberais já bem firmados no final do século XVIII nas 
prestigiadas academias e seminários portugueses, fazendo chegar no Pará a 
influência do iluminismo em aliança com as teologias e práticas de jansenista 
e galicanos. Coube ao Seminário Episcopal, no Convento de Santo Antônio 
em Belém, formar o caráter dos iniciados na carreira de sacerdote, protegendo-
-os das armadilhas denunciadas pelo núcleo conservador da Igreja. Moldados 
dessa maneira, parte dos candidatos ao sacerdócio pode experimentar o con-
tato com a cultura liberal presente na Ordem do Oratório, em Lisboa.3 D. 
Romualdo de Seixas atribui a seu tio, D. Romualdo Coelho, essa proteção, 
embora seu testemunho esteja em desacordo, a julgar pelo juízo corrente à 
época quanto à influência liberal sobre os oratorianos ser bastante avantajada.

Parece razoável reconhecer que a proteção dada por D. Romualdo 
Coelho ao seu sobrinho, quando ainda exercia o cargo de Secretário do Bispo 
Dom Manoel de Almeida Carvalho,4 de quem viria a ser sucessor, deve ter 
sido estendida a outros candidatos ao clero, entretanto, nem todos escaparam 
a atração das ideias seculares de ratificar um poder civil, senão à margem da 
Igreja, empenhando a sabedoria adquirida a serviço da direção dos recursos 

3	 Sobre D. Romualdo Coelho: REIS, A. C. F. D. Romualdo Coelho: escorço bibliográfico. Belém, 
s.e., 1840. p. 22; BAENA, A. L. M. Compêndio das eras da Província do Pará. Belém: Universidade 
Federal do Pará, 1969; BUARQUE, M. Dom Romualdo de Seixas, marquez de Santa Cruz. 
Revista do IHGP, v. 8, p. 189-192, 1933; RAIOL, D. A. Motins políticos. Belém: UFPA, 1970; 
SALLES, V. Memorial da Cabanagem. Belém: Conselho Estadual de Cultura, 1985). Há re-
ferências mais recentes a problematizar a intervenção do bispo, sobretudo, em suas relações 
com a Cabanagem: BARBOSA, M. M. O povo cabano no poder: memória, cultura e impren-
sa em Belém-PA. Dissertação (Mestrado em História) – PUC, São Paulo, 2004; RICCI, M. 
“Cabanagem, cidadania e identidade revolucionária: o problema do patriotismo na Amazônia 
entre 1835 e 1840”. Tempo – Revista do Departamento de História da UFF, v. 11, p. 15-40, 2006; 
CLEARY, D. “Lost Altogether to the Civilised World: Race and the Cabanagem in Northern 
Brazil”, 1750 to 1850. Comparative Studies in Society and History, v. 40, n.1, p. 109-135, 1998.

4	 SEIXAS, Romualdo Antônio de. Memórias do Marquês de Santa Cruz. Rio de Janeiro, Tip. 
Nacional, 1861, p 3.



As agruras do bispo do Grão-Pará entre tantas tensões no alvorecer do oitocentos 277  

materiais e simbólicos à mercê do estado e da sociedade, segundo as necessida-
des emergentes do sistema da economia mundo.5 E a originalidade da defesa 
dessas causas no clero do Pará é que este não precisou mobilizar da maçonaria 
para fundar esse corpo de teses. Ao contrário, esteve bastante indisposta com 
essa organização durante todo período desse bispo. Nesse sentido, a própria 
tradição da hierarquia católica conseguiu elaborar uma renovação da gestão do 
estado, apartada das tentações apontadas pela maçonaria como testemunham 
os casos das revoltas liberais de Pernambuco em 1917,6 contando com líderes 
religiosos entre seus pares aliados aos maçons; ou ainda dos padres, liberais 
e maçons, a um só tempo, como os da província de São Paulo, a exemplo de 
Feijó,7 ostentando a bandeira do liberalismo, revoltam-se contra o império em 
1842.

Renovação essa tão desejada, porém sem conseguir efetiva adesão dos 
segmentos dirigentes da esfera secular, notadamente devido aos cargos polí-
ticos da província terem sido conservados sob a influência dos lusos no Pará, 
mantendo o descontentamento latente. Mesmo a participação de brasileiros, 
dentre estes, o próprio bispo Dom Romualdo Coelho em postos de governo,8 
tendo este chegado a presidir a Junta, amparado por seus partidários presentes 
nas lides políticas diante da influência dos portugueses e da maçonaria no 
governo da província, esperando poder reorganizar a estrutura mínima neces-
sária ao funcionamento do governo provincial.

Diante de tantos tumultos, o bispo volta-se mais para esfera secular do 
que propriamente para o governo eclesiástico, não permitindo o objetivo de 
dedicar-se fundamentalmente a salvar almas ocupasse o centro do seu pasto-
rado. Desse modo, foi secundarizada a tarefa de trazer os sacerdotes exclusiva-
mente à esfera espiritual como costumeiramente se tem caracterizado o modelo 
de igreja diocesana, inequivocamente representado pelo ultramontanismo. A 

5	 Sobre essa categoria, ver: WALLERSTEIN, I. M. (2016). El moderno sistema mundial: La agri-
cultura capitalista y los orígenes de la economía-mundo europea en el siglo XVI. I. México: Siglo 
XXI.

6	 SILVA, A. C. A. P. “Os embates pela memória maçônica de frei caneca: A polêmica entre Mário 
Melo e frei Romeu Peréa na imprensa diária recifense”. Campo da História (ISSN 2526-3943), v. 
3, n. 1, p. 17, 2018.

7	 DE CARVALHO, W. A. “Pequena história da maçonaria no Brasil”. REHMLAC. Revista de 
Estudios Históricos de la Masonería Latinoamericana y Caribeña, v. 2, n. 1, p. 30-58, 2010.

8	 SEIXAS, Romualdo Antônio de. Memórias do Marquês de Santa Cruz. Rio de Janeiro, Tip. 
Nacional, 1861, P 36.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL278  

justificativa para tal postura estava assentada na própria impossibilidade da 
igreja e do prelado esquivar-se das contendas, sob pena de ameaçar o poder e o 
próprio prestígio da Igreja, embora o mesmo tenha sempre acentuado que sua 
participação estava condicionada ao caráter de mediação e de vigilância para 
não acender maior violência.

Estado e Igreja eram parceiros de longa data e isso remetia a uma série 
de solidariedades ativas. A sociedade tradicional católica não podia desconhe-
cer a relevância do combate a outras convivências religiosas, particularmente 
quando o protestantismo se tornou uma ameaça bem evidente. Se não era 
mais possível o retorno à sociedade holística medieval, ao menos esperava-se 
a proteção para a Igreja como religião oficial do Estado; recebendo patrocí-
nio do mesmo para sustentar o culto, os sacerdotes, seminários e a expansão 
orgânica do episcopado, subordinada à esfera secular, colocando a coroa como 
última instância recursal, dependendo dela para dar legalidade aos documentos 
exarados pela Sé de Roma, sendo necessária a permissão formal para criação 
de bispados, devendo ainda tutelar todo corpo eclesiástico à autoridade com 
juramentos à constituição.

Esse compromisso já estava assinalado em 1821 quando foi oficiado à 
dinastia de Bragança e às cortes Gerais, encarregadas de prover uma constitui-
ção para reger os domínios portugueses, a importância da manutenção da reli-
gião católica.9 Após a independência, a hierarquia eclesiástica persistiu nesse 
intento por meio da ação de D. Romualdo de Seixas, na Bahia e D. Marco 
Antonio Souza, no Maranhão. Há uma interpretação de retorno aos princípios 
de Trento quando o episcopado atuou no parlamento brasileiro.10

Ao próprio Romualdo Coelho foi atribuída a filiação ao concílio triden-
tino, entretanto as bibliografias sobre os bispos no Pará11 reportam sempre 

9	 Vou lançar mão das notas de Manuel Emílio Gomes de Carvalho sobre a atuação dos parla-
mentares durante as Cortes gerais. Diário das Cortes Gerais, vol. 1º, pág. 369 – Ofício de 5 de 
fevereiro de 1821.GOMES DE CARVALHO, M. E. (1912). Os deputados brasileiros nas Cortes 
Gerais de 1821.

10	 MELO, A.A. A evangelização no Brasil: dimensões teológicas e desafios pastorais – o debate teoló-
gico e eclesial (1952-1995). Roma: P.U.G., 1996. p.54.

11	 Ver: LUSTOSA, Antônio de Almeida. Dom Macedo Costa (Bispo do Pará). Belém: Cruzada 
da Boa Imprensa, 1939; COSTA, Benedito Gonçalves et al. “A educação para ser boa deve ser reli-
giosa”: romanização e civilização no projeto educativo do Bispo Dom Antônio de Macedo Costa 
para a Amazônia (1861-1890). 2019; ANDRADE, Allan Azevedo et al. Entre a igreja e o estado: 
atribuições e atribulações de um bispo ultramontano na Amazônia (1844-1857). 2017.



As agruras do bispo do Grão-Pará entre tantas tensões no alvorecer do oitocentos 279  

as dificuldades com que estes tinham para cumprir suas obrigações na sua 
extensa diocese, enfrentando os riscos dessas visitações nos territórios cober-
tos por florestas mortíferas e rios perigosos. Esse relato foi descrito pelo pró-
prio, quando Deputado às Cortes, tendo inclusive passando por nova penúria, 
naquele instante de sua presença em Lisboa, por não ter o sustento assegurado 
pela junta do Pará, recorrendo ao subsídio determinado pelas Cortes.12 Quanto 
à utilização dos fundamentos de Trento não há evidências para sustentar essa 
tese.

Romualdo, deputado pelo Pará, nem sempre esteve aliado a outras repre-
sentações do Brasil devido ao estabelecimento das próprias conexões do Norte 
para dar seguimento em suas demandas político-administrativas e econômicas, 
preferindo estabelecer uma via autônoma com Portugal, a ter de submeter o 
interesse da província do Pará à liderança da regência do Rio de Janeiro.

Considerando a atuação do bispo naquela constituinte, observamos seu 
esforço para qualificar o interesse do Pará. Não há uma proposição efetiva de 
um retorno à Trento, nem a sugestão de subordinar o Estado português à Igreja, 
apesar de sustentar o catolicismo como uma religião de Estado nos termos 
comuns do regalismo; por outro lado, apontá-lo como silente ao governo luso 
em sua própria província não lhe faz justiça, como testemunham as denúncias 
feitas pelo Cabido da diocese diante dos atos praticados contra os brasileiros; 
esses choques estiveram em efervescência até a explosão da revolta popular a 
Cabanagem.

Para chegarmos ao efetivo exercício do bispado de D. Romualdo, temos 
que garimpar entre os arquivos quais as fontes estariam a justificar o juízo 
sobre suas simpatias com o Concílio de Trento. Na dificuldade de suprir esse 
evento, encontramos apenas sua ação na carta pastoral de 6 de janeiro de 1821, 
comentada no periódico “O Paraense”, sobre como agiam em desobediência 
os comerciantes interessados em manter seus lucros, ao insistirem em seguir 
com seus estabelecimentos abertos, apesar das reprovações contidas nos ensi-
namentos para guardar os dias santos e os domingos conforme descritos na 
pastoral do bispo. Mesmo este estando no Rio de Janeiro, estimula seu sobri-
nho, Romualdo de Seixas, a agir com denodo, na qualidade de Vigário Geral 
capitular, em Belém do Pará, devido à inobservância dessa diretriz ditada fazia 

12	 Sessão de 3 de maio de 1822 (Diário das Cortes Gerais, tomo 6º, pág. 53).



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL280  

muito. Segundo informa o periódico, todas as províncias estavam privadas de 
trabalhos naqueles dias. Aqueles agindo em contrário eram movidos pela “fúria 
e ambição de riqueza”, devendo ser reprovados não apenas pela igreja, mas 
também pelo “cidadão constitucional” para servir como auxiliar do floresci-
mento da “religião”.13

Se retrocedermos ao seu pronunciamento quando foi escolhido para 
representar o Pará na Cortes Gerais, anuncia estar junto com os demais, 
imbuídos na tarefa de “regeneração política”, conforme os desígnios dos céus, 
inspirado no Espírito Santo para fazer a promoção da nação e da soberania 
medindo e pesando os atos realizados. Apesar de afirmar ser mais confortável 
a “Cadeira Pastoral” do que a tribuna, preventivamente diz “- sem envolver-me 
em questões Politicas” justifica a tutela da Providência nas possíveis “mudança 
dos Governos”, usando a passagem bíblica “Mene, Mene, Tequel, Parsim” 
(Daniel 5:25-28) quando Deus teria feito ruir o reino da Babilônia, depois 
de haver medido e pesado aquele governo.14 Essa referência é bem anterior a 
Trento, nem por isso houve alguma reprovação a seu conteúdo ou sua associa-
ção às teses ultramontanas.

Há uma similitude no seu discurso com outras interpretações liberais 
ao retratarem as intenções do “bom Cidadão” dirigido pelo cristianismo para 
legar direitos, sob pena da influência daqueles afastados da religião dissemina-
rem mais conflito, exatamente, por terem tornado assimétricos os interesses da 
sociedade, dos da religião. Segundo o bispo, o cidadão para ser amante da pátria 
deve professar o cristianismo na sua pureza, celebrando as festas nacionais para 
reter a esperança da felicidade da nação. Dessa forma alia os sacramentos aos 
interesses da regeneração da vida espiritual estabelecendo uma fraternidade.

Só religião forneceria as virtudes para formar cidadãos retos, cujo modelo 
é a cidade habitada no céu, porém toma de empréstimo as narrativas bíblicas 
de defesa da pátria para legitimar a própria religião, a justiça, a honra e a pro-
priedade como quando agiram os macabeus para libertar Bethulia. Com efeito, 

13	 O Paraense (PA) – 1822. 26/06/1822. P 2. Disponível em: http://memoria.bn.br/
DocReader/819301/102. Acesso em: 12 mar. 2021, 02:24.

14	 “Discurso que recitou o bispo do Pará D. Romualdo de Sousa Coelho, no dia 10 do mez de 
dezembro de 1821 em que se procedeo a eleição dos deputados de cortes depois da missa ponti-
fical, que o mesmo prelado celebrou”. Estampado por intervenção, e generosidade do benemérito 
cidadão comendador António José Meirelles. Lisboa: Typogrâphia Patriotica. 1822. P 3.



As agruras do bispo do Grão-Pará entre tantas tensões no alvorecer do oitocentos 281  

aqueles ali reunidos, estavam na mesma senda de gerar outra ordem jurídica 
para fazer o país romper com a paralisia política, econômica e “Chistã”.15

Logo, chamar de ultramontana a posição de D. Romualdo não tem 
amparo. Este inclusive cita a expressão religiosa por último, confiando não 
sofrer ameaça com os debates das Cortes ao propor soluções para a educação 
da mocidade, crescimento da população, incremento da agricultura, aumento 
no comércio, controle nas finanças públicas e forças armadas, sem descuidar de 
atender às missões religiosas e demais “virtudes sociais e patrióticas”.

A causa da liberdade social seria engrandecida pela legislação, preve-
nindo o abuso e favorecendo a “grandeza, e opulência” por não ter se afastado 
do Evangelho, coroando a aliança das “aguas do Amazonas, com as do Tejo”, 
estreitando o comércio e os afetos. Aqui podemos perceber o interesse das 
províncias do Norte ao não se sujeitarem à liderança do Rio de Janeiro. Nem 
há uma demonstração exorbitante da precedência da esfera espiritual sobre a 
esfera secular, embora exista a promoção da causa da religião, afinal, trata-se de 
um bispo, e não um mero funcionário público como depois será estatuído, seja 
na constituição portuguesa, seja na constituição brasileira.

Justificando os votos proferidos quando estava investido como represen-
tante da província do Pará na Cortes, D. Romualdo não recua ante à acusação 
de possível traição por não subscrever a proposta de um parlamento a parte no 
Brasil, tendo como sede o Rio de Janeiro. Se esse interesse havia sido inscrito 
pelas outras províncias, não o foi pelo Pará. 

As ligações entre Lisboa e Pará eram muito expressivas e estavam anco-
radas na relação de proximidade para fazer chegar as demandas ao governo, 
como atesta a própria experiência do bispo que teria levado seis meses para 
chegar ao Rio de Janeiro, partindo de Belém, por terra, ou três meses por mar 
até o mesmo destino; enquanto para Portugal a distância e os incômodos eram 
menos acentuados e os sucessos alcançados faziam do Pará um tributário dessa 
relação. As redes econômicas também fortaleciam essa argumentação por 
terem maior volume de trocas diretas com as mercadorias e transporte, em 
detrimento de qualquer outra praça comercial do Brasil. Só outra deliberação 
enviada pelo Pará poderia alterar seu voto, portanto, a lealdade requerida era 
muito objetiva em função dos interesses à margem daqueles inscritos quando 

15	 Idem, P 7.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL282  

da sua eleição.16 Uma vez mais fica patente a atenção do bispo para as questões 
do governo civil e da esfera secular.

No mesmo documento ensaia uma profecia sobre a dificuldade de com-
por diferentes interesses das províncias para serem representadas via Rio de 
Janeiro. Particularmente significativa foi sua percepção sobre o risco de um 
levante entre escravos, libertos e mestiços caso se enveredasse para um novo 
sistema abandonando a monarquia.17 Essa situação não se reproduziu na tota-
lidade, no entanto, é uma das características mais gritantes da sublevação da 
Cabanagem na Província do Pará, quando esses sujeitos romperam o domínio 
das elites no poder político. 

Enquanto administrava sua diocese, D. Romualdo percebia as enormes 
distâncias a percorrer, a impossibilidade de gerar uma nova diocese e a fragi-
lidade de suprir adequadamente as paróquias. Devido à submissão política e 
financeira da Igreja ao poder civil, esta dependia em quase tudo para desen-
volver sua pastoral, entretanto, a possibilidade de ocupar lacunas foi aprovei-
tada pelo bispo quando este expandiu a organização da diocese pela criação da 
Vigararia Geral do distrito do Baixo Amazonas por provisão em 17 de agosto 
de 1821, com sede em Santarém, devendo a partir dali o ocupante exercer a 
função de Vigário Geral.18 Essa medida não foi nada tímida para os parâme-
tros da época, ela potencializava a ação pastoral em 28 vilas e missões.

Porém, essa ação não foi capaz de suplantar o drama da ausência de 
vocações para o púlpito, além do decaimento moral, sempre preocupante, dos 
sacerdotes a viver de modo dissoluto, quanto mais distante estavam dos olhos 
do bispo. Situação a causar arrepios no poder civil e na hierarquia.

Remediar esse mal pela disciplina eclesiástica era a proposta do epis-
copado, contudo, o temor do Estado com uma exagerada independência no 
governo da religião fez o poder civil constituir sólidas barreiras a qualquer 
oposição ao regime do padroado. A subordinação da Igreja ao poder civil seria 
um instrumento de manutenção da aliança Trono/Altar como se infere pela 

16	 PARÁ, Dom Romualdo de Souza Coelho 8º Bispo do. Manifesto que faz o bispo e deputado 
da província do Pará Dom Romualdo de Sousa Coelho sobre os motivos do seu voto contra o 
projeto de um centro de poder legislativo no Reino do Brasil. Lisboa, Portugal: [s.n.], 1822.

17	 Idem.
18	 BAENA, Antônio Ladislau Monteiro, 1782-1850. Ensaio corográfico sobre a província do Pará/

Antonio Ladislau Monteiro Baena, Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2004. 432 p. 
(Edições do Senado Federal, v. 30), p. 175.



As agruras do bispo do Grão-Pará entre tantas tensões no alvorecer do oitocentos 283  

preservação do beneplácito na constituição de 1824, determinado a tutela 
sobre os atos da hierarquia; destituindo-a de autonomia para gerar finanças, 
ficando à mercê do orçamento público para o trabalho de missão, formação 
religiosa e pastoral; e tendo o “Recurso à coroa” como instância última de ape-
lação. Tudo isso em troca da exclusividade do catolicismo como religião oficial.

Antes da independência do Brasil, a hierarquia católica promoveu a 
causa da união nas Cortes. Para além disso houve o empenho individual de D. 
Romualdo explicando sua compreensão sobre como se atinge a Regeneração 
Política fruto de “um efeito da Divina Providencia, que tudo regula com peso, e 
medida na associação das Famílias, no estabelecimento dos impérios e mudança dos 
Governos”, desta feita, seria grosseiro separar os interesses da religião dos da 
sociedade. Nesse sentido, cabe à fé elevar a cidadania, revelando o plano da 
religião e de Deus para sufragar os interesses da pátria; porém, quando não 
há esse auxílio, pena o homem por esses descuidos, não conseguindo reali-
zar reformas ou melhoramentos no interesse dos cidadãos ou do império.19 
Por essa interpretação, a religião é promotora da solidificação do sentimento 
nacional, cujo Estado se beneficia na edificação da civilização.

Confiando na liderança de Dom João VI, o bispo do Pará segue a trilha 
de manter a todos sob o mesmo reino. Para tanto, dedica uma Pastoral espe-
cífica, conforme recebeu orientação ditada por correspondência pelo próprio 
Rei, no qual ratifica os compromissos assumidos em uma nova constituição, 
abraçando as expectativas daqueles representados; esclarecendo como as “luzes 
do século” haviam chegado ao reino, permitindo a celebração desse pacto 
social. Aproveita para contestar aqueles, ainda descrentes, nessa nova situação, 
por suas atuações cujo fim era desqualificar e obstruir qualquer efetiva possibi-
lidade de manutenção. O conteúdo dessa Carta Pastoral evidencia a entrega de 
D. Romualdo ao regime regalista em sua plenitude. Observa-se o alinhamento 
à legitimidade do Patrocínio do Estado sobre a Igreja, notadamente quando é 
rememorada a acolhida dos pleitos da província do Pará e da diocese.20

19	 COELHO, Romualdo de Sousa. Discurso que recitou o bispo do Pará D. Romualdo de Sousa 
Coelho, no dia 10 do mez de dezembro de 1821: em que se procedeo á eleic̜aõ dos deputa-
dos de cortes depois da missa pontifical, que o mesmo prelado celebrou. Lisboa: Typographia 
Patriotica, 1822, P 3. 

20	 COELHO, Romualdo de Souza. Pastoral do bispo do Pará dom Romualdo de Souza Coelho: 
Prevenindo os seus diocesanos contra oppiniões abusivas e sediciozas sobre a verdadeira inte-
lligencia do systema constitudional que a nacaõ tem adoptado, para manter a sua seguranca, e 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL284  

A efeito de conclusão, podemos identificar como parcela da hierarquia da 
Igreja percebeu a importância de manter-se como integrante bloco de poder 
para preservar o monopólio do catolicismo diante da nova configuração polí-
tica projetada pela reunião das Cortes em Portugal.

No entanto, não é crível subordinar essa postura, necessariamente, à 
lógica do ultramontanismo como costumeiramente tendeu se a interpretar 
as posições do episcopado dos oitocentos. Quando consideramos o corpo de 
fontes disponíveis para se chegar a uma conclusão, temos a oportunidade de 
repensar esse enquadramento, conferindo quais são os interesses manifestos 
pela consciência e oportunidade daqueles a dirigir as dioceses. D. Romualdo 
irá insistentemente reforçar a necessidade do pacto social e não mais de um 
pacto religioso.

Quanto ao clero? Esse foi secundarizado pelas lides políticas incessantes, 
sempre atraindo o bispo como atesta sua ocupação na junta do governo da 
província após chegar pelo brigue Palhaço,21 navio de infausta memória onde 
seriam martirizados os partidários da Independência do Brasil. Imbuído de 
um sentido de paz, embora desconectado dos anseios mais gritantes, tenta 
ainda assegurar lealdade a Portugal, porém a chegada de Grenfell confirmando 
as notícias sobre as vitórias em favor da Independência liderada pelo Rio de 
Janeiro demove o bispo de sua iniciativa.

Em 15 de agosto de 1823, o bispo, à frente da junta de governo, profere 
a Adesão do Pará ao processo de independência, precedida do ato de celebra-
ção do Te-Deum22 para demonstrar a continuidade da aliança entre Estado 
e Igreja. Sem mais ocupar postos de governo, volta-se para o governo eclesi-
ástico, cuja matéria requeria mais atenção para cultivar vocações, orientar os 
sacerdotes e fortalecer o campo católico por meio da promoção dos rituais 
públicos e das visitas pastorais na enorme diocese do Pará.

prosperidade. Com addimento de hum edital analogo. Lisboa: Typographic patriotica, 1822. P 4.
21	 Cita o massacre e a recepção deste acontecimento na construção da memória da Cabanagem 

a partir da representação construída por Raiol (P50-51). REIS, Nathacha Regazzini Bianchi. 
“Motins Políticos, de Domingos Antonio Raiol-Memória e historiografia”. Intellèctus, v. 4, n. 1, 
p. 6, 2005.

22	 RAMOS, Alberto Gaudêncio. Cronologia eclesiástica do Pará. Belém: Falângola, 1985. P 52-53.



CAPÍTULO 13

FEITICEIROS, CRISTÃOS E INDÍGENAS: 
PRÁTICAS RELIGIOSAS E MESTIÇAGENS 

CULTURAIS NA AMAZÔNIA COLONIAL

Almir Diniz de Carvalho Júnior1

Um estranho ritual

Era noite. Em um lugar escondido na mata, numa cabana feita ao modo 
indígena, escura, úmida e forrada de palha, um escravo de uma fazenda 
nas proximidades de Belém do Pará, chamado Domingos de Souza, 

“descia demônios”. Por essa razão, foi denunciado à Mesa do Tribunal da 
Inquisição de Lisboa, que aportara um ano antes naquela capital do Grão-
Pará. O ano era 1764, e Domingos era um índio cristão.

Domingos, enfeitado de penas, utilizando o maracá e a fumaça do seu 
tabaco, realizara uma prática de cura naquela cabana afastada dos olhares sem-
pre atentos das autoridades religiosas. O feiticeiro indígena, assim chamado 
pelo inquisidor e anotado pelo escrivão, não estava sozinho. Com ele, e de 
forma ativa, algumas mulheres o auxiliaram naquele ritual.

A paciente de Domingos e de suas auxiliares era também uma índia. Ela 
estava enferma e foi deitada numa rede, ao centro da cabana. Domingos e suas 

1	 Doutor em História pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp); Professor Associado 
da Universidade Federal do Amazonas, do Departamento de História e do Programa de Pós-
graduação em História da UFAM; membro do Instituto Geográfico de Histórico do Amazonas 
(IGHA). Contato: almirdcjr@yahoo.com.br.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL286  

“feiticeiras” rodeavam a rede onde estava a índia, enchendo a cabana com seus 
cantos. O pajé e suas discípulas dançavam entre a fumaça que saia dos fumos, 
e no ritmo do maracá tangido por Domingos. Várias testemunhas ouvidas 
pela Mesa narraram o episódio de forma semelhante. Mas somente uma delas 
descreveu aspectos novos daquele ritual. Ela tinha 15 anos de idade, vivia na 
mesma fazenda que Domingos e se chamada Estácia. Ela foi descrita como 
sendo uma mulata. Segundo o registro do escrivão, era cafuza. Seu pai era de 
origem mestiça – mistura de negro com índio. Sua mãe foi também descrita 
como sendo mulata. Seu depoimento traz à tona questões que serão analisadas 
em seguida. Voltemos ao ritual. 

Em primeiro lugar, talvez por viver na mesma fazenda e conhecer 
Domingos, Estácia sabia de detalhes especiais. Contou que as tais auxiliares 
eram, na verdade, filhas de Domingos. O mais interessante, no entanto, foram 
as palavras que a moça diz ter ouvido no momento do ritual. Ela afirmou ao 
inquisidor que foi testemunha do ocorrido por estar escondida acompanhado 
todo o processo, por isso, ouvira algumas palavras proferidas por Domingos. 
As palavras, na língua geral da terra – uma língua do tronco Tupi – foram as 
seguintes, traduzidas para o português: “o verdadeiro diabo (Iurupari) metera 
o meio pé no olho d’água para não cortar a perna”. Seja qual fosse o signifi-
cado dessa enigmática frase, ao mencionar Jurupari, ela chamou a atenção dos 
inquisidores. O restante do seu relato também deixou atentos os homens do 
“santo tribunal”2. 

Disse ela que Domingos cantou e tocou o maracá. Em seguida, ouviram 
um grande estrondo vindo do teto da cabana e logo apareceram quatro vul-
tos vindos do alto. Todos cantavam em uma só voz. Conta que vira no meio 
da casa uma cobra pintada com várias cores vivas, muito grossa e comprida. 
Domingos continuou a cantar e dançar e as vozes disseram que a tal cobra 
havia saído do ventre da enferma. Segundo Estácia, antes do ritual, a índia 
apresentava o ventre grande, mas imaginavam que estivesse grávida. Ao final 
da prática, o índio Domingos e os quatro vultos foram caminhando em direção 
ao rio. Todos entraram na água. Os quatro acompanhantes de Domingos eram 
velhos e tinham os cabelos brancos e muito compridos. Enquanto os quatro 

2	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo – ANTT, Tribunal do Santo Ofício de Lisboa – Inquisição 
de Lisboa. Processo número: 12893. Agradeço a gentileza de Sarah dos Santos Araújo que 
transcreveu o documento.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 287  

mergulhavam na água, viu seus longos cabelos boiarem. Domingos permane-
ceu na superfície, nas proximidades do porto. A testemunha assistiu a tudo 
escondida atrás de uns troncos de árvores3. 

Um depoimento tão rico em detalhes logo acionou símbolos conhecidos 
pela demonologia cristã americana. Os inquisidores sabiam quem era Jurupari; 
conheciam também o maracá e, sem nenhuma dúvida, conviveram sempre com 
o símbolo da cobra. Toda uma literatura de duzentos anos de convívio com o 
universo cosmológico indígena americano já havia sedimentado tais símbolos 
na memória do aparelho repressor que, embora nascido sob a égide da caça às 
bruxas e hereges na Europa, soube ampliar seu horizonte de conhecimentos 
para analisar e descobrir as diversas faces em que, em sua opinião, o demônio 
se transfigurava, principalmente nos trópicos.4 

O diabo na modernidade Ibérica

Para a Europa católica, neste caso para o clero regular e secular lusi-
tano, não havia dúvidas de que o diabo existia e que estava ali, depois de ter 
sido expulso da Europa dominada por Cristo. O imaginário católico, apesar 
das profundas mudanças trazidas pelas rupturas causadas pelo pensamento 
moderno, ainda era forte e de raízes profundas em boa parte da Europa e prin-
cipalmente no reino de Portugal. Apesar do movimento de Reforma Católica 
com todos os seus desdobramentos, o contra-ataque da Igreja no século XVI, 
através do Concilio de Trento, tratou de disseminar o sentimento do medo e 
tratar as dissidências teológicas como heresias e artimanhas dos inimigos de 
Deus para o controle das almas e para a perdição dos homens.5 

3	 ANTT – Inquisição de Lisboa, Processo n. 12893. Entre os vários grupos indígenas da 
Amazônia, o uso do Maracá é disseminado ainda hoje. Para vários antropólogos que estudam 
o xamanismo, o Maracá era utilizado como um veículo entre o mundo dos vivos e o mundo so-
brenatural. Ele carregaria as substâncias entre esses dois mundos. A função máxima do Maracá 
é a transferência dessas substâncias. Para uma análise comparativa sobre o uso do Maracá por 
grupos indígenas da Amazônia, ver: CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz. Índios Cristãos – 
poder, magia e Religião na Amazônia Colonial. Curitiba: CRV, 2017 p. 304-320.

4	 Sobre a transposição do demônio cristão aos trópicos, dois clássicos da historiografia colonial: 
Laura de Mello e Souza. O diabo na terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia das Letras,1989 
e, da mesma autora, Inferno Atlântico. São Paulo: Companhia das Letras, 1993.

5	 Cf. VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados – moral, sexualidade e inquisição no Brasil. Rio de 
Janeiro: Editora Campus, 1989.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL288  

A Igreja de Roma tentou retomar seu poder em detrimento da fragmen-
tação reformista que se fazia sentir no norte da Europa e ameaçava se dissemi-
nar por todo o continente. Fez isso, principalmente, através da reconfiguração 
do Tribunal da Inquisição, transformando uma antiga instituição medieval 
num aparato organizacional sem precedentes ativada em quase todos os reinos 
Europeus e em boa parte de suas colônias6.

Por outro lado, a Igreja também articulou com as monarquias ibéricas, 
Portugal e Espanha, uma parceria inovadora. Deu, às duas Coroas, o poder 
de escolher seus bispos e, em contrapartida, mantê-los através do erário régio. 
Esse acordo ficou conhecido em Portugal como padroado e, em Espanha, como 
patronato. O controle passava a ser de mão dupla. A Igreja conseguiria pro-
pagar sua doutrina em todos os rincões do novo e do velho mundo ibéricos e 
ganhava aliados importantes contra a religião reformada, leia-se Países Baixos 
e Inglaterra, principalmente. Ao mesmo tempo, as antigas ordens monásticas, 
também sob os auspícios do papado, iriam se transformar completamente. Ao 
clero regular era dada a tarefa de propagar a palavra de Deus nos territórios 
recém conquistados, onde o clero secular, capitaneado pelos bispos, não atuava. 
Portanto, nesse jogo político, se por um lado a Igreja Romana perdia poder 
sobre o seu clero secular, ao compartilhá-lo com as monarquias ibéricas, por 
outro lado, fazia-se sempre presente nas colônias europeias através dos seus 
novos missionários7. 

É nesse contexto que podemos entender como num momento em que 
o pensamento moderno e as instituições das monarquias nacionais ganhavam 
o poder e se consolidavam, houve como uma retomada do fundamentalismo 
religioso na Europa. Aparentemente contraditórios, esses dois movimentos 
se irmanavam. Ambos queriam conquistar súditos e torná-los cristãos, e, evi-
dentemente, dominar o novo mundo. De um lado, as monarquias queriam o 
controle político, social e corporal daqueles novos homens e mulheres para 
torná-los úteis à consolidação de seu poder. Por outro lado, a Igreja queria o 
controle de suas almas e espalhar-se por aquele mundo, antes que as potências 
reformistas aportassem por lá.

6	 Cf. BETHENCOURT, Francisco. História das Inquisições, Portugal, Espanha e Itália – Séculos 
XV-XIX, 3a. Ed., São Paulo: Companhia das Letras, 2000.

7	 Cf. BOXER, Charles R. A Igreja e a expansão ibérica (1440-1470). Lisboa: Edições 70, 1981.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 289  

Uma das formas de alcançar seus objetivos foi a disseminação da doutrina 
católica pelo novo mundo através da repetição dos ritos e das crenças, seja 
pelos templos das cortes ou pelas missões nas colônias. O sentido de missão 
se propagou e as ordens religiosas, principalmente a dos jesuítas, no caso de 
Portugal, se lançaram no além-mar com o objetivo de salvar as almas perdidas 
para Cristo.

Por outro lado, vivia-se num mundo de conexões. O Atlântico era uma 
via de comunicação entre Europa, África e América. Produtos, pessoas, doen-
ças e ideias atravessavam os mares. Nesse contexto de multideterminações, 
aquela moça de 15 anos representava um elo entre mundos e religiosidades 
distintos. Ela era fruto de um novo tempo, de um novo circuito de crenças. 
Nada mais assustador para quem temia o reino das trevas e a perda do controle 
sobre aquelas novas almas.

Nesse mundo conectado e novo, entre os séculos XVII e XVIII, o Império 
português expandiu-se e se consolidou no norte de suas possessões americanas. 
Naquele espaço colonial, uma nova sociedade surgia aos poucos. De forma 
violenta e autoritária ao longo daqueles dois séculos, autoridades civis e eclesi-
ásticas impuseram às inúmeras sociedades indígenas de variadas etnias e cos-
mologias ali existentes um novo modelo moral, ético e religioso. No entanto, 
a despeito do combate exercido pelos missionários católicos contra as crenças 
e práticas espirituais daquelas inúmeras sociedades, as quais evangelizavam 
ao longo de tantas décadas em seus aldeamentos missionários, alguns rituais 
“ancestrais” teimavam em permanecer e eram praticados por aqueles novos 
cristãos às escondidas. Um dos mais persistentes e significativos era o intitu-
lado “ritual de descer demônios”.

Partindo da possível “permanência” de rituais “ancestrais” entre os indí-
genas cristianizados entre os séculos XVII e XVIII, na região conhecida pos-
teriormente por Amazônia, pretendo discutir algumas questões fundamentais 
que envolvem os processos de encontro entre diversas “culturas” num contexto 
de colonização. O objetivo principal é discutir as formas e as características 
dos “espaços culturais autônomos” criados naqueles contextos por parte das 
populações indígenas evangelizadas. A ideia é ir além da noção de cultura com 
uma essência profunda, sistêmica e orgânica e compreendê-la como referências 
dinâmicas que constituem um campo semântico aberto, contextual e ordena-
dor. O objetivo é também acentuar o poder criativo dos atores indígenas que 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL290  

subverteram as amarras dos projetos de evangelização e de ocidentalização 
impostos pelo poder colonial na América Portuguesa.8 

O ritual no contexto colonial

Voltando ao caso que abriu este texto, o depoimento daquela escrava é 
um dos mais importantes para esclarecermos algumas questões que vamos 
propor. Ele revela, nas lembranças da “mulata” Estácia, que para além de uma 
mestiçagem física, provavelmente, havia também uma mestiçagem cultural. O 
mais interessante é que os detalhes por ela revelados nos permitem aprofundar 
a análise e visualizar a possibilidade de uma “ponte de conexão de sentidos” 
entre universos mitológicos também mestiços. O mais contundente deles é, 
sem dúvida, a presença de Jurupari. 

O mito de Jurupari ou Iurupari já foi investigado por muitos estudio-
sos. Sem dúvida, é um dos mitos mais constantes da cosmologia ameríndia 
da Amazônia. Ele ultrapassa os limites das cosmologias relacionadas a certos 
grupos étnicos e parece se constituir numa verdadeira matriz do imaginário 
de diversos povos daquela região. Jurupari é, ainda hoje, um mito indígena 
disseminado entre vários grupos étnicos amazônicos. No entanto, ele foi 
transformado no demônio cristão pelos missionários que vieram evangelizar 
aquelas populações durante os séculos XVII e XVIII. Longe desse significado, 
para os diversos grupos que o adotaram, ele representa uma entidade que não 
guarda nenhuma semelhança com o anjo caído instituído pela Igreja católica. 
Naquelas diversas cosmologias, ele está vinculado, em linhas gerais, à retomada 
do poder dos homens sobre as mulheres. Voltaremos ao ritual adiante. 9

8	 Sobre o conceito de cultura e suas implicações na análise social, ver, entre outros: Clifford 
Geertz. A interpretação das culturas Rio de Janeiro: LTC, 1989; Roy Wagner. A invenção da cul-
tura. São Paulo: Cosac Naify, 2010; Manuela Carneiro da Cunha. Cultura com aspas. São Paulo: 
Cosac Naify, 2009; PASQUINELLI, Carla. “The concept of culture between modernity and 
postmodernity”. In: Grasping the Changing World – Anthropological concepts in the postmodern 
era. London, New York, 1996; ZYGMUNT, Bauman, Ensaios sobre o conceito de cultura. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2012.

9	 Algumas das obras que tratam desse mito, entre clássicas e atuais são: Luis Camara Cascudo. 
Geografia dos mitos brasileiros Rio de Janeiro: Instituto Nacional do Livro; Brasília: Ministério da 
Educação e Cultura, 1976; Antônio Brandão de Amorim. Lendas em Nheengatu e em Português. 
Manaus: ACA – Fundo Editorial,1987; Sérgio Medeiros (org.). Makunaíma e Jurupari São 
Paulo: Editora Perspectiva, 2002; Gláucia Buratto Rodrigues de Mello. Yurupari – o dono das 
flautas sagradas dos povos do Rio Negro Belém: Paka-Tatu, 2013, entre outros.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 291  

Cabe um mergulho no significado e peso dos rituais no âmbito da religio-
sidade humana. Sem ceder à tentação de ser demasiado genérico, a antropolo-
gia da religião apresenta algumas ideias que rompem com a visão depreciativa 
e etnocêntrica sobre a não complexidade e a profundidade dessas religiosida-
des não ocidentais. Embora hoje o lugar da verdade tenha se deslocado para 
além do mundo ocidental, o discurso religioso pouco acompanhou essa visão 
multicultural, principalmente na sua versão mais ortodoxa. Embora ao longo 
do tempo tenha havido o desenvolvimento de uma visão menos depreciativa e 
sensível às alteridades culturais, essa sensibilidade pouco habitou o mundo dos 
dogmas. Se percebemos isso ainda hoje (em pleno século XXI), no século XVII 
e XVIII e na distante colônia do Grão-Pará não havia nenhuma tolerância às 
crenças alheias. Para os missionários católicos, para o clero secular e principal-
mente para os funcionários da inquisição, incluindo aí os teólogos europeus, 
não poderia existir religião que não a sua, a verdadeira, a de Deus. Outra forma 
de se pensar o mundo espiritual que não a pregada pelo Igreja Romana era 
denunciada como heresia e deveria ser punida com todo o rigor.

O drama vivido naquela cabana escondida nas matas do Pará era apenas 
o indício de um conjunto de práticas que continuavam a existir circulando 
entre as novas gerações de índios já cristãos. Com o passar dos anos, filhos e 
netos dos primeiros índios cristãos das aldeias missionárias, embora católicos, 
evangelizados e vivendo, muitas vezes, distantes de seus parentes ou de suas 
raízes étnicas, foram se misturando com diversas outras etnias indígenas, com 
escravos negros trazidos da África, e criaram uma comunidade nova, complexa 
e multicultural. Parecia persistir uma profunda crença nas forças telúricas, nos 
espíritos das florestas, nos cantos e mitos dos seus avós. Como se o evange-
lho dos católicos, e mesmo o seu batismo, tivessem inseridos em um universo 
sagrado muito mais amplo e que comportava diversos sentidos conforme fos-
sem acionados.

Esse estranho ritual foi surgindo dos registros do Tribunal da Inquisição. 
Talvez a própria ida do Tribunal àquela região tenha acontecido em razão da 
constatação assustadora que, mesmo depois de mais de cem anos de trabalho 
missionário, o cristianismo não tinha gerado cristãos convictos. Nesse sentido, 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL292  

em detrimento dos sacrifícios feitos pelos missionários visando à evangeliza-
ção daquelas “pobres almas”, o diabo ainda dominava os trópicos10.

Dentre os registros encontrados nas fontes do século XVII e XVIII sobre 
possíveis rituais indígenas encontra-se aquele que tomamos aqui como exem-
plo, que se repetia insistente ao longo daqueles dois séculos e que deixara atô-
nitos e temerosos os missionários europeus. O aqui descrito é apenas um entre 
diversos que encontramos. Na falta de referências mais contundentes, sobra-
ram alguns fragmentos sobre o tal ritual. Através da comparação dos registros, 
de seus elementos repetidos, de seu caráter comum, aos poucos foi surgindo 
como que o sistema de um ritual que insistia em não desaparecer, malgrado o 
esforço dos missionários em extirpar o que consideravam práticas supersticio-
sas, quando não, demoníacas11. 

No século XVIII, Amazônia portuguesa era um Estado gigantesco divi-
dido em duas grandes capitanias principais e em outras secundárias. Era o 
Estado do Maranhão e Grão-Pará, que ganhou esse nome até a metade do 
século XVIII. Ele mudou de nome na segunda metade do século, atestando a 
constante importância econômica e geopolítica da parte do seu território mais 
a oeste. Passou então a se chamar Estado do Grão-Pará e Maranhão.12 

Embora, através desse exemplo, eu procure retratar um panorama que 
inclui basicamente dois séculos, um tempo longo e com um ritmo lento, ele 
se baseia em fontes compiladas, e outras produzidas, já na segunda metade 
do século XVIII. Essas fontes se constituem de denúncias e processos da 
Inquisição de Lisboa, setor do Tribunal da Inquisição Portuguesa que se res-
ponsabilizava pela análise e punição das heresias praticadas nas suas possessões 
do além-mar. Ao mesmo tempo, o contexto no qual os registros ganharam vida 
e importância refere-se à última Visita do Tribunal da Inquisição à América 
Portuguesa, em pleno iluminismo português. 

10	 Essa constatação era feita por vários missionários nos seus registros. Ao mesmo tempo, havia o 
desejo de alguns clérigos para que o Santo Tribunal viesse averiguar essa situação. Sobre isso, ver: 
CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz. Índios Cristãos – poder, magia e Religião na Amazônia 
Colonial. Curitiba: CRV, 2017, p. 261-280.

11	 Cf. CARVALHO JÚNIOR, Op. Cit., p. 304-320.
12	 Cf. FERREIRA REIS, Arthur Cézar. Limites e demarcações na Amazônia Brasileira Belém: 

SECULT, 1993); AZEVEDO, João Lúcio de. Os Jesuítas no Grão-Pará – suas missões e a coloni-
zação, Belém: 1999. 



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 293  

É importante frisar que a segunda metade do século XVIII registra 
mudanças fundamentais no processo de controle e evangelização das popula-
ções indígenas naquela região. A política pombalina para a Amazônia estava 
em pleno desenvolvimento. O antigo poder do clero regular, representado 
pelas Ordens Religiosas, havia sofrido uma derrota política sem precedentes 
até então. O antigo ordenamento legislador conhecido como o Regimento das 
Missões (1686) havia sido substituído por uma nova lei que colocava o controle 
das antigas missões e dos índios na mão dos Diretores de Aldeias, todos leigos. 
A nova legislação ficou conhecida pelo nome de Diretório (1757). Pombal 
conseguiu, através do apoio do clero secular – dos bispos então escolhidos pela 
Coroa, esvaziar o poder e expulsar os antigos missionários, principalmente os 
da Companhia de Jesus. A política pombalina mudou o centro de gravidade do 
poder político do estado para Belém do Pará também por razões geopolíticas 
e estratégicas vinculadas às disputas de fronteiras estabelecidas com a Espanha 
no contexto do Tratado de Madrid.

No entanto, embora o clero regular tenha sido expulso, as denúncias que 
ensejaram a vinda da Visita do Tribunal do Santo Ofício em 1763 para Belém 
foram produzidas ao longo dos muitos anos anteriores e em plena vigência 
do controle moral e religioso dos missionários católicos, todos oriundos do 
clero regular. Portanto, as heresias, em sua maioria, revelam o problema do 
projeto evangelizador daqueles missionários, que, ao longo de quase duzentos 
anos, não conseguiram tornar os índios cristãos convictos. Ao contrário, um 
cristianismo distinto do projeto evangelizador português foi se configurando à 
revelia dos salvadores de suas almas.

A visita do Tribunal e as heresias coloniais

O contexto em que esses registros surgiram foi muito singular e possibilita 
ao pesquisador uma riqueza incomum de dados. No final da segunda metade 
do século XVIII, aportava em Belém, então capital do Estado do Grão-Pará e 
Maranhão, uma comitiva que trazia o Visitador do Tribunal do Santo Ofício 
da Inquisição de Lisboa e alguns funcionários para dar início a uma investiga-
ção mais contundente sobre os hábitos pouco cristãos que foram sistematica-
mente denunciados ao longo de quase dois séculos naquela região. No entanto, 
os registros das práticas heréticas remontavam a hábitos e práticas anteriores, 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL294  

baseadas, muitas vezes, em denúncias de 20 ou 30 anos antes. Esses investi-
gadores das almas colhiam dados em busca dos pactos implícitos e explícitos 
estabelecidos entre o demônio, os colonos e os novos cristãos indígenas.13 

A natureza das práticas heréticas era variada. Desde blasfêmias, práticas 
judaizantes, descontrole da moralidade, paganismo etc. Mas o que eviden-
ciava o descontrole maior sobre as almas dos cristãos eram práticas ligadas à 
persistência de crenças tradicionais e à manutenção do poder dos operadores 
daqueles rituais. Eles foram eleitos como os operadores do mal: os feiticeiros e 
as feiticeiras. Os pajés eram considerados os funcionários do mundo sombrio 
e constituíam o verdadeiro exército do anjo caído. Naquela colônia americana 
portuguesa, eles foram transformados nos maiores inimigos de missionários, 
padres, inquisidores, demonólogos, teólogos, entre outros, que constituíam a 
inteligência da cristandade moderna.

Portanto, eles estavam sempre atentos às práticas de seus principais ini-
migos. Foi nesse contexto de medo e luta espiritual que surgiram os regis-
tros sobre esse “ritual” que, na falta de referências maiores, foi chamado pelos 
membros da Igreja católica de Descimento de Demônios. É importante des-
tacar que mesmo um século antes, ou mais anteriormente, nos registros de 

13	 Para além do clássico livro de José do Amaral Lapa. Livro da visitação do Santo Ofício da 
Inquisição ao Estado do Grão-Pará (1763-1769). Petrópolis: Vozes, 1978 que descortinou para a 
historiografia brasileira a existência de uma última Visita do Tribunal da Inquisição portugue-
sa à América lusitana, já em pleno século das luzes, algumas recentes obras têm colocado em 
foco o papel dessa visitação, ocorrida entre os anos de 1763 e 1774, no Estado do Grão-Pará e 
Maranhão. Dentre elas, uma recente obra lança luz sobre as suas características menos visíveis. 
Em A última Inquisição: os meios de ação e funcionamento do Santo Ofício no Grão-Pará pombalino 
(1750-1774), Jundiaí: Paco Editorial, 2012, Yllan Mattos destaca os vínculos profundos entre 
essa Visita e a política de civilização lançada pelo Marquês de Pombal para aquela região. Em 
particular, destaca o papel do clero secular, sua relação com o poder do rei e seus desdobramentos 
na política de dessacralização e de distanciamento do governo português em relação ao papado. 
Ao mesmo tempo, busca compreender o novo papel do Tribunal da Inquisição naquele contexto 
através da mudança no seu estilo que passou a servir, sobretudo, segundo o autor, como institui-
ção de coerção e controle a serviço daquela nova política de Estado. Outras obras sobre o mesmo 
tema: Pedro Marcelo Pasche. Inquisição, Magia e Sociedade – Belém do Pará, 1763-1769. Niterói: 
UFF – Dissertação de Mestrado, 1995; Evandro Rodrigues. A pedagogia da desconfiança – o 
estigma da heresia lançado sobre as práticas de feitiçaria colonial durante a visitação do Santo Ofício 
ao Estado do Grão-Pará, Campinas: Unicamp. Dissertação de Mestrado, 1991. Para uma análise 
mais específica sobre as heresias praticadas pelos índios cristãos quando da Visita do Tribunal 
naquela região, ver: CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz. Índios Cristãos – poder, magia e 
Religião na Amazônia Colonial. Curitiba: CRV, 2017, p. 261-320.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 295  

missionários cristãos que frequentaram aqueles longínquos lugares, podem ser 
encontrados fragmentos sobre esse “ritual”. Portanto, ele foi persistente14.

O desafio é o de pensar essa prática ritual como oriunda de uma reli-
giosidade persistente e estrutural, ou como uma prática aberta à incorporação 
de elementos novos nascidos dos contextos vividos. Considero que é possível, 
num primeiro momento, lançar mão da categoria de imaginário, mas especifi-
camente de imaginação simbólica que se caracteriza pela redundância de ges-
tos que retornam ao centro de um conjunto de significados, no entanto, abertos 
e cumulativos. Nesse sentido, nasce uma primeira questão: estaria sua matriz 
inserida no contexto dos rituais dos grupos específicos, ou seria o amalgama 
de diversos rituais ressignificados no contexto colonial? Haveria uma simples 
redundância do mito ou a invenção de novas crenças? São essas as questões que 
nos alimentam. Elas, no estreito espaço deste texto, não serão respondidas de 
todo. Mas podemos traçar algumas possibilidades de respostas.15 

Uma resposta possível é pensar esse “ritual” como um indício de formas 
autônomas engendradas pelos novos atores sociais, que se constituíram como 
produto do processo colonizador e evangelizador na Amazônia Portuguesa. Os 
novos atores são aqui nomeados de índios cristãos16. A prática é entendida não 
como a simples persistência de uma tradição, mas como a construção possível 
de um ritual novo, que, no entanto, remetia à manutenção de um padrão autô-
nomo de existência diante da violência sem limites do modelo evangelizador 
e colonizador europeu. Ao mesmo tempo, para além de uma perspectiva de 

14	 Cf. CARVALHO JÚNIOR, Op. Cit., p. 304-320.
15	 Sobre a categoria de Imaginário, existe um número grande de autores que se dedicaram a 

refletir sobre o tema, principalmente no âmbito da filosofia. No entanto, ela tem sido muito 
utilizada também por vários historiadores da cultura, como: LE GOFF, Jacques O imaginário 
medieval. Lisboa: Editorial Estampa, 1994, entre outros. Quanto a uma reflexão mais teórica 
da categoria, temos: CASTORIADIS, Cornelius. “Imaginário e Imaginação na encruzilhada”. 
In: Do mundo da imaginação à imaginação do mundo. Lisboa: Fim do século/Margens, 1999; 
DURAND, Gilbert. As Estruturas Antropológicas do Imaginário. São Paulo: Martins Fontes, 
2002; DURAND, Gilbert. O Imaginário: ensaio acerca das ciências e da filosofia da imagem. 
Rio de Janeiro: DIFEL, 2004.

16	 A categoria de índios cristãos proposta aqui foi apresentada por mim de forma mais completa 
no livro: Índios Cristãos – poder, magia e religião na Amazônia Colonial, Op. Cit., 2017. Trata-
se de uma construção histórica que, embora parta de um modelo genérico, de um tipo ideal, tal 
qual Max Weber, é uma categoria identitária que visa analisar à produção de novos sentidos e de 
novas redes de solidariedade no contexto colonial. Suas fronteiras eram bem definidas, somente 
os nativos batizados poderiam ser assim nomeados e somente a população de origem indígena 
poderia ser assim considerada. Os índios cristãos eram especiais, compunham-se de etnias diver-
sas em sua origem, mas definiam um tipo de inserção social particular.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL296  

imobilidade temporal que a categoria de cultura, ao longo do tempo, foi sendo 
travestida pelo desejo ocidental de construir a alteridade, lançamos mão da 
ideia sempre desafiadora e controversa de mestiçagem cultural que acentua o 
caráter de subjetividade ativa dos atores nativos, quase sempre engessados na 
posição passiva pelo discurso tradicional de parte da antropologia ocidental. 
Isso não significa, no entanto, acreditar no processo de etnocídio ou de acul-
turação. Essas definições não dão conta da dinamicidade da cultura e partem 
do princípio anterior, considerando-a como sistêmica e orgânica, e não como 
produto contextual e vivo da dinâmica social. Defendemos que o embate entre 
culturas sempre articula pontos de conexão. Essa conexão estabelece a conver-
gência de sentidos, não pacíficos e sintéticos, mas contraditórios e dinâmicos. 
Um processo criativo gestado por atores diversos na sua luta por existir. 

O diabo e seus “sacerdotes”

Na persistência desses rituais gentílicos e no uso profano de objetos 
sagrados, o diabo ficava como o grande maestro de sua manutenção e o res-
ponsável pelo embuste. Para os jesuítas e posteriormente para os inquisidores, 
“ele” era o grande culpado da dificuldade da implantação do evangelho e do 
nascimento das heresias. As idolatrias, na opinião de João Daniel, eram persis-
tentes, mesmo entre os já mansos e cristãos. Muitos, como os índios da “nação 
Arapium”, adoravam a lua a quem davam o nome de “Coara Ci, mãe do dia, 
ou mãe do mundo; e, a esta apelidam – Jaci – mãe dos frutos da terra [...]”. 
Em certas ocasiões, escreve o jesuíta, festejavam o aparecimento da lua nova 
dando saltos de prazer, dando-lhe as boas-vindas, saudando-a e mostrando os 
seus filhos. Complementa o missionário que estando com alguns índios, não 
somente batizados, mas também ladinos, os viu saírem, estando numa grande 
barraca, a festejar a lua. Com gestos de alegria, estendiam seus corpos, balan-
çavam os braços, mãos, dedos como que pedindo saúde e força. Daniel, sur-
preso com o episódio, chegou a desconfiar que estariam idolatrando. Finaliza 
dizendo: “E se assim faziam os mansos educados e doutrinados nos dogmas da 
fé de Cristo, que farão os bravos, e infiéis?”.17

17	 João Daniel, op. cit., tomo I, p. 236. João Daniel era português, jesuíta e missionário na região 
em meados do século XVIII. Esse e outros episódios registrados pelo padre João Daniel que 
serão apresentados aqui, foram citados e analisados por mim anteriormente, Cf. CARVALHO 
JÚNIOR, Op. Cit., 204-257; 281-320.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 297  

A antiga missão dos Tapajós, na qual foi missionário Bettendorff, quase 
um século antes, tornara-se Vila de Santarém. João Daniel escrevia não ter 
dúvidas e ter provas de que por lá estavam verdadeiros idólatras. Um dos mis-
sionários daquela antiga aldeia querendo ter certeza da verdade chamou alguns 
índios que considerava os mais fiéis e indagou-os da obrigação que tinham 
em adorar a um só Deus, pois desconfiava que adoravam algum ídolo. Os 
índios indagados responderam que na verdade adoravam alguns corpos e cria-
turas que tinham ocultos numa casa no meio dos matos de que só conheciam 
os velhos e os adultos. Obrigou-os o padre a que trouxessem os tais corpos. 
Trouxeram então sete corpos “mirrados” e umas cinco pedras que fazia parte 
de sua adoração. O ritual se processava da seguinte forma: certa época do ano, 
juntavam-se os velhos em segredo, eram então os corpos e objetos vestidos 
com bretanha ou outro pano. Cada pedra tinha uma dedicação e denominação 
relativa a alguma figura, indicando para o que serviam. Uma delas relacionava-
-se aos casamentos; outra servia para que os partos tivessem sucesso, e assim 
por diante. O que mais perturbava o jesuíta era que todos esses “idólatras” 
eram nascidos, domesticados e educados entre os portugueses, além do que 
doutrinados por seus missionários. Portanto, eram tidos por bons católicos, 
como haviam professado no seu batismo. Apesar disso, mantinham-se: “... con-
servando aquela idolatria por mais de 100 anos, que tinha de fundação a sua 
aldeia, e passando esta tradição dos velhos aos moços, e dos pais aos filhos, sem 
até ali haver algum, que revelasse o segredo”.18

Na opinião de João Daniel, o que era admirável é que sendo o “...diabo 
tão feio e abominável inimigo de todo o bem, e condenado por rebelde ao seu 
Criador, tem contudo tanto séquito, e tanta adoração das gentes, que em mui-
tas partes é mais temido, que Deus!”. Assim acreditava acontecer também com 
os “tapuias” do Amazonas que, embora não conhecessem a Deus, tinham notí-
cia do diabo nomeando-o com um nome em sua própria língua – “Iunepari”. 

Tinham conhecimento e medo do mesmo diabo, mas convidavam-no 
para suas danças e festas que chamavam “poracés”. Muitas vezes, segundo o 
jesuíta, aparecia o senhor das trevas, visivelmente dançando no meio deles. Nos 

18	 João Daniel, op. cit., tomo I, p. 238. Uma interessante e recente análise sobre a atuação de 
João Felipe Bettendorff na missão do Maranhão, através de documentação inédita, é o artigo: 
ARENZ, Karl Heinz. “Não Saulos, mas Paulos: uma carta de João Felipe Bettendorff da Missão 
do Maranhão”, In: Revista de História, São Paulo: FFLCH/USP, n. 168, 2013, p. 271-322.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL298  

catecismos, os missionários, já sabedores destas “danças infernais”, questiona-
vam aos seus catecúmenos: “Eremunha poracés? Dançastes algumas vezes? 
– se dançaram, andou também o diabo nas danças”. Os meninos e rapazes, 
segundo o jesuíta, mais inocentes e medrosos e prontos a dizer o que viram e 
ouviram, logo confessavam que, por vezes, realmente “viram o diabo”. 

O senhor das trevas, conta o jesuíta, aparecia de diversas formas para esses 
índios. Na forma de carneiro nos campos brincando com os meninos ou nas 
matas e roças, onde apareciam uns vultos com figura humana, “nus como os 
tapuias e de cabeça rapada, a que chama coropiras, e com eles falam e mostram 
algumas vezes o que os índios querem”. Daniel associa esta mesma figura ao 
que na Europa chamam “duendes”. Aos tais “coropiras” eram atribuídos deter-
minados estrondos que aconteciam nas matas, causando a quebra das árvores. 
Os índios mansos que iam ao sertão em busca de algumas drogas a serviço dos 
brancos também ouviam os tais estrondos caminhando em sua direção, pois 
acreditavam que o “coropira” queria mostrar coisas a eles. Caso não obedeces-
sem ao convite, a tal criatura dava-lhes muita pancada. No entanto, uma vez 
atendido o pedido, sempre lhes mostrava o que buscavam.

A conclusão do jesuíta é que o diabo, na forma dessa figura humana cha-
mada “coropira”, tinha comunicação com esses índios mansos e aldeados. Logo, 
o tinha muito mais com aqueles que viviam nas florestas, a quem chamavam de 
“caaporas” – ou habitantes dos matos. O senhor das trevas também, segundo 
o jesuíta, aparecia para estes índios em suas festas e baile, os tais “poracés”. 
Reitera que, embora tivessem muito medo dele, serviam-no, pois este os mos-
trava todos os segredos que queriam ouvir. Inclusive informações sobre os que 
vinham em sua busca, como os brancos e os missionários.

A ideia do pacto demoníaco, abordada de maneira rápida e não total-
mente explícita neste trecho de João Daniel, seria a base para as acusações 
contra os índios cristãos na “Santa Inquisição”. Para o jesuíta, no entanto, não 
parece claro que houvesse um culto organizado de adoração como nas outras 
“nações gentílicas, e idólatras” então conhecidas, embora observe os contor-
nos de uma idolatria nas práticas ocultas dos índios já cristianizados. Em sua 
opinião, não reconheciam nas pedras ou corpos mirrados qualquer divindade 
e pouco culto prestavam a esses objetos que, quando existia, era “material e rús-
tico, e nada formal”. Tratava-se apenas de ilusão que sua ignorância alimentava. 
No entanto, além do anjo caído, havia também outro “embusteiro” que, embora 



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 299  

não fosse sacerdote, tinha sobre eles uma grande influência e fazia-os crentes 
em seus poderes. Não o veneravam como sacerdote ou como deus, apenas o 
temiam por seus poderes. O jesuíta traduz esse personagem como feiticeiro, 
termo mais próximo para designar o seu significado. Essa tradução vai ser a 
mesma que os inquisidores e todos os que comungavam do universo cultural 
cristão da época também utilizaram para nomear os pajés.19 

A visão do jesuíta sobre esse personagem não era das mais positivas. 
Considerava-os “embusteiros”, que, através desses embustes, faziam-se temi-
dos e respeitados. Esses homens se diziam poderosos e que alcançavam grandes 
feitos, sendo “soberanos” do sol, da lua, dos astros e dos elementos. O aspecto 
significativo é a afirmação que faz de que eles diziam falar com o diabo. No 
entanto, considerava tudo “...maravilhas e mordem a granjearem estimação, 
medo e respeito entre os mais, que o lhes ofertam seus mimos, e dádivas, e suas 
mesmas filhas para abusarem delas, que é o seu primário intento”.20 

Daniel descreve os tipos de pajés que existiam na região. Divide-os prin-
cipalmente entre os pajé catu – chamado de pajé bom; e os pajé aibá – pajé 
mau. Destaca que os pajé catu não eram tão ruins, nem tão embusteiros como 
o outro tipo. Na realidade, especializavam-se em curar doenças que, na opi-
nião do jesuíta, acabavam muitas vezes por agravá-las através de seus remédios 
“naturais ou fingidos”. Entre esses curadores havia também diferenças. Uns 
curavam somente com remédios naturais compostos de ervas, arbustos, plantas 
e animais. Entre eles, Daniel chega a afirmar que havia alguns que realmente 
faziam curas “maravilhosas”. Outros, no entanto, curavam ou agravavam mais 
as doenças com seus “fingimentos”. Fingiam, segundo o jesuíta, curar com sua 
boca e língua como alguém que “...tem a saúde ao seu dispor”. Assopravam 
então as partes doentes do corpo com “...assopros tão violentos, que são mais 
aptos para molestarem, do que para sararem os doentes”. Faziam as tais curas 
com muitos “estrondos” e gritos que causavam ou riso ou medo nos outros. 21 

O que mais incomodava ao jesuíta era o fato de que não somente os 
índios do mato recorriam a esses pajés, mas também os das missões – os cris-
tãos. Estes, assim que adoeciam eles próprios ou seus filhos iam até os pajés. 
Ao mesmo tempo, lembra Daniel, efetivamente muitos doentes curavam a si 

19	 João Daniel, op. cit., tomo I, p. 248.
20	 Idem, p. 248.
21	 João Daniel, op. cit., tomo I, p. 248.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL300  

próprios, uma vez que conheciam as ervas com as quais se tratavam. Eram 
plantas de conhecida eficácia curativa como o leite do “iapuí, o gengibre, a 
malagueta” etc. Os pajés, por outro lado, atribuíam aquelas curas a seus “asso-
pros e mascas”. Definindo melhor o tipo mais perigoso dos pajés, escreve o 
jesuíta: “Pajé aíba chamam, aos que falam, ou fingem que falam com o diabo, 
como os feiticeiros, e mandingueiros”. Acrescenta ainda que não há dúvidas 
que há entre eles muitos infortúnios e mortes, mas que não são causadas pelos 
pajés Aíba. Por outro lado, não deixa de lembrar que as mortes de que padecem 
os índios e que tenham por causador esses pajés, são, na realidade, ervas vene-
nosas que “brindam aos outros espremidas e confeccionadas em bebidas”. 22

João Daniel também divide os “Pajés Aíba” em diversas categorias, de 
acordo com a fonte de seu poder. Uns diziam vir o tal poder dos astros, do sol, 
da lua, estrelas, ventos e tempestades. Outros afirmavam ter sobre o seu domí-
nio alguns animais, dentre estes, os jacarés. Dessa forma, se uma pessoa mor-
resse atacado por um destes répteis, atribuía-se ao tal pajé a culpa do ocorrido. 
Outros animais, sob os quais os aíba tinham poder, eram as onças e outras feras 
do mato. Finalmente, segundo o jesuíta, tinham poderes sobre peixes, cobras 
e lagartos. Os tais pajés viviam em “choupanas” retiradas dentro dos matos e 
escondidas para que não pudessem ser vistos ou noticiada a sua existência aos 
missionários. Nessas choupanas, eram visitados por aqueles que procuravam 
seus serviços. Segundo Daniel, eram muito escuras e dentro delas fingiam falar 
e consultar o diabo. Faziam isso com grandes estrondos, “...já com gritos, já 
com berros, e urros, já com suspiros, e já com espirros muito semelhantes aos 
bodes”.23

É fácil imaginar o horror que os missionários tinham desses personagens, 
procurando a todo o momento desmascará-los e desacreditá-los. Alguns des-
ses pastores cristãos acabavam por colocar espiões ou mesmo esconder-se para 
surpreender os “embusteiros” no momento que faziam seus rituais. Segundo 
os missionários, nos momentos em que “fingiam”, através de suas “gritarias”, 
falar com o diabo, buscavam descobrir segredos e coisas ocultas. Através destes 
poderes, ganhavam fama de adivinhos.24

22	 João Daniel, op. cit., tomo I, p. 249.
23	 Idem, p. 249-250.
24	 João Daniel, op. cit., tomo I, p. 250. A ideia de “padrinhos” aqui indica – padres menores.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 301  

Esses rituais gentílicos, segundo a opinião dos padres jesuítas, guiados 
pelos seus pajés e inspirados pelo demônio, persistiam em detrimento do tra-
balho árduo da conversão. Em parte, essa persistência deveu-se ao cuidado dos 
mais antigos e dos próprios pajés em manterem, ainda que ocultos, suas práti-
cas ancestrais. Aconteceu também como fruto da troca simbólica estabelecida 
de forma truncada entre universos culturais distintos. Deveu-se ainda pelo 
esforço, por parte dessas populações indígenas, de construírem significados 
compreensíveis para a profusão de símbolos e crenças estranhas a seus padrões 
cosmológicos tradicionais. Os rituais mestiços constituídos nas aldeias missio-
nárias se mantinham na forma das danças, nas orações cristãs que misturavam 
as entidades indígenas aos santos e ao Deus cristão. Havia uma “conversão” de 
sentidos naquelas práticas rituais. 

Os contornos de um ritual mestiço

O que talvez estivesse ocorrendo naquelas cabanas escuras nas matas, 
onde alguns poucos índios de confiança iam às escondidas curar suas dores e 
doenças, era um novo ritual. Um ritual inventado num campo possível para a 
sua existência. Esse novo campo, surgido no espaço de interação intenso entre 
cosmologias diversas, abriu também um novo horizonte de possibilidades para 
aqueles índios arduamente cristianizados pelos seus missionários. Não parece, 
pelos fragmentos que o ritual deixou do seu rastro, a repetição de uma tradição 
antiga. Também não se configura como sendo o abandono de práticas ances-
trais com a perda completa de seu sentido. Não era uma repetição, mas uma 
reconfiguração. Práticas antigas persistiam e um sentido guardava o seu lugar. 
Assim como o ritual foi recriado e reconfigurado, tudo leva a crer que um novo 
sentido estava em construção – mesclado e adaptado àquele novo mundo25.

25	 A utilização de uma “cabana” pelo pajé para a sua comunicação com os espíritos é constante, 
não somente nos relatos de cronistas, nos registros de missionários e nos processos da inquisição 
naquela região. Há também referências a esse tipo de ritual em diversos registros etnográficos, 
principalmente de grupos tupis atuais, realizados por diversos antropólogos. Tendo consciência 
de que o presente etnográfico traz, de certo, problemas graves para a análise de práticas de grupos 
indígenas históricos, mesmo assim a coincidência destas práticas revela indícios importantes 
que não podem ser negligenciados. Para mais informações: MÉTRAUX, Alfred. Religions et 
magies indiennes d’Amérique du Sud. Paris: Éditions Gallimard, Bibliothèque des Sciences hu-
maines, 1967; Dominique Tilkin Gallois – “Xamanismo Waiãpi: nos caminhos invisíveis, a re-
lação I-Paie”. In: LANGDON, Jean Matteson (org.) Xamanismo no Brasil – Novas Perspectivas. 
Florianópolis: EDUSC, 1996. Para uma análise comparativa entre os autores citados, ver: 
CARVALHO JÚNIOR, Op. Cit., p. 304-316.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL302  

Para desenhar os contornos possíveis desse novo ritual é necessário ana-
lisar o campo no qual teve lugar, o horizonte de possibilidades aberto naquele 
contexto temporal, os fragmentos mitológicos que acionou e a sua morfolo-
gia. Do caso aqui apresentado e de outros casos já trabalhados anteriormente, 
será necessário deduzir um processo, ainda que com fronteiras um pouco 
indefinidas.

O mergulho nos meandros do caso que abriu este texto não tem por obje-
tivo encontrar seus vínculos específicos, sua forma única e irrepetível ancorada 
no contexto de sua especificidade. O objetivo aqui é outro. Ele será analisado 
como a reaparição de uma forma. Sua forma e suas imagens acionadas impor-
tam mais do que seu conteúdo profundo. É na superfície de suas práticas que o 
olhar deve pousar. Isso porque ele não está isolado de toda uma rede de signi-
ficados. Ele surge como um exemplo contundente de um conjunto de práticas 
repetidas ao longo de algumas dezenas de anos naquela região. Ele funciona 
aqui como um foco de aglutinação, um amálgama de referências de um possí-
vel imaginário mestiço em formação.

O que se deve lembrar é que todos os personagens que compõem essa 
trama viviam num mundo cristão que ali estava sendo implantado havia mais 
de cem anos. Eram cristãos, batizados, frequentavam a Igreja e confessavam 
seus pecados. Estamos diante de imaginários mestiços, campos de culturas 
superpostas, estratos de tempo compósitos26. Era, afinal, um mundo em for-
mação. Aquele ritual funciona como o exemplo de uma prática que se desdobra 
em muitos casos. A forma é o vestígio incontornável, e suas características 
associadas a outros casos podem criar uma tipologia. Mas antes de mergulhar-
mos nessa tipologia, é necessário apresentar as condições de possibilidade da 
aparição dessas novas práticas e de seus possíveis sentidos. 

Uma nova configuração social havia surgido no século XVIII naquela 
região do Grão-Pará e, mais especificamente, nas cidades, nas vilas e nas aldeias 
missionárias dos seus entornos. Novos personagens habitavam aquele novo 
mundo e instituíram relações também novas. Se fixarmos nossa atenção na 
parcela daquela população que compunha a massa de escravos e trabalhadores 

26	 Para uma análise da dimensão complexa das configurações temporais e o seu poder de es-
truturação de práticas, como a situação histórica que chamo de “tempos compósitos”, ver: 
KOSELLECK, Reinhart. Estratos do Tempo. Estudos sobre História. Rio de Janeiro: Contraponto/
PUC – Rio, 2014.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 303  

“livres” que colocavam em movimento o maquinário econômico daquela colô-
nia portuguesa, em outras palavras, os índios e índias cristãs, é possível dese-
nhar os contornos de uma nova estrutura, a composição mesma de seu novo 
ordenamento social. Eram novos súditos do Império o que parecia surgir no 
horizonte. Esses novos súditos apresentavam características também novas27.

Aldeias missionárias e fazendas no entorno de Belém, ao longo de deze-
nas de anos, foram congregando trabalhadores de diversas origens étnicas, 
todos eles indígenas. Gerações se sucediam e compunham, no caso das fazen-
das e nas casas das vilas e cidades, a força de trabalho e a propriedade de 
muitos senhores. No entanto, havia um movimento de renovação constante 
desses homens e mulheres. Em parte, a razão estava na sucessão de grandes 
epidemias que causavam a morte de dezenas e até de centenas de homens, 
mulheres e crianças. Por outro lado, havia também a ausência constante de 
homens e rapazes que eram, sistematicamente, utilizados como remeiros pelos 
seus proprietários na equipagem das canoas que iam em busca das drogas do 
sertão, subindo os rios e se embrenhado durante vários meses nas florestas cada 
vez mais distantes e, como se dizia na época, infestadas de gentios e de inimi-
gos do Estado português – os chamados índios arredios. Não era raro que os 
remeiros fugissem quando não estavam satisfeitos com o tratamento dado por 
seus patrões ou por seus missionários.

Dessa forma, duas características se revelam. A primeira é que em razão 
da mortalidade causada pelas epidemias e das fugas esporádicas e conflitos com 
os índios arredios, muitos índios cristãos sumiam ou morriam. Isso causava a 
constante necessidade do apresamento de novos escravos negociados com os 
traficantes, principalmente os do Rio Negro. A segunda característica é que 
essa ausência constante dos indígenas homens das missões, das fazendas e das 
casas dos colonos criava uma forma peculiar de uso da força de trabalho das 
mulheres indígenas, principalmente na agricultura, nos afazeres domésticos e 

27	 A ideia de novos súditos implica relações complexas entre os índios aliados e a Coroa Portuguesa. 
Mesmo antes da sua transformação em índios livres do ponto de vista jurídico, já havia mu-
dança no seu posicionamento social. Para uma análise desses novos personagens coloniais, ver: 
CARVALHO JÚNIOR, índios Cristãos no cotidiano das Colônias do Norte (séculos XVII e 
XVIII), In: Revista de História, USP. São Paulo: FFLCH, p. 69-99. Para uma análise das mu-
danças jurídicas a partir do Diretório Pombalino, Cf. DOMINGUES, Ângela. Quando os Índios 
eram Vassalos: Colonização e Relações de poder no Norte do Brasil na segunda metade do séc. 
XVIII. Lisboa: Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, 
2000.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL304  

no artesanato. Na ausência dos homens, os espaços coloniais eram preenchidos 
por mulheres, crianças e pelos homens velhos28. 

Portanto, em muitos casos foi possível encontrar um papel central das 
mulheres nas atividades econômicas daquele mundo colonial. Mais ainda, era 
possível encontrá-las exercendo funções antes destinadas apenas aos homens 
em sua cultura de origem como, por exemplo, o papel de operadoras mágicas, 
na linguagem da demonologia cristã, o exercício da feitiçaria29.

Uma estranha confluência de significados estranhos entre si parecia sin-
tetizar essa nova configuração. No imaginário cristão, as mulheres responsáveis 
pela perdição de Adão poderiam ser, se não fossem a representação da mulher 
santificada, o veículo do mal, e a imagem da bruxa estava sempre presente. 
Por outro lado, não era comum em tradições culturais indígenas, oriundas de 
diversos grupos étnicos, que a mulher exercesse papel mais relevantes como 
operadores de rituais, leia-se: como pajés. Ainda que nutrissem respeito por 
suas velhas senhoras, normalmente não exerciam o papel de pontes entre o 
mundo dos vivos e dos mortos. A presença da figura mítica de Jurupari é um 
exemplo desse impedimento. Voltaremos a ele. Dessa forma, esse novo papel 
dado às mulheres indígenas e cristãs reconfigurava seu posicionamento social 
em novos espaços de poder e novas práticas no mundo colonial. 

28	 Foram várias as epidemias que assolaram aquela região, dentre elas: varíola, cólera, sarampo, en-
tre outras. Todas elas foram epidemias que vieram do velho continente e que atingiram alto ín-
dice de mortalidade entre as populações indígenas. Um importante trabalho ainda inédito sobre 
a persistência dessas epidemias é a dissertação de mestrado de MARTINS, Roberta Sauaia. “Do 
Sarampão as perniciozissimas bexigas”: epidemias no Grão-Pará setecentista (1748-1800), Belém, 
2017. Outros trabalhos também abordam esse tema: VIANA, Arthur. As epidemias no Pará. 2. 
ed. Belém: UFPA, 1975; SOUSA, Claudia. O “Lastimoso contágio, e fatal estrago” das epidemias 
no estado do Maranhão e Grão-Pará na Primeira metade do século XVIII. Belém: Universidade 
Federal do Pará, 2011(Monografia); CHAMBOULEYRON, Rafael; BONIFÁCIO, Fernanda 
& SOUZA, Claudia Rocha. “Formidável contágio”: epidemias, trabalho e recrutamento na 
Amazônia colonial (1660-1750). História, Ciência, Saúde – Manguinhos, Rio de Janeiro, v.18, 
n.4, p. 987-1004, 2011; BELTRÃO, Jane Felipe. Cólera: o flagelo da Belém do Grão-Pará. Belém: 
Museu Paraense Emílio Goeldi; Universidade Federal do Pará, 2004.

29	 Embora existam casos relatados de mulheres que exerciam o papel de curadoras ou mesmo pajés 
entre os indígenas tupis, por exemplo, é raro encontrarmos registros de que essa atividade era 
comumente exercida por mulheres. No entanto, em razão das mudanças no panorama social do 
mundo colonial indígena na Amazônia Portuguesa, encontramos algumas importantes perso-
nagens que exerceram esse ofício e que, por essa razão, foram acusadas de cometerem heresias 
quando da Visita do Tribunal da Inquisição ao Grão- Pará. Dentre elas, podemos destacar duas 
famosas feiticeiras, quais sejam: a índia Sabina e Dolovina. Essas duas mulheres, cada uma ao seu 
modo, exerciam essa função e ficaram famosas por isso. Para mais informações: CARVALHO 
JÚNIOR, Almir Diniz. Op. Cit., p. 281-320.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 305  

De outra forma, na confluência de dois vazios: a perda do controle de seus 
territórios e os problemas de identidade que surgiam num contexto multiét-
nico em que essas populações indígenas cristianizadas eram obrigadas a viver, 
os sentidos de sua cosmologia estavam como que embaralhados. O que acio-
nava sua identidade profunda estava assinalada nos seus corpos – ali morava 
a pessoa. Ainda que separados de suas referências tradicionais, ao menos em 
parte, permanecia entre eles os sentidos profundos. Sabemos que as mudanças 
no campo do imaginário são mudanças que acontecem lentamente, porque 
essas referências são as que configuram as formas que traduzem as contingên-
cias do mundo30. 

Por outro lado, o sentido que o ocidente dá às identidades não pode se 
confundir com outras possibilidades de construí-la. Aqui remeto às ideias 
defendidas por alguns antropólogos que colocam em evidência como deter-
minados grupos indígenas incorporam a diferença, transformando-se, eles 
mesmos, na alteridade. Nesse sentido, a identidade é flexível e reversível. Não 
existiria o sentido absoluto e as configurações seriam plásticas31. 

O certo é que naquele espaço colonial das cidades, vilas e fazendas, ainda 
permaneciam certas figuras centrais que, camufladas no cotidiano, exerciam 
suas práticas de cura longe dos olhares dos seus padres e, muitas vezes, com a 
conivência de seus patrões. Mulheres, em sua maioria, essas poderosas feiticei-
ras chegavam a ser disputadas quando era atestada a qualidade de seu poder32. 

Em linhas gerais, os pajés permaneciam como mantenedores dos vín-
culos espirituais. Mas, certamente, uma transformação estava em curso. Não 

30	 Sobre a relação entre o corpo e a pessoa para a população de indígenas na colônia e a sua 
relação com o poder colonial, ver: CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz. Nombres, Cuerpos 
e Identidades: “Cristianización y Dominación de los Cuerpos en el Norte de La América 
Portuguesa, siglos XVII y XVIII”. Boletín Americanista, año LXVII, 2, n. 75. Barcelona, 2017, p. 
33-52.

31	 Para uma interessante análise sobre essas várias formas de identidade produzidas por indíge-
nas no contexto do contato com a alteridade, destaco: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. 
“O mármore e a murta: sobre a inconstância da alma selvagem”. Revista de Antropologia. São 
Paulo: USP, v. 35, 1992, pp. 21-74. Ver também: VILAÇA, Aparecida, “O Que Significa Tornar-
se Outro? Xamanismo e Contato interétnico na Amazônia”, In: Revista Brasileira de Ciências 
Sociais, 44, 2000, pp. 56-72.

32	 Um exemplo era o da índia cristã Sabina, já mencionada anteriormente, que, escrava de um 
fazendeiro nas proximidades de Belém, era por ele utilizada para fazer adivinhações e encontrar 
feitiços. Seus clientes eram compostos por uma grande variedade de pessoas, inclusive auto-
ridades coloniais. Para mais informações sobre essa e outras “feiticeiras”, ver: CARVALHO 
JÚNIOR, Almir Diniz. Op. Cit., Curitiba: CRV, 2017 p. 281-320.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL306  

podemos afirmar, como certeza, que um novo modelo de espiritualidade se 
instalara, mas os indícios indicam que novos padrões estavam em processo. 

Essas são algumas das condições de possibilidade que se instalaram 
naquele mundo colonial. Essas condições produziram a base para novas prá-
ticas religiosas. Dentre elas, novos rituais aconteciam, ainda que pautados por 
referências tradicionais. A persistência de práticas que fugiam ao controle 
dos missionários deixava-os pessimistas quanto à possibilidade da conversão. 
Dentre essas variadas práticas, o ritual de descer de demônios apresenta uma 
tipologia possível, ainda que seu registro tenha sido formado por fragmen-
tos assinalados pelos missionários e pelas denúncias e processos da inquisição 
naquele estado.

A primeira dessas características comuns é o lugar em que o ritual acon-
tecia. Ele se realizava, sempre, em uma cabana afastada e localizada nas matas, 
nas proximidades das vilas, missões e fazendas. Além de se localizar fora de um 
espaço controlado pelo poder colonial, era um ritual secreto. Poucos sabiam de 
sua realização e do local onde tinham lugar. Isso fica claro nos variados relatos. 
Havia, principalmente, um cuidado para que a informação sobre o ritual não 
chegasse até os ouvidos dos índios mais novos, em especial daqueles que esta-
vam mais próximos dos padres atuando como alunos ou assistentes religiosos. 
Sabemos que esses meninos das missões eram, muitas vezes, o ponto de apoio 
dos missionários e a tudo informavam os seus mentores.

Outra característica: eles eram basicamente rituais de cura. Eram mui-
tas as enfermidades que assolavam os índios cristãos. Desde doenças trazidas 
pelos seus colonizadores até doenças tradicionais e envenenamentos, muito 
comuns naquela época, quando conviviam grupos de etnias distintas e inimi-
gos seculares. O ritual de cura normalmente acontecia no interior das cabanas, 
com o paciente deitado em uma rede ao centro da casa. Comumente também 
era utilizado o maracá e os fumos do tabaco. Ele era tangido pelo “feiticeiro” 
e acompanhado por músicas e danças. Ao mesmo tempo, o ritual apresentava 
sempre a característica de que o operador mágico, no caso do feiticeiro, através 
do maracá, falava com entidades que eram interpretadas pelos missionários e 
inquisidores como sendo figuras do demônio. Mais do que isso, essas figuras 
desciam dos tetos das cabanas e respondiam às questões lançadas pelos feiti-
ceiros. Normalmente, os “demônios” eram questionados sobre a natureza das 
doenças e sobre sua possível cura.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 307  

Ao que tudo indica, esse ritual era relativamente comum na colônia. 
Muitos pajés eram procurados por seu poder de cura, por seu poder de pro-
teção e pela sua capacidade de adivinhar o futuro. Essa crença nos seus pajés, 
em alguns momentos, convivia com a crença no poder de determinados padres 
que também se dispunham a curar doenças e usavam seu conhecimento para 
prever coisas ou acontecimentos. 

O caso que abriu este texto não é único. Ele era relativamente comum 
naquele mundo colonial, mas apresenta características diversas que precisam 
ser assinaladas. A primeira delas é que o depoimento da mulata Estácia reve-
lou que Domingos, o pajé, mencionou em língua geral o nome de Jurupari. O 
outro é que o mesmo pajé ao tanger o maracá e dançar em volta da mulher 
enferma fizera isso com a participação de suas filhas. Portanto, o ritual relatado 
quebra com a tradição de rituais ancestrais, ao menos no que diz respeito à 
proibição da participação de mulheres quando Jurupari estivesse presente. Essa 
é a chave de sua especificidade e da novidade de seu acontecimento.

Jurupari – o mito

Os mitos que contam a saga de Jurupari são diversos e se espalharam 
entre várias etnias ao longo dos rios amazônicos. Muitos foram os estudiosos 
que se dedicaram a compilar esse mito, dentre os quais: Barbosa Rodrigues, 
Ermano Stradelli, Antônio Brandão de Amorim, entre outros. A informação 
mais detalhada foi deixada pelo indígena Maximiniano José Roberto, infor-
mante e amigo do conde Ermano Stradelli. Cito aqui o registro que Camara 
Cascudo produziu fazendo uma síntese desses relatos33.

Jurupari seria filho de uma virgem que comeu a fruta do Piiçã (cucura do 
mato, Porumã). O sumo da fruta escorreu pelo corpo da virgem até suas partes 
secretas. Depois de nascido, ele desapareceu, mas sua mãe o sentia sugando 
o seu seio a noite. Passados quinze anos, Jurupari apareceu. Havia se trans-
formado num jovem alto, forte e bonito. Ele foi eleito Tuxaua. Naquele con-
texto, como havia falta de homens, as mulheres passaram a governar as tribos. 
Jurupari então tomou o poder das mulheres e o restituiu aos homens34. 

33	 CASCUDO, Luís da Câmara. Geografia dos Mitos Brasileiros. 2. ed. Rio de Janeiro: Instituto 
Nacional do Livro; Brasília: Ministério da Educação e Cultura, 1976 p. 51-76.

34	 Segundo Cascudo, o Barão de Santana Neri acreditava que Jurupari fora o guerreiro vence-
dor das Amazonas, deificado posteriormente. Certos detalhes de sua indumentária teriam sido 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL308  

Tendo vencido as mulheres, Jurupari reuniu os homens ensinando-os a 
sua doutrina. Ele teria instituído as festas e ritos iniciáticos, os chamados cos-
tumes do sol. Nenhuma mulher poderia assistir ou participar desses rituais sob 
pena de ser morta. As crianças, ao chegarem à puberdade, deveriam passar por 
dolorosos ritos de iniciação. Os homens deveriam ser sólidos, fortes, resigna-
dos, obedientes, impassíveis à dor, resistentes e fiéis aos seus compromissos. 
O mito conta que Ceuci, mãe de Jurupari, certo dia escondeu-se para ouvir a 
palavra do filho. Pela sua desobediência, foi transformada em pedra. Jurupari 
não aceitava o pedido de perdão. Só a obediência aos seus ritos e regras poderia 
transformar o guerreiro em imortal.

Há também uma tradição que considera Jurupari como um legislador e 
reformador dos costumes. Ele seria austero e puro e nenhuma mulher poderia 
tocá-lo. A jovem Carumã, certo dia, numa volta da dança abraçou-o. Jurupari 
transformou-a em montanha. A rigidez e austeridade desse deus fazia-o ado-
rar os homens fortes e as mulheres fecundas. A resignação e o sacrifício deve-
riam ser valores fundamentais.

Sua relação com as danças e com a música também era bem conhecida. 
Havia um ritual de jejum antes das danças. Jurupari teria dado aos homens 
quatorze instrumentos sagrados. Esses foram todos medidos pelo seu corpo. 
Somente sob certas circunstâncias os instrumentos seriam usados. Eram proi-
bidos para os desautorizados e, principalmente, para as mulheres.

Como um deus legislador, Jurupari teria estabelecido certas regras a 
serem seguidas. Dentre elas, era proibido a sedução de donzelas antes que a lua 
as “deflorasse”; o adultério deveria ser punido com a morte; o pai do recém-
-nascido teria que ficar em repouso e com a alimentação especial durante uma 
lua para que a criança adquirisse a força perdida pelo pai.

Segundo o mito, a vinda de Jurupari ao mundo foi porque, como filho e 
embaixador do sol, teria baixado à Terra para melhorá-la e para buscar uma 
esposa para o seu pai. Essa mulher deveria ser sem defeitos e teria que apre-
sentar três virtudes. Deveria ser paciente, saber guardar um segredo e não 
ser curiosa. No diálogo com Cárida, seu interlocutor, Jurupari teria afirmado 
que nenhuma mulher na Terra reunia as três qualidades ao mesmo tempo. Se 

transformados em objetos sagrados posteriormente. Segundo ainda o folclorista, dentre os as-
pectos sacralizados estariam também a máscara de pelo de macaco ou cabelo de mulher, os 
instrumentos musicais e as festas secretas. Cf. CASCUDO, Luís da Câmara, Op. Cit., p. 71.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 309  

era paciente, não sabia guardar segredos; se sabia guardar segredos, não era 
paciente e, finalmente, todas eram curiosas – queriam a tudo saber e a tudo 
experimentar.

No registro desse mito, há um final melancólico. Nele, Jurupari se despede 
de seu interlocutor – Cárida. Estranhamente, o desaparecimento de Jurupari 
também se dá à beira d’água, assim como o desaparecimento dos velhos com 
cabelos longos, participantes do ritual de descer demônios, citados no relato de 
Estácia ao inquisidor. Segue o registro do final do mito:

[...] Jurupari sentou-se à beira de um lago, mirando-se nas águas serenas. 
Deviam separar-se. Cárida para oeste e o herói para o levante. Anoiteceu 
e o luar pintou de prata a solidão. Súbito, ergueu-se uma voz estranha e 
límpida, cantando a canção de Jurupari. Cárida reconheceu Carumá a vir-
gem dos Narunas, que cingira o corpo do Reformador e fora mudada em 
montanha. Carumá cantou a noite inteira, embalando o sono de Cárida. 
Pela madrugada este despertou. A montanha refletia-se no lago imóvel. 
Jurupari desaparecera para sempre. Caridá, com o Sol vivo, rumou o cami-
nho do poente... Esta é a lenda.35 

Considerações finais

No contexto colonial que se estabeleceu chamar de Amazônia Portuguesa 
havia sistemas culturais múltiplos. Dentre eles, um universo cosmológico indí-
gena fragmentado, mas com vínculos estruturados ao longo de muito tempo 
de contato entre aqueles índios naquela região específica. Esses vínculos eram 
acionados na medida em que se fizessem necessários para a construção dos 
sentidos comuns. Ao lançarmos nosso olhar em direção aos espaços coloniais 
construídos em seu antigo território, os espaços das vilas, cidades e fazen-
das, era uma paisagem mestiça o que se podia ver. Mas em que consistia essa 
mestiçagem?

A referência aqui não é fisiológica e racial, mas cultural e semântica. A 
proposta de se pensar culturas mestiças parte do pressuposto de que sistemas 
culturais são campos de força, cuja atração que os mantêm unidos são sentidos 
compartilhados. Ao mesmo tempo, esses sistemas de sentido não podem ser 

35	 Cf. CASCUDO, Câmara, Op. Cit., p. 52.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL310  

vistos como sistemas fechados, mas como sistemas porosos que se interconec-
tam com outros sistemas criando pontes comuns de conexão. Portanto, nos 
parece que esse ritual de descer demônios surge no momento preciso em que 
as condições de possibilidade para o seu surgimento se fizeram presentes. E 
quais seriam essas condições?

Em primeiro lugar, a sucessão de gerações de indígenas que aporta-
vam no centro daquele mundo colonial, havia dois séculos, se misturava com 
outros grupos étnicos nos espaços das missões católicas, das vilas, das cidades 
e das fazendas. Vindos de suas comunidades antigas, aos poucos seus filhos e 
netos foram perdendo suas referências de origem e suas tradições cotidianas. 
Muitas vezes, antigos inimigos passavam a habitar espaços comuns, casavam 
seus filhos entre si. Trocavam palavras, hábitos e línguas. As condições de uma 
mistura forçada estavam presentes nos espaços e nos tempos de convívio. Mas 
esse processo não era simples. Muitos inimigos continuavam a rivalizar entre 
si. Acordos eram quebrados, conflitos tinham lugar. O certo, no entanto, é que 
um movimento inevitável que impunha novas unidades de referências comuns 
estava aos poucos se instalando.

Em segundo lugar, as missões católicas e as ordens religiosas que as admi-
nistravam com certa autonomia por quase cem anos, durante a vigência do 
Regimento das Missões, tornou aqueles espaços missionários em espaços de 
evangelização, principalmente para os meninos e as meninas das missões. Um 
complexo sistema de referência foi sendo produzido em catecismos traduzidos 
em línguas indígenas, na maior parte das vezes, na língua geral comumente 
falada naquele mundo colonial. Figuras mitológicas oriundas de diversas raízes 
étnicas se irmanavam e ganhavam novos sentidos ao serem acionados naqueles 
novos contextos36. 

36	 O “Nheengatu” (como ficou conhecida a língua geral posteriormente), língua ensinada nas mis-
sões jesuíticas e utilizada em toda a região por etnias diversas, se, num primeiro momento, foi 
imposta, a forma do seu uso no decorrer do período colonial na Amazônia adquiriu um outro 
significado, fazendo com que se transformasse numa língua de solidariedade. BESSA FREIRE, 
José Ribamar, em seu texto “Da fala boa ao português na Amazônia Brasileira”. Ameríndia n. 
08, p. 39-81, 1983, já mencionava a importância do Nheengatu que, difundida pelos jesuítas 
como língua franca, inclusive incentivada pelas autoridades coloniais durante a década de 1720, 
foi sendo desprestigiada e criticada, além de ser proibida quando das reformas pombalinas na 
década de 1750. Essa língua passou a ganhar um novo significado, tendo inclusive servido de 
base para a solidariedade e comunicação entre os índios de diversas etnias, quando, por exemplo, 
do movimento da cabanagem, já na década de 1830. Ver também: FREIRE, José Ribamar Bessa. 
Rio Babel – a história das línguas na Amazônia, Rio de Janeiro: Ed. UERJ/Atlântica, 2004.



Feiticeiros, Cristãos e Indígenas: Práticas religiosas e mestiçagens culturais na Amazônia Colonial 311  

Em terceiro lugar, apresento uma hipótese que pode ser perseguida. O 
mundo das cidades, vilas e fazendas coloniais no Grão-Pará e no entorno de 
Belém era composto por espaços em que a mobilidade dos homens era cons-
tante. Pouco tempo passavam em suas missões, vilas e fazendas. Quase sempre 
estavam empregados como guerreiros, remeiros e equipavam as muitas canoas 
que se embrenhavam nas matas em busca dos produtos da floresta que pos-
suíam um valor de venda alto no mercado europeu. Portanto, creio que na 
maior parte do tempo aquele era um mundo de mulheres. Como se o mito das 
Amazonas dos primeiros cronistas viesse se tornar real em razão das condições 
de possibilidade que a colonização produziu. Como se o mundo de mulheres 
fosse imposto pelas condições do cotidiano. Portanto, Jurupari, o deus mascu-
lino, civilizar e guerreiro que reconquistou o poder para os homens no mundo 
indígena, viu-se obrigado a revelar seus mistérios para as feiticeiras que tam-
bém desciam demônios do teto de cabanas escuras. Uma mistura estava em 
curso.

Não eram casos isolados o que se via no processo de conversão ao cris-
tianismo dos índios aldeados. Havia uma persistência das práticas de seus 
ancestrais, mesmo entre os índios cristãos já nascidos nas aldeias. Mas não 
assistíamos à manutenção de tradições puras da mácula das mudanças. Eram 
antes novas tradições construídas no espaço possível entre campos semânti-
cos distintos. Uma conversão de sentidos estava em curso. Também não eram 
apenas um artifício para encobrir suas práticas. Era uma verdadeira mudança: 
novas formas foram construídas, novos rituais ganharam lugar. Nitidamente, 
tentaram associar suas divindades às dos seus missionários. Na procissão de 
Nossa Senhora, relatada pelos jesuítas, cantavam: Tupá Cy anga turana, Santa 
Maria Christo Yara. A oração em língua geral confundia-se com a oração em 
português. Cy lá estava. Era a deusa do panteão de muitos grupos étnicos. A 
deusa lua para a qual índios cristãos de muitos anos dançavam pedindo pro-
teção, saúde e força. Ela era também a mãe do dia e dos frutos da terra – uma 
divindade feminina. As festas fundiam-se às festividades cristãs tradicionais. 
Mas a tradição ainda obedecia aos mitos transmitidos pelos avós e pelos pais. 
Persistiam os pajés, agora escondidos em choupanas nos matos, longe do olhar 
dos missionários. Esses, juntamente com os velhos, eram os mantenedores 
dos rituais mais antigos. Os jovens seguiam seus ancestrais, mas também obe-
deciam aos padres. Um novo mundo surgia, mas não aquele sonhado pelos 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL312  

missionários. Os pajés falavam com o diabo pedindo cura para os índios cris-
tãos. Mas, afinal, quem era o diabo? Vestido na pele milenar de Curupira ou 
do Jurupari – divindades indígenas, o diabo cristão transformou-se e ganhou, 
no campo semântico dos índios, novos significados. Os índios cristãos cons-
truíram um novo diabo e um novo cristianismo, sem que seus missionários 
percebessem, e, ao mesmo tempo, conectaram novos sentidos no novo mundo 
em que foram obrigados a viver.



CAPÍTULO 14

A DINÂMICA DO IMPÉRIO PORTUGUÊS 
À LUZ DA ADMINISTRAÇÃO ESPIRITUAL 

DE D. FRANCISCO DE SÃO TIAGO: O 
CASO DAS VISITAS PASTORAIS1

Ferdinand Almeida de Moura Filho2 

Pedrina Nunes Araújo3

I

Ao tomar posse da diocese do Maranhão, D. Fr. Manuel da Cruz ten-
cionava tão logo vistoriar a situação religiosa da porção oriental desde 
recém-estruturado bispado: a longínqua capitania do Piauí. Para tanto, 

delega ao padre José Aires a função de visitador da freguesia de Nossa Senhora 
do Parnaguá. Já em Parnaguá, e investindo-se de comissário do Santo Ofício 
ou, como defende-se em carta aos inquisidores, simplesmente exercendo sua 
função de visitador, José Aires solicita ao capitão-mor Antônio Gomes Leite 

1	 Os autores agradecem à Pollyanna Gouveia Mendonça Muniz pela generosidade em ceder a 
documentação referente à visita de D. Fr. Francisco de São Tiago à Freguesia de Nossa Senhora 
da Vitória em São Luís, sede do bispado.

2	 Doutorando em História Social da Amazônia pela Universidade Federal do Pará (UFPA). 
Membro do grupo de pesquisa população, família e migração na Amazônia (RUMA CNPq).

3	 Professora da Universidade Estadual do Piauí (UESPI). Doutoranda no Programa de Pós-
graduação em História e Conexões Atlânticas da Universidade Federal do Maranhão. Membro 
do grupo de pesquisa Canindé – História dos sertões do Piauí colonial/imperial (UESPI/
CNPq).



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL314  

“auxílio do braço militar” para se executar a prisão de Damiana Bezerra – 
suposta bígama e feiticeira. O capitão-mor se escusa de realizar a diligência, 
mas ordena que o cabo da esquadra Francisco Ferreira, auxiliado de dois sol-
dados, execute a solicitação do visitador – diligência, contudo, sem execução4. 

Numa época em que servir a ortodoxia cristã no combate contra a dis-
sensão era – além da convicção, zelo, revigoramento da fé, medo da excomu-
nhão, desencargo de consciência garantia da salvação, ou até mesmo um mero 
ímpeto colaboracionista com o Santo Ofício – uma possibilidade de, posterior-
mente, galgar status de honra, enobrecimento e prestígios5, interessa-nos aqui 
os motivos que levaram à recusa do capitão-mor.

4	 A trajetória de José Aires, bem como seus desdobramentos, não será nosso objetivo. Sobre isso, 
consultar: MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonça. O falso comissário do Santo Ofício: padre José 
Aires nos sertões do Piauí colonial. In: CHAMBOULEYRON, Rafael; SOUZA JUNIOR, 
José Alves de. (org.). Novos olhares sobre a Amazônia Colonial. Belém: Paka-Tatu, 2016.

5	 Em um ambiente de Antigo Regime do qual a concepção de sociedade “[...] legitimava e na-
turalizava as desigualdades e hierarquias sociais”, a expansão do Império Português “se fez com 
base numa concepção predominantemente coorporativa de sociedade e poder”, ou seja, cabia a 
monarquia portuguesa a centralidade do sistema de remuneração de serviços enquanto instância 
de estruturação social e institucional. Por seu turno, “sabe-se que, em Portugal, as bases sobre 
as quais assentou a confessionalização católica foram o poder régio [...]”, assim as estruturas 
eclesiásticas foram instrumentos utilizados pelo poder político não apenas no âmbito do disci-
plinamento, seja no caráter repressor, seja no caráter pedagógico, mas também do ponto de vista 
do processo de hierarquização social. Dessa forma, a Inquisição, enquanto uma instituição do 
poder eclesiástico, ofereceu um papel fundamental nessa manutenção e produção de categorias 
de diferenciação que definem a função e o lugar social dos indivíduos no império: “As elites 
sociais e institucionais do Brasil, estruturadas em hierarquias próprias fortemente diferenciadas 
no espaço, procuravam, apesar disso, aceder aos signos de distinção definidos pelo centro do 
Império e alcançar as honras que de lá dimanavam. É por isso que até mesmo o estatuto da pu-
reza de sangue, e o inerente estigma de sua impureza, se prolongou no território sul-americano, 
fornecendo, tal como na península ibérica, armas nas lutas pelo poder de classificar os indi-
víduos esgrimidas no campo da genealogia. No mesmo sentido, as distinções mais correntes 
(familiar do Santo Ofício, cavaleiro da ordem militar, foro de fidalgo da casa real, cartas de 
brasão de armas) foram significativamente procuradas no Brasil”. No que se refere às citações, 
respectivamente: MATOS, Hebe. A escravidão moderna nos quadros do Império português: o 
Antigo Regime em perspectiva atlântica. In: BICALHO, Maria Fernanda; FRAGOSO, João; 
GOUVEIA, Maria de Fátima. O Antigo Regime nos trópicos a dinâmica imperial portuguesa (sécu-
los XVI -XVIII). Rio de Janeiro Civilização Brasileira, 2001, p. 143-144; MONTEIRO, Nuno 
Gonçalo F. In: BICALHO; FRAGOSO; GOUVEIA, 2001, p. 251 e a última citação, página 
280; BRAGA, Isabel Drumond. O Santo Ofício, Promoção e Exclusão Social: o Discurso e a 
Prática. Lusíada História, n. 8, Lisboa, 2011, p. 2. Sobre os conceitos de disciplinamento e confes-
sionalização, consultar: PALOMO, Federico. A Contra-Reforma em Portugal 1540-1700, Lisboa, 
Horizonte, 2005.



315  A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...

Acontece que, no ano de 1739, naquelas fronteiras internas6, o governa-
dor e capitão-general do Estado do Maranhão e Grão-Pará João de Abreu 
de Castelo Branco nomeou Antônio Gomes Leite para liderar as expedições 
de guerra contra os gentios, especialmente, da nação Acoroá e Guegué, que 
há muito tempo, cerca de 70 anos, vinham invadindo, saqueando, destruindo 
fazendas e executando os gados e indivíduos que residiam na Ribeira do 
Gurguéia e Parnaguá, provocando, assim, uma fuga em massa dessa população, 
despovoando suas fazendas, impedindo o escoamento do gado para Minas 
Gerais e, dessa forma, causando um considerável impacto na “dilatação [e fun-
cionamento] do império de sua majestade”7. 

No entanto, não bastava apenas guerrear para “conquistar”, tornava-se 
imperativo missionar para “domesticar”. É isso que podemos entender a partir 
de uma correspondência do ouvidor da Capitania do Piauí, Mathias Pinheiro 
da Silveira Botelho, endereçada aos padres missionários – cujo objetivo era de 
convencê-los a missionar junto aos Acoroá em suas próprias terras: 

Bem conhecida está a intenção deste gentio na sujeição que faz para sua 
vinda e pelas evidentes mostras que tem dado da sua constância: estas 
demonstrações abonão melhor a entrada na ocasião presente a tenção 
Vossos Padres ao grande serviço que fazem a Deus na salvação de tantas 
almas, ao grande serviço que fazem a El Rei dilatando lhe a sua Monarquia; 
e ao grande bem que fazem ao povo tirando-lhe este inimigo doméstico 
de dentro de casa8.

O exercício do poder jurisdicional do Império Português em suas posses-
sões ultramarinas não dependia apenas da conquista e expansão das estruturas 

6	 “Porém, as fortificações para a defesa do que poderíamos chamar de ‘fronteira interna’, princi-
palmente no cabo do Norte e na banda oriental do Maranhão, regiões continuamente assola-
das pelos chamados “gentio do corso”. CHAMBOULEYRON, Rafael. Escravos do Atlântico 
equatorial: tráfico negreiro para o Estado do Maranhão e Pará (século XVII e início do século 
XVIII). Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 26, n. 52, p. 85-86, 2006.

7	 Além de não haver tempo hábil para executar as diligências solicitadas por José Aires, Antônio 
Gomes Leite optou por garantir muito mais privilégios e mercês junto ao rei do que em uma 
suspeitosa colaboração com o Santo Ofício – como, de fato, sucedeu-se. Sobre os desdobramento 
destes confrontos junto aos gentis, consultar: AHU, ACL, CU 016, Cx. 4, Doc. 231; 235; AHU, 
ACL, CU 003, Cx. 10, Doc. 860; AHU, ACL, CU 013, Cx. 27, Doc. 2570; AHU, ACL, CU 013, 
Cx 29, Doc. 2781

8	 AHU, ACL, CU 016, Cx. 4, Doc. 235, s/f.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL316  

burocráticas de um governo temporal. Era imprescindível também uma con-
quista e expansão espiritual. Para o Estado do Maranhão e Grão-Pará não 
foi diferente. Pollyanna Gouveia e Pedrina Nunes nos mostram como que o 
governo espiritual de D. Fr. Manuel da Cruz, “o bispo dos sertões”, foi de 
fundamental importância para a expansão e demarcação temporal e espiritual, 
sintonizados pelo Padroado régio, para o leste daquele estado9.

Partindo dessas considerações, propõe-se, neste capítulo, examinar a 
administração espiritual de D. Fr. Francisco de São Tiago (1745-1752), a par-
tir de suas visitas pastorais empreendidas à extensão do recém-reestruturado 
bispado do Maranhão. São elas: Freguesia de Nossa Senhora da Vitória, em 
São Luís, sede do bispado; freguesias de Nossa Senhora da Vitória da vila da 
Mocha; Nossa Senhora da Conceição do Brejo do Aroazes; Nossa Senhora 
do Livramento de Parnaguá; Nossa Senhora do Carmo da Piracuruca e Santo 
Antônio da Gurguéia. Entendendo essas visitas enquanto instrumentos de 
uma dinâmica imperial portuguesa para exercício do seu poder jurisdicio-
nal mediante um enquadramento das consciências, advindo do padroado, e 
enquanto meio privilegiado de fiscalização das condições materiais dos parâ-
metros e físicas dos edifícios; vigilância e disciplinamento do clero e dos fiéis 
à nível local da paróquia. Com isso, objetiva-se analisar a dinâmica de atuação 
e possíveis desdobramentos desse expediente – a exemplo da colaboração com 
o Santo Ofício –, os agentes acionados e, sobretudo, o enquadramento social e 
religioso dos fiéis e comportamento do clero a partir do universo das denúncias 
e indivíduos acusados.

II

As estratégias utilizadas pela Igreja Católica ao expandir seu poder e 
mantê-lo em vigência no território colonial foram diversas e complexas. A 
partir do Concílio de Trento (1545-1563), as visitas pastorais integraram esse 
rol de ações eclesiásticas enquanto projetos de vigilância da sociedade10, e que 

9	 MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonça; ARAÚJO, Pedrina Nunes. A conquista espiritual dos 
sertões: a anexação da capitania do Piauí ao bispado do Maranhão no século XVIII. 2021 (no prelo). 

10	 As visitas Pastorais existem nas diligências da Igreja Católica desde a Idade Média, mas inten-
sificou-se depois do Concílio de Trento ganhando um caráter de vigilância. Portanto, depois do 
Concílio passaram a servir à Igreja, enquanto semeadoras da mensagem espiritual e controladora 
das ações imorais aglutinadas no cotidiano das freguesias. Ver: PAIVA, José Pedro. As estruturas 



317  

na colônia ajudou a constituir a rede espiritual sobre os sertões. No caso do 
bispado do Maranhão, D. Fr. Manuel da Cruz, foi o bispo que efetivou as 
volições de um sertão mais reformado através das visitas pastorais, curvando os 
olhos da diocese ao leste do território do Estado do Maranhão e Grão-Pará, ou 
seja, para o Piauí 11. Com a chegada do virtuoso bispo jacobeu12, finalmente um 
antigo interesse por parte da Coroa, quanto aos poderes espirituais e temporais 
na Capitania do Piauí poderia ser ajustado, pois, fortalecer o bispado consoli-
dando a anexação do novo território ao Maranhão perpassava também pelas 
questões do poder temporal13. Questões essas, intimamente relacionadas aos 
objetivos por parte do Estado do Maranhão e Grão-Pará sobre as populações 
indígenas do Piauí, e isso pleiteava as chamadas guerras justas14 contra os gen-
tis, e o amansamento dessas populações, nesse caso, o bispado do Maranhão 
também passou a colaborar difundindo obras, espalhando padres visitadores 

do governo diocesano. In: História da Diocese de Viseu. Viseu; Coimbra: Diocese de Viseu e 
Imprensa da Universidade de Coimbra, 2016, p. 211.

11	 MUNIZ, 2016, p.164.
12	 D. Fr. Manuel da Cruz era um bispo jacobeu, e essa premissa significava a potência de uma ca-

racterística, onde os objetivos reformadores do prelado eram profícuos. Não é de se assustar que 
uma das primeiras atitudes do bispo para os sertões estivesse relacionado às ações de cunho dis-
ciplinador, por isso, do fortalecimento das atividades dos visitadores no Piauí. Sobre os Jacobeus 
ver: SOUZA, Evergton Sales. Mística e Moral no Portugal do século XVIII. Achegas para a 
História dos Jacobeus. In: BELLINI, Lígia; SOUZA, Evergton Sales; SAMPAIO, Gabriela dos 
Reis. Formas de Crer: Ensaios de história religiosa do mundo luso-afro-brasileiro séculos XIV-
XXI. Salvador: EDUFBA, 2006.

13	 O exemplo d. frei Manuel da Cruz como o primeiro bispo a assumir o cargo no Maranhão 
depois das mudanças estruturais no bispado. Com a sede da diocese vacante desde 1724, muitas 
obras deveriam ser realizadas, pois o novo território também compromissava ações mais inclu-
sivas, além da manutenção da administração sobre o espaço já existente. O novo bispo englobou 
como integrante ao conjunto de execuções de gerenciamento do bispado – um leque de reco-
mendações direcionado aos padres visitadores. No copiador de carta de d. Frei Manuel da Cruz, 
consta O translado que se remeteu aos reverendos visitadores do Piauí, menciona-se: “primeiramente 
tratará de fazer o serviço de Deus da Santa Madre Igreja e de Sua Majestade de Deus guarde 
se obrado com verdade e inteireza de maneira que satisfeitos nos se dê a justiça por cumprida” 
Copiador de cartas particulares do Senhor Dom Frei Manuel da Cruz, Bispo do Maranhão e 
Mariana. Brasília-DF: Edições do Senado, 2008, p. 32. O teor de justiça cumprida elencada pelo 
bispo enfatizava a necessidade de rigidez e vigilância para o rebanho. É possível percebermos as 
intenções administrativas daquele bispo sob o novo território.

14	 Segundo Vanice Siqueira o endurecimento do enfrentamento entre os conquistadores e os indí-
genas no Estado do Grão-Pará e Maranhão nas primeiras décadas do século XVIII, condicionou 
o surgimento de diversas práticas bélicas contra os índios, denominadas guerras justas, pois na 
lógica colonial, os “nativos hostis” estavam declinando toda uma estrutura econômica e social 
em desenvolvimento naquela região, ou seja, no Piauí. SIQUEIRA, Vanice de Melo. Cruentas 
guerras – índios e portugueses nos sertões do Maranhão e Piauí (primeira metade do século XVIII). 
Curitiba: Editora Prisma, 2017, p. 121.

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL318  

nos sertões do Piauí, colonizando espiritualmente as populações, dentre eles 
os indígenas15. 

Os objetivos de uma visita pastoral estavam imbuídos dos projetos admi-
nistrativos almejados pelos bispos – como por exemplo decidir os territórios do 
bispado a serem visitados, quais regiões necessitavam de mais capelas – esta-
vam entre os interesses do prelado, assim, o antístite redirecionaria suas obras 
aos lugares mais escassos de reformas espirituais, ou endureceria a vigilância 
aos leigos e clérigos dissidentes de determinadas freguesias. Ana de Zaballa 
discute como as visitas poderiam ser instrumentos de governo para os bispos 
no México do século XVIII: “Em nuestro caso queremos fijarnos en la visita 
como instrumento de gobierno y reforma, en lo modo de aplicar la norma-
tiva a la vida del obispado en los distinctos àmbitos que abarcaba una visita 
general”16. Instrumentalizar demandas eclesiásticas a partir da proposta de 
reforma interposta pelo Concílio de Trento através dos bispados, tencionava às 
dioceses o tipo de governo e os desígnios a seguir, quais arranjos condicionados 
em prol de um território mais coeso e vigiado.

José Pedro Paiva explica que as visitas pastorais em Portugal nos sécu-
los XVII e XVIII, juntamente com a Inquisição, constituíam um conjunto de 
métodos em prol do controle social17. Dessa forma, alinhar a população e o 
clero às diretrizes do Concílio de Trento, deveria ser uma atuação pertencente 
a toda administração diocesana. Em outro artigo, o historiador demonstrou 
como as visitas pastorais articulavam importantes instrumentos de inspeção 
utilizados pelos bispos periodicamente nas paróquias. Esse artifício de vigi-
lância contra os sujeitos tinha em voga a percepção dos pecados públicos18. 
Bruno Feitler completa esse entendimento afirmando que as visitas pastorais, 
para além de um mecanismo de vigilância sobre a população, era também um 
importante aparelhamento de diligência sobre o comportamento do clero19. 

15	 MUNIZ; ARAÚJO, 2021, p. 12-13 (no prelo). 
16	 BEASCOECHEA, Ana Zaballa. La visita como instrumento de reforma y gobierno del clero 

en el siglo XVII. Una aproximación. In: LABARGA, Fermín (ed.). Para la reforma del clero y 
Pueblo Cristiano. Madrid: Sílex, 2020, p.17-18. 

17	 PAIVA, José Pedro. Inquisição e visitas pastorais: dois mecanismos complementares de controle 
social? Revista História das Ideias, Coimbra, v. 11, 1989, p. 85.

18	 PAIVA, 2016, p. 211.
19	 FEITLER, Bruno. Nas malhas da Consciência. Igreja e Inquisição no Brasil. São Paulo: Editora 

UNIFESP, 2019, p. 32



319  

Essa rede de inspeção espiritual possibilitou a outras instâncias da Igreja, inde-
pendentemente do foro episcopal, uma ação colaborativa por parte do antístite 
através das suas ações pastorais construindo um produto de denúncias passí-
veis de endurecimento pelo Tribunal do Santo Ofício. Pollyanna Gouveia tam-
bém comentou sobre a função colaborativa das visitas pastorais aos Tribunais 
Eclesiásticos dos bispados, e isto, dependendo do grau da denúncia; os autos 
das devassas realizadas nas visitas poderiam se desenvolver em processos movi-
dos no tribunal. O número de visitas pastorais que contribuíram com denún-
cias e se transformaram em processos no tribunal eclesiástico do bispado do 
Maranhão é muito pequeno, pois a documentação existente não nos possibili-
tou análises mais aprofundadas sobre essa relação20.

A visita diocesana deveria obedecer a um rito, deveria ter os procedimen-
tos configurados por etapas, burocraticamente estabelecidos de acordo com as 
constituições dos arcebispados. No caso da diocese do Maranhão, a norma-
tiva jurídica utilizada como mote norteador para uma jurisprudência era as 
Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia21. O regimento do auditó-
rio eclesiástico também estava no rol das normativas seguida pelos bispados, 
por conseguinte de acordo com o regimento do auditório do Arcebispado da 
Bahia, em uma visita pastoral, a presença de um visitador tinha caráter fun-
damental. No fragmento do regimento, logo a seguir, é possível analisarmos 
o perfil de um sujeito apto a exercer a função de visitador: “Os visitadores 
serão sacerdotes virtuosos, prudentes e zelosos da honra de Deus e salvação 
das almas e, podendo ser letrados e, quando não, ao menos pessoas de bom 
entendimento [...]”22. No artigo seguinte do regimento, a normativa determina 
sobre a necessidade de provisão por parte do bispado na ocupação do cargo. 
Assim consta no regimento: “Cada um dos visitadores, antes que comece a 
servir, terá provisão nossa, a qual com a do escrivão mandará transladar no 
princípio do livro da devassa das freguesias que visitar” 23. A consolidação do 

20	 MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonça. Réus de Batina. Justiça eclesiástica e clero secular no 
bispado do Maranhão colonial. São Paulo: Alameda, 2017, p. 78.

21	 Sobre essa discussão de jurisprudência do enquadramento normativo do bispado do Maranhão. 
Conferir: MUNIZ, 2017, p. 78. 

22	 VIDE, Sebastião Monteiro. CONSTITUIÇÕES PRIMEIRAS DO ARCERBISPADO 
DA BAHIA. In: FEITLER, Bruno; SOUZA, Evergton Sales; JANCSÓ, István; PUNTONI, 
Pedro. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2010, p. 934.

23	 CONSTITUIÇÕES PRIMEIRAS DO ARCERBISPADO DA BAHIA, 2010, p. 934. 

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL320  

ato pela Chancelaria era a concessão de poderes do bispado para o visitador, 
este representante do bispo. 

Depois de instalada a visita, o escrivão tinha a incumbência de tornar 
público o edital da visita – onde a comunidade tomaria ciência dos objetivos, 
dos traslados percorridos pelos visitadores, e os questionamentos do interro-
gatório na diligência. Os editais eram importantes reflexos para conhecermos 
o cumprimento dos objetivos do bispo, por isso, José Pedro Paiva o considera 
uma vultosa fonte de análise sobre as estratégias orquestradas pelos prelados 
no território em determinado contexto. Assim, ele coloca: “Os editais a que me 
refiro são bastantes raros, mas constituem um precioso auxiliar para se saber 
quais preocupações centrais da visita numa dada época”24. Não encontramos o 
edital da visita pastoral que iremos trabalhar neste capítulo, mas podemos citar 
o exemplo do bispado de Mariana ao empreender uma visita em 1733, em que 
neste está publicizado os quarenta artigos com as inquirições às testemunhas, 
estas, imbuídas de apontarem, durante os interrogatórios, os nomes dos acusa-
dos de acordo com o delito mencionado durante a leitura dos artigos contendo 
as espécies de crimes possíveis. Caio Bosch explica que o edital da visita tinha 
destinatários diretos – vigários, e todos os outros clérigos pertencentes à fre-
guesia, além da população. Emergir todos os vícios, incorreções, desacatos e 
escândalos era um dos objetivos da visita.25 

A preocupação quanto às estruturas das igrejas matrizes compunha uma 
das etapas das visitas diocesanas, inspecionar os templos, verificar a existência 
de paramentos, ornamentos, se a pia batismal funcionava ou existia, os altares, 
as imagens – tudo o que diz respeito às condições físicas do lugar, isso para a 
Igreja, era indispensável. Após a inspeção da igreja, a devassa se configurava a 
etapa de contato com a população, momento de aproximação com as testemu-
nhas cientes e vigilantes dos desvios na comunidade. 

III

O bispado do Maranhão após o prelado de D. Fr. Manuel da Cruz con-
seguiu fomentar uma continuidade da expansão pelo sertão, e o sucessor do 

24	 PAIVA, 1989, p. 90.
25	 BOSCHI, Caio C. As visitas diocesanas e a inquisição na colônia. In: Atas do I Congresso Luso-

Brasileiro sobre Inquisição. Lisboa: Universitária Editora, vol. 2. 1989, p.162. 



321  

antigo bispo jacobeu foi D. Fr. Francisco de Santiago, sendo este responsável 
por uma estabilização entre os prelados da diocese. De acordo com Pollyanna 
Gouveia, a administração do novo bispo não foi tão expressiva quanto o do seu 
antecessor26, governando a diocese entre anos de 1745-1752. A documentação 
existente no acervo eclesiástico do arquivo Público do Maranhão – APEM 
sobre esse antístite é escassa, mas os dados mais concretos a direcionam para 
a ordenação de 22 padres durante sua estadia. O bispo faleceu vítima de uma 
crise de asma durante uma viagem de barco no Igarape de Cajapió.27

Sete anos depois de uma visita pastoral realizada por D. Fr. Manuel da 
Cruz, D. Fr. Francisco de Santiago deu prosseguimento ao trabalho quando 
executou sua primeira visitação na Freguesia de Nossa Senhora da Vitória, 
sede do bispado, na cidade de São Luís no ano de 1749. A visita realizada 
no prelado será um dos focos de análise para essa discussão, que se justifica, 
por conta da existência, de pouca, mas importante documentação disponível, 
unindo-se ao fato de ter sido também, um dos primeiros bispos após a rees-
truturação do bispado28. Dessa forma, voltaremos nossa atenção aos agentes 
envolvidos, ao universo de denúncias e os sujeitos acusados, isso com o objetivo 
de pontuarmos as etapas constituintes de uma visita pastoral. As descrições 
disponíveis na documentação sobre a visita estão confusas e fracionadas, pois 
esta não possui os termos de abertura, o edital da visita, os termos de emenda, 
e informações sobre a inspeção da igreja29. Dessa visita obtemos como produto 

26	 Neste mesmo artigo verificaremos uma dinâmica e presença muito significativa desse bispo 
no Piauí, algo que nos leva a pensarmos, como D. Fr. Francisco de Santiago obteve conside-
rável expressão de governo episcopal e nos possibilita afirmarmos seu caráter de continuidade 
e expansionista, e com uma certa potência, aos projetos iniciados por D. Fr. Manuel da Cruz. 
Note-se ainda que durante a primeira metade do século XVIII, o bispado do Maranhão ficou 
vacante por 30 anos. O maior período de estabilidade deu-se exatamente no governo do bispo 
Dom Frei Manuel da Cruz (1738 – 1745) e Dom Frei Francisco de São Tiago (1745 – 1752), 
ou seja, foram 15 anos ininterruptos de bispos governando o bispado. Essa continuidade talvez 
explique uma maior vigilância através das visitas pastorais. Sobre isso: LIMA, João Antônio 
Lacerda Lima. Pessoas de vida e costumes comprovados: clero secular e Inquisição na Amazônia 
setecentista. Dissertação. Programa de Pós-Graduação em História Social da Amazônia. Belém: 
Universidade Federal do Pará, 2016, p. 38

27	 MUNIZ, 2017, p. 32.
28	 Em 1724 o bispado do Maranhão passa por uma mudança estrutural e territorial, pois por 

súplica da Coroa junto ao Papa, o bispado do Pará foi criado, desvinculando-se do território 
do Maranhão, ao tempo que se regularizava a partir da bula papal Inescrustabili coelesti Patris a 
anexação do Piauí à jurisdição maranhense.

29	 Mas para termos uma noção desse cenário, podemos observar os registros que constam sobre a 
matriz na “Descrição do bispado do Maranhão” em que se é possível obter informações sobre 

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL322  

de fonte: os termos de denúncias (incompleto), o termo de conclusão, rol de sentença 
e informações sobre as despesas da visita, este, no entanto, muito pouco legível30. 

Padre Antônio Luís Coutinho foi o escrivão daquela visita pastoral. E 
sobre esse clérigo, encontramos na documentação do acervo eclesiástico do 
arquivo Público do Maranhão algumas provisões realizadas, tanto pelo bispo D. 
Fr. Manuel da Cruz como pelo próprio D. Fr. Francisco de Santiago, respecti-
vamente a primeira provisão assentida ao Padre possuía data de 02 de fevereiro 
de 1742 como promotor do tribunal eclesiástico31. Em 1753 verificamos três 
importantes provisões destinadas ao sacerdote, todas outorgadas pelo bispo D. 
Fr. Francisco de Santiago após os trabalhos desempenhados na visita em São 
Luís: Registro de confirmação de vigário colado da igreja Matriz de Nossa Senhora 
da Vitória da Vila da Mocha – 1753, Registro de provisão para levantar altar 
portátil – 1753, Registro de uma provisão de visitador geral de todo Sertão deste 
bispado do Maranhão ao licenciado [?] – 1753 32. Padre Antônio Coutinho foi 
um importante vigário para Mocha33, e esteve presente em alentados momen-
tos da comunidade, como por exemplo, a elevação de vila para cidade, período 

a situação da igreja na época em que d. frei Manuel da Cruz deixava o bispado. Mesmo sendo 
dados anteriores à visita, porém nos permitirá, de certa forma, imaginarmos as condições físicas 
da igreja Vejamos: “A catedral daquela cidade, a qual tem 16 cônegos, 8 meio-cônego, 18 cape-
lães, 6 moços do coro [sineiro?], dois sacristãos em estações, porteiro da massa, varredor. Tem 
a mesma sé cinco altares [...]. É a capela-mor da dita sé admirável, tanto na grandeza como 
nos paramentos; o coro dela é a imitação da Patriarca de Lisboa [...]”. Códice Costa Matoso. 
Coleção das notícias dos primeiros descobrimentos das minas na América que fez o doutor 
Caetano da Costa Matoso sendo ouvidor-geral das do Ouro Preto, de que tomou posse em 
fevereiro de, 1749 & vários papéis, Belo Horizonte: Fundação João Pinheiro, Centro de Estudos 
Históricos e Culturais, Coordenação geral Luciano Raposo de Almeida Figueiredo e Maria 
Verônica Campos, 1999, vol I, p. 920.

30	 Segundo Caio Bosch dois livros de registros eram utilizados nas visitas. Um servia para registrar 
o assentamento, em seguida os termos de confissões e de denúncias, no final constava o termo 
de conclusão e rol das pronúncias, ou das sentenças, onde o visitador registrava as sentenças. O 
segundo livro estava imbuído dos termos dos culpados, que na verdade era os registros dos atos 
de comparecimento dos indiciados, ou o termo de emenda. BOSCHI, 1989, p. 166-167. 

31	 Raimundo Inácio Araújo também discute sobre esse mesmo caso, e o coloca enquanto exem-
plo de uma práxis existente nos bispados. Nomear como visitador padres com experiência e 
zelo desempenhados pela diocese deveria ser uma prerrogativa. Ver: ARAÚJO, Raimundo 
Inácio. Discurso, disciplina e resistências: as visitas pastorais no Maranhão setecentista. São Luís: 
EDUFMA, 2008, p. 72.

32	 APEM, Livros de Provisões, liv. 189, f.s/n.
33	 Vila da Mocha localizava-se na Capitania do Piauí, primeira e única vila daquele território 

até então. A capitania era uma importante gleba, local imenso e recém anexado ao bispado 
do Maranhão, lugar grandioso para a expansão ao leste daquela que foi a primeira diocese 
amazônica. 



323  

também em que o Piauí se tornou capitania independente, chegando a parti-
cipar da posse do governador João Pereira Caldas. Padre Cláudio Melo em Fé 
e Civilização chegou a mencionar o ímpeto e destreza do pároco em percorrer 
as fazendas da região, realizando um assíduo trabalho religioso: “[...] visitou 
pessoalmente as fazendas e aldeias numa peregrinação de quase 600 léguas, e 
ainda teve tempo para escrever uma ‘Relação da Freguesia de Mocha’”34. 

A visita realizada por D. Fr. Francisco de Santiago, pelo que foi possível 
verificarmos na documentação, logrou um número de 35 testemunhas, onde 
destas se desdobraram em 45 denúncias, pelo fato de que uma mesma pessoa 
proferia denúncias para dois ou mais sujeitos. Os tipos de crimes encontrados 
através dos termos de denúncias são variados, cinco ao todo. Dentre os quais: 
27 de amancebados/concubinatos; 06 de bestialidades; 04 de benzimentos; 03 
referentes à mal encaminhados e, por fim, 03 por cultivo de ervas. Verificamos 
que a prática do concubinato foi o delito mais indiciado pelas testemunhas. 
Essa disparidade de acusações contra sujeitos por viverem amancebados é um 
aspecto que potencializou, aos olhos da Igreja, a característica de uma socie-
dade condicionada pela luxúria e indisciplina. 

Um elemento curioso nos chamou atenção, a existência de várias denún-
cias para uma mesma pessoa. Como por exemplo, o caso de Eugênio Frazão 
– denunciado três vezes porque se encontrava amancebado com sua escrava. 
O capitão Manoel Francisco Marques tinha cinquenta e oito anos, foi o pri-
meiro a denunciar Eugênio Frazão, assim também fez Alfrei Antônio Pereira 
com idade de quarenta e seis anos. Juntando-se ao rol dos denunciados contra 
Eugênio, estava Pedro Paulo Marques, homem solteiro com vinte e seis anos. 
Observando os sobrenomes entre eles, percebemos que os capitães Manoel 
Francisco Marques e Pedro Paulo Marques poderiam pertencer à mesma 
família, fato que se repetiu em outros casos. Não sabemos o porquê, nesse 
caso, Eugênio tenha sido denunciado por pessoas diferentes, e até mesmo por 
sujeitos de uma mesma família, pois essa é uma questão difícil de determinar, 
mas não difícil de se imaginar ou supor. Existiam vários motivos, segundo Caio 
Bosch, que levava um indivíduo a denunciar outro, o caráter intimidatório da 

34	 MELO, Pe. Cláudio. Fé e Civilização. Teresina: 1991, p. 36-37

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL324  

própria visita é um deles. O temor da excomunhão, o desencargo da consciên-
cia, ou até mesmo o desejo de vingança.35 

Eugênio Frazão foi notificado a se fazer presente junto ao bispado e assi-
nar o termo de emenda. Vejam a seguir um fragmento da condenação do acu-
sado: “todos notificados para virem a nossa presença para serem admoestados, 
fazerem o termo de emenda e deporem fora de suas casas, e cidades as das suas 
cúmplices”36. Laura de Melo e Souza revela como a condição das mulheres, 
no universo colonial, era precária. Quando denunciadas por concubinato nas 
visitas, e consequentemente sentenciadas pelo visitador, sofriam penas muito 
mais cruéis que a de seus companheiros, pois eram obrigadas a abandonarem 
os arraiais, e ou freguesias onde viviam37. Não havia justiça para os desclassifi-
cados e muito menos para as mulheres.

O concubinato era uma prática comum naquela sociedade. Para a maioria 
da população, viver amancebado ou em concubinato se apresentava como uma 
forma alternativa de constituir família, viver seus amores em ensaios matrimo-
niais, e em parâmetros totalmente à parte das tendências tridentinas, conse-
quentemente também das Constituições do Arcebispado da Bahia. Ronaldo 
Vainfas explica como essa condição familiar aparecia de forma majoritária nos 
estratos sociais mais precarizados da sociedade colonial, sujeitos considerados 
desclassificados não hesitavam, apesar dos riscos, em viverem juntos38. Estar 
amancebado poderia até ser pecado, porque era assim que a Igreja delimitava, 
mas a instituição não aceitava que tamanha afirmação da prática, ou a perma-
nência no pecado, na verdade se constituía uma necessidade de sobrevivência, 
uma estratégia social como ressignificação independente das atribuições tri-
dentina sobre o casamento. 

As penas e condenações conferidas ao delito sinalizaram muito mais uma 
indiferença praticada pela Igreja Católica, para afirmar o enquadramento reli-
gioso, que por ela era impositivo. Nas Constituições do Arcebispado da Bahia 
é concebível examinarmos o tom de ilegalidade que a instituição dava à prática 

35	 BOSCH. 1989, p.168
36	 APEM, Livros de Visitas Pastorais, doc. 878, f.s/n
37	 SOUZA, Laura de Melo. As devassas eclesiásticas da arquidiocese de Mariana: fonte primária 

para a história das mentalidades. In: Anais do Museu Paulista. São Paulo: USP, Museu Paulista, 
t, XXXIII, 1984, p.70

38	 VAINFAS, Ronaldo. Trópicos dos Pecados. Moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. 2. ed. Rio de 
Janeiro, 2014, p.118. 



325  

do concubinato na sociedade colonial: “O concubinato ou amancebamento 
consiste em uma ilícita conversação do homem com mulher continuada por 
tempo considerável”.39 Não era admitido o enlace entre homem e mulher sem 
o consentimento eclesiástico, mas como verificamos nos autos das visitas, os 
sujeitos não deixavam de se relacionar, mas poderiam estar à mercê de desa-
fetos, ou vigilantes da moral em suas comunidades, sendo assim, muitas vezes 
denunciados. O artigo nº 980 das Constituições do Arcebispado da Bahia 
deliberava que o indivíduo leigo, acusado em visitas pastorais deveria: “[...] que 
se apartem de sua ilícita conversação e façam cessar o escândalo, e se a tiver em 
casa, que a lance fora” 40. Essa deliberação das Constituições do Arcebispado 
da Bahia pode ser exemplificada nas atribuições dadas como penalidades às 
admoestações de Eugênio Frazão, quando a ele foi ordenado retirar de seu 
convívio sua cúmplice – a companheira. 

Além desses delitos mencionados, consta nos rol de sentenças uma ordem 
de prisão e encaminhamento de Caetano de Barros ao Santo Ofício. Assim 
consta no documento: “Obriga também Caetano de Barros, porque sendo 
casado em Portugal se casou pela segunda vez na Freguesia do Itapecuru deste 
Bispado pelo qual culpa será preso e recolhido ao Tribunal do Santo Ofício”41. 
A fragilidade dos termos de denúncias nos impede de saber quantas pessoas o 
denunciaram e, principalmente, os motivos que levaram essa enérgica (e inco-
mum – como se verá) atitude do prelado contra o suspeito. No entanto, esta 
não é a primeira vez que Caetano de Barros (chamava-se também Caetano 
Lopes Franco) sairia denunciado em uma visita pastoral.

Sabe-se, a partir dos Cadernos do Promotor, que o “Reverendo Doutor 
Provisor e Vigário Geral” José dos Reis Moreira, secretariado por Francisco 
Xavier de Araújo, visitaram, aos findo de 1743, a freguesia de Nossa Senhora 
do Rosário junto ao rio Itapecuru. Na ocasião, quatro pessoas disseram que 
Caetano de Barros casou-se, há mais ou menos seis anos, nesta freguesia com 
Ana de Almeida. No entanto, em razão de uma frota, “várias pessoas dela 
disseram que ele era casado em Portugal e que tinha sua mulher e filhas”. 

39	 CONSTITUIÇÕES PRIMEIRAS DO ARCEBISPADO DA BAHIA, 2010, liv.V, tít. XXII, n. 
692, fl.488

40	 CONSTITUIÇÕES PRIMEIRAS DO ARCEBISPADO DA BAHIA, 2010, liv.V, tít. XXII, n. 
692, fl.489.

41	 APEM, Livros de Visitas Pastorais, doc. 878, f.s/n.

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL326  

Encurralado, “por já ser corrupta esta fama de ser casado” do outro lado do 
atlântico, decidiu fugir42. 

Ao fim da visita, o vigário geral pronunciou ao seu escrivão “faça remeter 
a culpa por translado em forma para o Santo Tribunal da Inquisição da cidade 
de Lisboa a quem privativamente pertencente o conhecimento do caso”. No 
entanto, é apenas em janeiro de 1744 que Antônio Luís Coutinho e o escrivão 
do auditório eclesiástico Francisco da Costa transladam as culpas e as remetem 
ao Santo Tribunal43. 

É somente em 1751 que o promotor do Santo Ofício, “cujo papel consis-
tia em dar início às investigações e pedir ao tribuna para aplicar a lei”44 apre-
senta aos inquisidores um requerimento da justiça solicitando “a bem da justiça” 
que se “inquiram testemunhas para prova de um e outro matrimonio na forma 
do estilo do Santo Ofício”. Acatada pelos “senhos inquisidores”, em colegiado, 
expede-se uma comissão ao “doutor vigário geral do bispado do maranhão, 
ausente, a quem seu cargo servir” para realizar a devida diligência45. 

No dia 25 de setembro de 1751, a diligência chega às mãos do vigário-
-geral João Rodrigues Covette. Este, em razão da distância, “cometeu” a dili-
gência ao Francisco Xavier de Araújo – vigário encomendado da vila de Santa 
Maria de Icatu46. Os procedimentos realizados por Francisco Xavier de Araújo 
estiveram longe do esperado “na forma e estilo do Santo Ofício”47 e talvez, por 

42	 É o vigário colado João da Costa Coutinho quem oferece detalhadas informações: “[...] que 
sabe ele testemunha recebeu nesta freguesia em oito do mês de janeiro de setecentos e trinta e 
oito a Caetano Lopes Franco que dizia ser natural da cidade de Lisboa e se recebeu com Ana 
de Almeida e Silva desta freguesia como tudo consta do assento que ele testemunha fez no livro 
dos casados a folhas oitenta e três verso, e estando maritando [sic] alguns anos, e tendo já filhas, 
vinho em a frota de trinta e note vieram alguns homens da cidade de Lisboa e publicaram que ele 
na dita cidade era casado e tinha mulher viva e filha o que se fez tão certo que o dito contraente 
logo se ausentou e fugiu e até a presente se não soube mais dele e é publico que anda pelas mi-
nas”. 402-403.

43	 ANTT, TSO, IL, Liv. 310, fl. 403.
44	 ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 402.
45	 ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 405.
46	 O próprio Santo Ofício ofereceu essa possibilidade de transferência de competência para a 

execução da diligência. Leia-se: “[...] cometemos a vossa senhoria que sendo esta [comissão] 
entregue, faça a diligência de que na mesma se trata / ficando lhe em lugar distante, aonde co-
modamente não possa ir, a cometerá a pessoa de boa capacidade [...]. ANTT, TSO, IL, Liv. 313, 
fl. 405. 

47	 Além de se interrogar cinco ou seis testemunhas “[...] das quais assistiram ao dito matrimonio, 
havendo-as, quando não as que constar melhor [...]” e as ratificações dos depoimentos – ambos 
seguido à risca pelo Francisco Xavier de Araújo –, o Santo Ofício solicitou que “[...] mandará 



327  

isso, não houve prosseguimento nas investigações, tampouco a instauração de 
um processo por parte dos inquisidores. 

De todo modo, note-se que a diligência expedida pela Inquisição contra 
Manuel de Barros ocorreu depois da pronuncia de Francisco de São Tiago. 
Portanto, a ordem de prisão e o encaminhamento do indiciado à Mesa lisboeta 
(sem execução) partiu do arbítrio do bispo. Atitude essa, acreditamos, movida 
por alguma circunstância bastante singular – infelizmente não verificável por 
ausência de documentação – pois, ainda, é bem verdade, sua ação estivesse 
assegurada pelas Constituições do Arcebispado da Bahia, este mesmo procedi-
mento não se verificará para os casos semelhantes oriundos de sua visita à 
capitania do Piauí, como veremos a seguir48. 

IV

Há muito já se escreveu sobre a extensa colaboração da Justiça Eclesiástica 
com o Tribunal do Santo Ofício no Estado do Brasil e Estado do Maranhão e 
Grão-Pará. Seja a Inquisição plasmada49, ou inserida, na estrutura eclesiástica 
diocesana através dos sujeitos que logravam êxito ao habilitar-se aos cargos 
de notários, qualificadores e, especialmente, comissários; seja comunicando-
-se com pessoas que não integravam o quadro inquisitorial; ou seja, ainda, 
utilizando-se das redes e instrumentos eclesiásticos, tendo as visitas pastorais 

vir perante si os livros dos recebimentos da dita freguesia de Nossa Senhora do Rosario, e neles 
se buscará assento do recebimento dos ditos Caetano Lopes Franco, e Ana de Almeida Silva, 
e achando-o, passará dele, ou mandará pelo escrivão passar certidão em forma. E ultimamente 
dará a sua informação declarando o que souber e alcançar assim a respeito de que se pretende 
averiguar, como da fé, e credito que as testemunhas se devem dar escrevendo todo pela sua mão, 
sem a comunicar ao escrivão [...]”. Ambos procedimentos, importantíssimos para a execução da 
justiça, não foram elaborados. ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 405 – 407.

48	 Em razão de nossa proposta em traçar uma ação real mediante o circuito de comunicação e 
funcionamento de combate a dissenção entre as visitas pastorais, empreendidas pelo bispo D. Fr. 
Francisco de São Tiago, e sua colaboração com o Santo Ofício, através do encaminhamento de 
casos que pudessem ser de foro inquisitorial, não será nossa proposta aqui apresentar os aspec-
tos institucionais e jurídicos que possibilitavam, ou não, essa colaboração. Estaremos, portanto, 
voltados exclusivamente para a ação efetiva do referido prelado. Sobre as prerrogativas jurídi-
cas atinentes ao exercício do poder jurisdicional destas instituições: FEITLER, 2007, p. 159 
– 171; FEITLER, Bruno. Poder episcopal e ação inquisitorial no Brasil. VAINFAS, Ronaldo; 
FEITLER, Bruno; GAMA, Lana. A Inquisição em xeque: Temas, controvérsias, estudos de caso. Rio 
de Janeiro: EdUERJ, 2006, p. 35-39.

49	 Termo usado por Aldair Carlos Rodrigues: RODRIGUES, Aldair Carlos. Igreja e Inquisição no 
Brasil: agentes. Carreiras e mecanismos de promoção social, século XVII. São Paulo: Alameda, 
2014.

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL328  

o ponto máximo desse auxílio50. Todavia, é importante salientar que essa pro-
dução historiográfica é verdadeiramente desigual. Ainda há muito por ser 
feito, especialmente tratando-se do Estado do Maranhão e Grão-Pará. Para 
o Piauí, região que estava temporalmente e espiritualmente subordinada ao 
Maranhão – como já se viu –, trata-se, ainda, “[...] de uma seara praticamente 
inexplorada e por isso mesmo extremamente fecunda51. Pollyanna Gouveia é 
a principal investigadora dos aspectos complementares e colaborativos destas 
duas instituições eclesiásticas responsáveis pelo combate a dissidência52. No 
entanto, ainda está por ser escrito em que medida a inquisição hipertrofiou sua 
presença no Piauí através dos circuitos de comunicação e funcionamento desse 
instrumento de ação do bispo. 

Apesar de, como se viu, serem raras as documentações episcopais ati-
nentes ao governo espiritual de D. Fr. Francisco de São Tiago no bispado do 
Maranhão, sabe-se, a partir das documentações inquisitoriais, em especial os 
Cadernos do Promotor, que o prelado, seguindo os passos de seu antecessor, 
visitou pessoalmente a porção oriental de seu bispado: a longínqua capitania 
do Piauí. Entre os findos de 1749 e meados de 1750, e, portanto, logo após 
visitar a sede do bispado – como se viu –, Fr. Francisco de São Tiago, acom-
panhado de Francisco Matabosque – seu secretário nomeado –, devassou as 
freguesias de Nossa Senhora da Vitória da vila da Mocha; Nossa Senhora da 
Conceição do Brejo do Aroazes; Nossa Senhora do Livramento de Parnaguá; 
Nossa Senhora do Carmo da Piracuruca e Santo Antônio da Gurguéia, retor-
nando a São Luís em outubro daquele mesmo ano.

Antes de adentrarmos efetivamente na dinâmica de atuação da visita e 
possíveis desdobramentos desse expediente, seria interessante apresentarmos 
os atos jurídicos que seriam transmitidos ao Santo Ofício. Para tanto, toma-
remos como exemplo a primeira freguesia visitada por D. Fr. Francisco de 
São Tiago: Nossa Senhora do Monte do Carmo da Piracuruca. Iniciada em 

50	 Para além da bibliografia já apresentada, citemos: MATTOS, Yllan; MUNIZ, Pollyanna 
Gouveia Mendonça. Inquisição & Justiça Eclesiástica. Jundiaí: Paco Editorial, 2013.

51	 MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonça. Justiça Eclesiástica e Inquisição no bispado do 
Maranhão: notas sobre um vigário-geral forense no Piauí colonial. In: MATTOS, MUNIZ, 
2013, p. 266.

52	 Para além da bibliografia já apresentada, citemos: MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonça. 
O vigário geral forense que foi processado pela Inquisição’: Frei Damião da Costa Medeiros 
no Piauí Colonial. In: ALMEIDA, S; SILVA, G. C. M; RIBEIRO, M. de Azamburja. (org.). 
Cultura e Sociabilidades no Mundo Atlântico. Recife: Editora da UFPE, 2012.



329  

18 de outubro de 1749, sabe-se que pelo menos trinta e três pessoas foram 
chamadas, enquanto testemunhas juradas, para serem inquiridas a respeito dos 
interrogatórios da visita53. Deste total, sete pessoas acusaram Antônio Nunes 
Viana (que anteriormente chamava-se Lourenço Nunes) por ter cometido o 
delito da bigamia54. 

D. Fr. Francisco de São Tiago ordenou que Francisco Matabosque trans-
mitisse à Inquisição não apenas uma simples transcrição das denúncias presen-
tes nas atas da visita. Para o serviço de Deus e o bem da justiça, era imperativo 
que o secretário remetesse ao tribunal do Santo Ofício lisboeta todos os pro-
cedimentos jurídicos pronunciados na devassa, a fim de evidenciar a legalidade 
desses procedimentos. Portanto, independentemente de quantas pessoas fos-
sem acusadas, ainda que fosse pelo mesmo delito, cada incriminado teria seu 
próprio translado de culpas. Veja, no caso de Antônio Nunes Viana, como que 
se apresentava as suas culpas:

Translado da culpa de Antônio Nunes Viana, antes chamado Lourenço 
Nunes que lhe resultou da visita da freguesia de Nossa Senhora do Carmo 
da Piracuruca tirada pelo Excelentíssimo e Reverendíssimo Senhor D. Fr. 
Francisco de São Tiago bispo deste bispado pelo crime de casar 2º vez 
sendo viva a primeira mulher. Ano de 174955

O translado de culpas56 era composto pelo: auto da devassa da visitação; 
translado do interrogatório; assentada; interrogatório as testemunhas; termo de con-
clusão e, por fim, a pronuncia. Vejamos cada uma.

53	 Nos translado de culpas aparece qual que é a ordem de cada testemunha inquirida na visita. Desta 
forma a 33º testemunha, cujo seu nome era Antônio Rodrigues Barros, foi a última pessoa a 
testemunhar contra Antônio Nunes Viana, presume-se então que, pelo menos, 33º tenham sido 
perguntadas.

54	 É importante ressaltar que nos Cadernos do Promotor existe um Rol das testemunhas que juraram 
na visita da freguesia da Piracuruca contra Antônio Nunes Viana da era de 1749 em que consta o 
nome de oito testemunhas, no entanto, no translado da culpas, como já dito, apresentam-se ape-
nas sete. ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 118.

55	 ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 105.
56	 Este translado de culpas é o mesmo elaborado para todos os indivíduos que tiveram suas cul-

pas encaminhadas ao Santo Ofício. No entanto, curiosamente, talvez por lapso, Francisco 
Matabosque acabou transladando, uma única vez, o Termo da Visita da Igreja Paroquial. Nele é 
possível termos um pouco mais de informações sobre os seus procedimentos e as condições ma-
teriais da freguesia visitada: “Aos vinte e seis dias do mês de outubro de mil setecentos quarenta e 
nove anos nesta igreja paroquial de Nossa Senhora do Monte do Carmo da Piracuruca, onde eu 

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL330  

Inicia-se com Auto da Devassa da Visitação:

Ano do nascimento de Nosso Senhor Jesus Cristo de mil setecentos qua-
renta e nove, aos 18 dias do mês de outubro do dito ano nesta Capela de 
Nossa Senhora dos Remédios do Buriti dos Lopes distrito da freguesia 
de Nossa Senhora do Monte do Carmo da Piracuruca, onde eu secretario 
abaixo nomeado fui vindo, e sendo ali pelo excelentíssimo e reverendíssimo 
senhor D. Fr. Francisco de São Tiago bispo deste bispado de São Luís do 
Maranhão. Me foi mandado fazer este auto de devassa da visitação da dita 
freguesia, para serem perguntadas e inquiridas testemunhas pelos artigos 
e interrogatórios que mandou publicar por edital, e são os mesmos que 
prescreve a constituição da Bahia a qual sua excelência reverendíssima tem 
mandado guardar neste bispado de que tudo para constar fiz este auto57

É apenas no dia 26 de outubro que D. Fr. Francisco de São Tiago, após 
redigida a assentada58, principiava o interrogatório as testemunhas. Dessa forma, 
todas as pessoas, sob pena de excomunhão maior, deveriam denunciar tudo 
que soubesse “de vista ou de ouvida” a respeito dos artigos que compunham o 

secretário da Visita abaixo nomeado fui vindo, e sendo ali pelo Excelentíssimo e reverendíssimo 
senhor D. Fr. Francisco de São Tiago, bispo deste bispado de São Luís do Maranhão foi visitada 
a dita igreja depois de fazer uma pratica espiritual a respeito do mesmo ato da visita, e dos fins 
que a ela se encaminham, deu solenemente absolvição e bênção ao povo e concedeu quarenta 
dias de indulgencias as pessoas presentes na forma do Pontificial Romano, e procedendo a pro-
cissão dos defuntos a fez como dispõe o mesmo Pontificial e depois visitou os Santos Óleos e 
o único altar que tem a dita igreja; e não visitou mais coisa alguma pôr a não haver completa. E 
como a dita igreja se está fazendo, mandou que os administradores e procuradores lhe dessem 
conta das esmolas e mais bens destinados para a fatura da dita igreja a fim determinar termo 
para o complemento da dita obra com suas adjacências do que tudo para constar fiz este termo”. 
ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 106v. Essa solenidade era o segundo ato da visita “que então se 
realizaria, antes de se dar início à devassa”. BOSCHI, 1987, p. 162.

57	 Era, de fato, “ao lado do translado, em livro próprio, das três provisões de nomeação”, o “primeiro 
ato de funcionamento da visita”: “O edital da visita tinha como destinatários os vigários, os curas, 
os coadjutores, os capelães, curados, as demais autoridades eclesiásticas e seculares e o “povo” da 
freguesia a ser percorrida. Nesse documento ficavam declarado os solenes objetivos da visita, de 
“desterrar os vícios, erros, abusos e escândalos” da população e zelar pelo seu bem-estar espiritual 
e temporal”. BOSCHI, 1987, p. 162.

58	 Termo que prenunciava os inquéritos as testemunhas: “[...] nas casas de residência do dito exce-
lentíssimo e reverendíssimo senhor, onde eu secretário abaixo nomeado fui vindo e sendo ali pelo 
dito excelentíssimo e reverendíssimo senhor foram perguntadas e inquiridas as testemunhas ao 
diante nomeadas cujo nomes, costumes e idades são as que constam de seus ditos”. ANTT, TSO, 
IL, Liv. 313, fl. 109v.



331  

edital e interrogatórios da visitação59. Para compor o translado de culpas, trans-
crevia-se apenas o translado do interrogatório referente ao delitos supostamente 
infringidos pelo incriminado60. Como, no exemplo em tela, Antônio Nunes 
Viana estava sendo acusado de cometer o delito da bigamia, o parágrafo era o 
sexto: “se algum homem está casado com duas mulheres vivas, ou mulher com 
dois maridos ainda que disso não haja fama”61.

Dessa forma, as sete pessoas foram, na presença do prelado, afirmar que 
sabiam “por ser público e notório” que Antônio Nunes Viana62, sendo casado 
no bispado de Pernambuco com Josefa dos Prazeres, casou-se, sendo a primeira 
esposa ainda viva, na freguesia de Piracuruca com Eugênia da Rocha, filha de 
João da Rocha63. Três testemunhas afirmaram ainda que, em razão de uma 
grave doença, Antônio Nunes, com o intento de salvar sua alma, confessara 
seu delito ao vigário da vara. Este ordenou a separação deste ilícito matrimônio 
e lhe acrescentou que somente em razão de sua enfermidade não seria preso.

No dia 2 de novembro, D. Fr. Francisco de São Tiago intima o próprio 
Antônio Nunes Viana para prestar depoimento. Milagrosamente curado e, 

59	 Sobre os “parâmetros pelos quais a visita se pautaria”. Ver: BOSCHI, 1987, p. 163-165. No 
que diz respeito aos artigos do edital, Laura de Mello e Souza acrescenta, ainda que: “os itens 
que compõem o interrogatório são 40, mas não correspondem a um igual número de culpas. 
Assim sendo, 4 deles se referem de forma diferente, ao concubinado e pelo menos meia dúzia 
dizem respeito aos procedimentos adequados do sacerdote no cumprimento de seus deveres: 
dizer missa, encomendar defuntos, administrar sacramentos, culpas de heresia, de feitiçaria, de 
adivinhação, cura, benzedura, de violência, de simonia, de falso juramento, de manutenção de 
prostíbulos, de alcovitar mulheres para homens, de incesto, de empréstimo de dinheiro a juros, 
de viver em excomunhão, de se furtar de empréstimos de dinheiro a juros, de viver em excomu-
nhão, de se furtar ao pagamento dos dízimos devidos à Igreja, de manter ou frequentar casas de 
jogos, de intimidar física ou moralmente as testemunhas que comparecessem à Mesa da Visita, 
constituem o restante dos itens do interrogatório”. SOUZA, 1984 p. 66.

60	 No translado de culpas de João Pereira Bethencourt o translado do interrogatório era denominado 
de: “translado do interrogatório sexto que tão somente cabe culpa do réu”. ANTT, TSO, IL, liv. 
305, fl. 277.

61	 ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 106.
62	 Afirma ser “[...] batizado na vila de Goiana, bispado de Pernambuco com nome de Lourenço e 

enquanto viveu na dita terra, sempre se chamou Lourenço Nunes, o qual disse que era filho de 
Manuel Nunes e de Catarina de Gois, crioula forra, natural da mesma vila e o dito seu pai era 
filho de Portugal, porém não era filho de matrimonio”. ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 109v.

63	 As informações apresentadas no que diz respeito ao nome das mulheres de Antônio Nunes 
Viana é apresentada pelo próprio incriminado. Todas as testemunhas inquiridas afirmaram, por 
apenas conhecer as circunstâncias por ouvir dizer, não saber o nome da primeira esposa e, quanto 
a segunda esposa, apenas duas disseram ser filha de João da Rocha. A testemunha Manuel Leite 
Távora, por exemplo, afirma que a senhora de Antônio Nunes era filha de Alexandre Gonçalves 
e Ana Soares. ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 105-110.

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL332  

curiosamente, não enclausurado, Antônio Viana ruma em direção à residên-
cia temporária do prelado e confirma todas as acusações, acrescentando ainda 
que fora o padre Manuel Pinto Pereira, na presença de três testemunhas, que 
“[...] admitiu a contração do matrimonio”. Defende-se, no entanto, que, na 
ocasião de ausentar-se da freguesia de Nossa Senhora do Pilar, onde casara-se 
com Josefa dos Prazeres, em direção aos sertões de Assú, Aracu e, por fim, à 
Piracuruca ouvira dizer que sua mulher tinha falecido e que, por este motivo, 
decidiu novamente contrair um matrimônio. Acontece que, infelizmente para 
ele (e felizmente para Josefa), ao ir buscar sua certidão de banhos na freguesia 
do Aracu descobriu que sua primeira senhora estava viva. Encerrando-se assim 
seu depoimento. 

No mesmo dia é redigido o termo de conclusão da devassa: “fiz estes autos 
conclusos ao sobredito excelentíssimo e reverendíssimo senhor para neles 
determinar o que lhe parecer justiça de que fiz este termo”64.

O último ato judicial que compunha o translado de culpa que seria reme-
tido ao Santo Ofício é exatamente o termo da pronuncia, este era elaborado em 
dois momentos distintos: tão logo que se encerrava a devassa na freguesia; e na 
ocasião em que bispo e seu secretário já estivessem de volta ao palácio episco-
pal – na sede do bispado em São Luís. 

Em razão da primeira pronuncia redigida nos autos de Antônio Nunes 
não se figurar completa, vejamos um exemplo atinente a Cosme Bezerra 
Cavalcante, denunciado na Vila da Mocha

Quanto ao primeiro: 

Pelo que resulta dos ditos das testemunhas desta devassa da visitação por 
nós tiradas nesta freguesia de Nossa Senhora da Vitoria da Vila da Mocha, 
conforme a disposição do direito e constituições do bispado, obrigam que;; 
e pelo que respeite as culpas de Fuão, Cosme Bezerra, Fuão, anteceden-
temente chamado Fuão, Fuão e Fuão, todos casados segunda vez tendo 
viva as primeiras mulheres, o nosso secretário da visita translade as culpas 
na forma do estilo para se remeterem ao Tribunal da Santa Inquisição de 
Lisboa, e paguem seus pronunciados os custos em que os condenamos. 

64	 ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 110.



333  

Mocha seis de maio de mil setecentos e cinquenta. Frei Francisco de São 
Tiago65.

Nota-se que é o único ato jurídico assinado apenas pelo próprio bispo. 
Dá-se a entender que a pronuncia, referente aos crimes de foro inquisitorial, 
presente no ato da devassa, é elaborada de forma separada e circunscrita a um 
delito específico. Nota-se que as abreviações “fuão” (cinco ao total, mas dois 
referindo-se a mesma pessoa que alterou seu nome – a exemplo de Antônio 
Nunes) refere-se à cada um dos indivíduos que foram denunciados na Vila da 
Mocha por cometerem o delito da bigamia – como se verá66.

Ainda na freguesia devassada, o secretário completava: “Aos seis dias 
do mês de maio de mil setecentos e cinquenta anos nesta vila da Mocha me 
foi entregue esta devassa pelo excelentíssimo e reverendíssimo senhor D. Fr. 
Francisco de São Tiago bispo deste bispado, com a sua pronuncia nela posta 
que mandou se cumprisse e guardasse como nela se continha de que para cons-
tar fiz este termo”. 

O historiador Caio Boschi comenta que eram, basicamente, dois livros 
utilizados em cada visita, 

Um dos livros servia para o assentamento, após os traslados já referidos, dos 
termos de confissões e de denúncias, ou seja, da devassa propriamente dita. 
Esses livros contêm também, no final dos interrogatórios de cada freguesia, 
o termo de conclusão da visita e o rol das pronuncias, isto é, a sentença do 
visitador para cada uma das pessoas confessas ou denunciadas. O segundo 

65	 Há única diferença presente nesta pronuncia em detrimento do mesmo ato jurídico pronunciado 
no caso de Antônio Nunes Viana é a ausência: “Pelo que resulta dos ditos das testemunhas 
desta devassa da visitação por nós tiradas nesta freguesia de Nossa Senhora da Vitoria da Vila 
da Mocha, conforme a disposição do direito e constituições do bispado, obrigam que...”. Sobre 
a referência a citação apresentada no texto: ANTT, TSO, IL, Liv. 309, fl. 372.

66	 Essa afirmação deve ser, naturalmente, matizada. Primeiro porque, em razão de todos os delitos 
transmitidos ao Santo Ofício serem, naturalmente, atinentes ao seu foro, dar-se-á impressão de 
que houvesse uma pronuncia especifica. Em segundo lugar, em que pese todas as denúncias se-
rem referentes à bigamia não há como afirmar que essa pronuncia era circunscrita a um crime es-
pecifico. Fundamentado a partir da documentação oriunda do bispado de Mariana, Caio Boschi 
comenta: “Uma vez concluídos os depoimentos de cada freguesia, o visitador determinava ao 
secretário da visita a lavratura do termo de seu encerramento. A seguir, respaldando-se no edital 
da visita, nas pastorais diocesanas e na legislação civil e eclesiástica, escrituraram-se as pronúncias 
da devassa, feitas, na maior parte dos casos, separadamente por crime ou delito; ou, em outros 
casos, através da lista nominal dos culpados, acompanhados das respectivas penalidades, que 
eram imediatamente tornadas públicas, a fim de serem cumpridas”. BOSCHI, 1987, p. 170.

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL334  

livro compreende os lançamentos de termos de culpados e pronunciados, 
vale dizer, os registros dos atos de comparecimento do indiciado perante 
o visitador, a leitura da respectiva pronúncia e a sua reação à sentença que 
lhe fora aplicada67

Vê-se, portanto, que o translado de culpas é construído a partir das infor-
mações apresentadas nesses dois livros e, no que concerne à pronuncia referente 
aos sujeitos indiciados aos delitos circunscritos ao foro inquisitorial, o prelado 
resguardava a jurisdição dos inquisidores para que se procedessem conforme 
rigor e estilo daquele tribunal.

Dessa forma, é somente de volta à sede do bispado em São Luís que 
Francisco Matabosque começaria a produzir individualmente os translado das 
culpas que iam ser transmitidos ao Santo Ofício. Cada um com os mesmos 
atos jurídicos transcritos das atas da devassa e com uma segunda pronuncia (ou 
termo de data ou publicação68) individualmente redigida:

E não se continha mais em a dita devassa da visitação da freguesia de Nossa 
Senhora do Carmo de Piracuruca pelo que respeita a culpa de Antônio 
Nunes Viana, antes chamado de Lourenço Nunes, que aqui transladei bem 
e fielmente da sobredita devassa por virtude da pronuncia nesse posta pelo 
excelentíssimo e reverendíssimo senhor D. Fr. Francisco Santiago bispo 
deste bispado de São Luís do Maranhão o qual translado vai sem coisa 
que duvida faça concertado e conferido por mim com a própria devassa a 
que me reporto que ainda fica em meu poder e também escrita e assinada 
por mim. Secretário da visita abaixo assinado, nesta cidade de São Luís do 
Maranhão, aos desasseeis de outubro de mil setecentos e cinquenta anos69

O historiador Bruno Feitler afirma que por diversas vezes os inquisidores 
solicitavam ao prelado que não inscrevesse os casos que tocassem à Inquisição 
nos livros da Visita. Em Pernambuco, no ano de 1600, por exemplo: “o juiz 
eclesiástico de Pernambuco e Vigário de Olinda foi informado que deveria 

67	 BOSCHI, 1987, p. 166 e 167. Laura de Mello e Souza também faz considerações a respeito 
destes documentos: SOUZA, 1984, p. 167.

68	 Esta designação aparece duas vezes. Refere-se ao translado de culpas de José Soares Barreto e João 
Pereira Bethencourt, ambos denunciado na Vila da Mocha.

69	 ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 110v-111.



335  

anotar os casos tocante ao Santo Ofício separadamente das atas da visita 
pastorais, e todo pedido de inquirição se terminava pela injunção de não se 
guardar localmente cópias dos testemunhos e declarações”. Contudo, Feitler 
complementa:

os visitadores guardavam muitas vezes uma cópia das atas, como se pode 
verificar nas próprias transcrições que eram enviadas aos inquisidores 
e que os juízes eclesiásticos afirmavam ser cópias das atas das visitas; o 
que demonstra que o faziam certamente por ignorância das regras inqui-
sitoriais. Isso faz com que, quando os arquivos episcopais ainda existem, 
se possa achar pequenos indícios dessa correspondência, na verdade em 
número bem menores do que os historiadores desejariam70

Gustavo Augusto Mendonça dos Santos estudando a colaboração entre 
o Tribunal Episcopal e a Inquisição na capitania de Pernambuco na segunda 
metade do século XVIII, ou seja, após criação do bispado, afirma, fundamen-
tado no processo inquisitorial de José Pedro Moreira, que esta prática conti-
nuou sendo realizada71.

Para o bispado do Maranhão, especificamente no governo de Francisco 
de São Tiago, a pronuncia sugere entender que as denúncias atinentes ao Santo 
Ofício constariam ainda no autos da devassa que “ainda fica em meu poder” – 
como afirma o secretário. Contudo, na remanescente documentação episcopal 
referente à visita executada por Francisco de São Tiago a São Luís não emerge 
nenhuma denúncia aos delitos de foro inquisitorial, somente no rol dos senten-
ciados uma informação de que Caetano Barros tivesse sido preso pelo prelado 
para ser remetido ao Santo Ofício. 

É possível que, em razão de haver um comissariado ex off icio nas mãos 
dos reitores do colégio da Companhia de Jesus de São Luís, as pessoas, ou até 
mesmo o bispo sugerisse, denunciassem os delitos de foro inquisitorial perante 
o “reitor comissário”, esvaziando-se, por conseguinte, as denúncias desse foro 
aos autos da visita? Se isso é verdade, porque então que Francisco de São Tiago 
fez questão de pronunciar no termo de emenda a prisão de Caetano Barros e, 

70	 FEITLER, 2007, p. 174.
71	 SANTOS, Gustavo Augusto Mendonça. A Colaboração entre o Tribunal Episcopal e a 

Inquisição na capitania de Pernambuco: as transgressões do clero secular nos tribunais do impé-
rio português (1750-1800). In: MATTOS, MUNIZ, 2013, p. 237.

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL336  

supostamente, remetê-lo por conta própria ao Santo Ofício e não ao “reitor 
comissário”? A questão de resguardo, e preservação do segredo, das informa-
ções tocantes ao Santo Ofício no bispado do Maranhão ainda carecem de 
investigações.

V

De todo modo, e encerrada a devassa na freguesia de Piracuruca, D. Fr. 
Francisco de São Tiago e seu secretário, Francisco Matabosque, rumam, acre-
dito que imediatamente, em direção à Santo Antônio do Surubim, onde já 
no dia 9 de novembro iniciam a visitar e a devassar a população. Na ocasião 
em que pelo menos trinta e nove pessoas seriam inquiridas, três mulheres: 
Leandra Tavares, Gracia e Maria Teixeira sairiam denunciadas por bigamia72. 

O translado das culpas de Leandra Tavares é construído de uma maneira 
levemente diferente do que no caso anterior – ainda que constituído dos mes-
mos atos jurídicos. Acontece que na ocasião do padre Francisco da Costa Silva 
ser inquirido a partir dos parágrafos da devassa, afirmou, quanto ao sexto, que 
a “[...] mulher de um fulano Vieira morador na fazenda do Tambor desta fre-
guesia sendo casada nas minas fugiu para esta terra com o dito Viera, e com ela 
se casou sendo vivo o primeiro marido” e conclui seu depoimento afirmando 
que João Batista de Almeida e João Batista Velasco sabiam mais do referido. 
Dessa forma, João Batista de Velasco seria intimado pelo prelado para ser 
inquirido não enquanto testemunha jurada, mas enquanto testemunha referida. 

Francisco de São Tiago não interrogou João Batista Velasco a respeito dos 
parágrafos que compunham o edital e interrogatórios da visitação, mas acerca 
do “referimento nele feito” pelo padre Francisco da Costa Silva em razão de 
seu conhecimento do caso de Leandra Tavares73. 

72	 As trajetórias destas duas últimas mulheres já foram discutidas por Ferdinand Almeida em outro 
texto e, portanto, não serão analisadas neste capítulo. Sobre suas trajetórias, consultar: Notas 
sobre a Inquisição no Piauí Colonial. In: BARROS, Fransuel LIMA; SILVA, Ronyere Ferreira; 
SILVA; Márcio Douglas de Carvalho. História: objetos, fontes e escrita. São Paulo: Mentes 
Abertas, 2019, p. 17-34.

73	 João Batista Velasco afirmaria ainda que Francisco de Almeida, meirinho do juízo da vara ecle-
siástica, também sabia do referido. No entanto, sabe-se lá por qual motivo, este, à semelhança de 
João Batista de Almeida não seriam interrogados. ANTT, TSO, IL, Liv. 314, fl. 196v-197.



337  

À semelhança de Antônio Nunes Viana, Leandra Tavares74, enquanto 
depoente, é intimada a prestar esclarecimento. Quando interrogada, afirmou 

[...] que era verdade que sendo já mulher forra se casara com um escravo de 
Egas Moniz Pamplona já defunto, o qual escravo, que era homem pardo, 
se chamava Antônio da Costa, com o qual se recebeu solenemente em pre-
sença de um sacerdote por nome Fulano Benavides, com licença do Pároco 
da Freguesia de Santo Antônio, na paragem onde chamam Papagaio perto 
das Minas Gerais, cujo matrimonio se celebrou depois de banhos corridos, 
em casa do sobredito Egas Moniz75

Contudo, defende-se que o casamento era nulo pelo fato de ter tido 
“copula carnal consumada” com Gonçalo da Costa, irmão de Antônio da Costa, 
seu marido. Afirma, também, que fora ameaçada por Edgar Muniz. Este, com 
uma faca na mão, disse a Leandra Tavares que a mataria caso ela não contraísse 
o matrimônio e se alguém soubesse do referido impedimento. 

Essa infeliz situação estaria prestes a mudar. Logo após completar um mês 
de casada, Edgar Muniz e seu escravo Antônio da Costa fugiram da paragem 
do Papagaio por causa de dívidas. Sozinha e livre das ameaças, Leandra Tavares 
resolveu ir para a freguesia do Surubim – Capitania do Piauí. Chegando lá há 
10 anos, teve notícias de que seu marido havia falecido no hospital do Rio de 
Janeiro e, portanto, resolveu casar-se com Antônio Vieira. Conclui seu depoi-
mento que seu primeiro casamento era nulo não só pela morte do seu primeiro 
marido, como, principalmente, por ter tido “copula carnal consumada” com seu 
cunhado antes do casamento76. 

A quarta freguesia perlustrada juridicamente seria a sede da capita-
nia: freguesia de Nossa Senhora da Vitória da vila da Mocha. Iniciada em 

74	 Afirma ser “preta crioula, natural de Recife de Pernambuco, de onde saiu sem ter lembrança da 
terra, escrava que foi de Cipriano Tavares de Brito, o qual a levou consigo para Taparanga perto 
de Sergipe D’el rei, bispado da Bahia, e dali o dito senhor a mandou para as Minas Gerais, onde 
foi vendida a Manoel Alvares Ribeiro Ribas, o qual passados dois anos pouco mais ou menos a 
alforriou. ANTT, TSO, IL, Liv. 314, fl. 198.

75	 ANTT, TSO, IL, Liv. 314, fl. 198-198v.
76	 A agência de Leandra Tavares é sintomática. Ao contrário do que é comumente visto, onde se 

alegava a ignorância ao saber se o primeiro marido/esposa era ou não vivo, Leandra defende-se 
de outra forma. Alega a nulidade do casamento em razão de ter tido relações carnais antes do 
casamento para só depois mencionar que seu primeiro marido estivesse morto. Utiliza-se, por-
tanto, das próprias prerrogativas cristãs para se defender.

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL338  

31 de março de 1750, a visita durou pouco mais de um mês, encerrando-se 
na alvorada do mês de maio. Pelo menos 100 pessoas seriam chamadas para 
prestar depoimentos perante o prelado. Na ocasião, cinco supostos bígamos 
teriam seus translado de culpas redigidos que tão logo seriam transmitidos ao 
Santo Ofício: Baltazar Gonçalves de Oliveira77; Cosme Bezerra Cavalcante78; 
Manuel Ferreira Tavora79; José Soares Barreto80 e João Pereira Bethencourt. 

Este último, natural da Ilha de São Miguel onde se chamava João Camelo 
de Bethencourt, casou-se nessa freguesia de Nossa Senhora da Vitória com 
Margarida Pinto de Queiroz, atualmente moradora na fazenda do cajueiro, 
freguesia de Aroazes. Acontece que João antes de vir ao Brasil já tinha se 
casado e fizera Vida Marital com sua primeira senhora em um lugar cha-
mado Caboclo, termo da Vila da Lagoa – da mesma ilha de São Miguel. 
Todas essas informações foram apresentadas pela testemunha João do Vale 
Horta. Tamanha ciência das circunstâncias dar-se-á pelo fato de, assim como 
o incriminado, ser natural da Ilha de São Miguel e ter vindo residir na Vila 
da Mocha. Afirma também que João Pereira era filho de dona Barbara e João 
Camelo e, na altura, tinha quatro irmão. Acresce ainda, quanto aos sinais, que 
“agora [parecia] ter sessenta anos pouco mais ou menos, estatura ordinária, 
cor trigueira, beiços grossos e língua algum tanto perra e barba serrada, cabelo 
algum tanto corredio e preto”81. 

77	 Denunciado “por ser pública voz e fama” pelo Domingos Pinto Baião, Antônio Furtado de 
Mendonça e José Fernandes da Silva. O primeiro, no entanto, afirmou ter presenciado o primei-
ro casamento que aconteceu na Vila da Mocha. O segundo, por sua vez, aconteceu no bispado 
da Bahia.

78	 Denunciado por Manoel Gonçalves Rocha; Gaspar de Abreu Valadares, ambos afirmaram co-
nhecer a história “de ouvida”. ANTT, TSO, IL, Liv. 309, fl. 371-372v.

79	 Denunciado por Manuel Marques Pedra, este afirmou apenas saber sobre o delito “por ouvir 
dizer”. Na freguesia de Aroazes, Távora tornaria a ser denunciado, agora por duas testemu-
nhas. No entanto, ambas não deram credito ao que tinham ouvido. Francisco Teixeira de Souza, 
por exemplo, afirmou: “Ao sexto disse que ouvira dizer que Manoel Ferreira Távora, natural do 
Pitangui, sendo casado na terra da sua naturalidade, se casara nesta freguesia com Francisca do 
Nascimento, mais que também ouvira dizer, que a dita fama que correu era falsa, e que não sabia 
a quem havia de dar credito”. ANTT, TSO, IL, Liv. 309, fl. 339v; 342v.

80	 Denunciado por Manoel Pinto de Macedo; Antônio da Rocha Baião João de Souto Maia; 
Francisco Xavier de Sá; Padre André da Silva. Todos o delataram pelo suposto delito ser público 
na região, André da Silva, vigário da vara, no entanto, desacreditou esta má fama pública. ANTT, 
TSO, IL, Liv. 309, fl. 322-324.

81	 ANTT, TSO, IL, Liv. 305, fl. 278v.



339  

Diferentemente dos dois casos anteriores discutidos, o prelado não con-
segue interrogá-lo, pois, no momento da visita, João Camelo, assim como 
todos os outros sujeitos denunciados pelo mesmo crime na Mocha, não mais 
residiam na região em que pese a “publica voz e fama” desses supostos pecado-
res. Apesar desse calculado desencontro, pois, seguramente, fugiram tentando 
evitar a mão da justiça dos guardiões da ortodoxia religiosa, Francisco de São 
Tiago não remeteu apenas esta denúncia contra João Camelo ao Santo Ofício.

Entre os dias 23 de dezembro de 1749 e 01 de janeiro de 1750, o pre-
lado esteve visitando freguesia de Nossa Senhora da Conceição do Brejo dos 
Aroazes, onde duas pessoas, já apresentadas por nós, teriam seus translados de 
culpas elaborados por transgredir as normas do sagrado casamento. São elas: 
Manuel Ferreira Távora e João Pereira Bethencourt. Na ocasião, foram 11 pes-
soas que afirmaram que João Pereira já estava casado na Ilha de São Miguel 
quando se casou na Vila da Mocha. Cinco testemunhas acrescentaram ainda 
que, em razão do incriminado ter fugido há mais ou menos cinco anos daque-
las terras rumo à sua terra natal a fim de tornar a fazer vida marital com a 
sua primeira esposa Margarida Pinto decidira casar-se novamente com André 
Gonçalves, este, por sua vez, tinha fama de também já ser casado uma pri-
meira vez82. Essas pessoas, aos olhos de hoje, estavam longe de terem desprezo 
pelo matrimônio, antes mais adoravam tanto que se casavam várias vezes, não 
importando o alto custo imposto pela igreja a este sacramento.83

A penúltima freguesia visitada, e a última a ser vista por nós, é a de Nossa 
Senhora do Livramento de Parnaguá, que foi devassada pelo bispo entre os 
dias 13 e 18 de junho de 1750. Dentre, pelo menos, 28 testemunhas pergun-
tadas, quatro indivíduos saíram denunciados pela transgressão da bigamia, 

82	 Curioso é que uma testemunha chamada Manuel Felipe de Azevedo afirmou ter ouvido essa 
história da boca de João Vale Horta. No entanto, e como vimos, João Vale não foi inquirido na 
freguesia do Parnaguá enquanto testemunha referida, mas enquanto uma testemunha jurada que 
teria que prestar depoimento a respeito dos artigos e interrogatórios referentes ao edital da visita. 
ANTT, TSO, IL, Liv. 305, fl. 272-276.

83	 SOUZA, 1984, 69.

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL340  

são eles: Francisco Gonçalves84, Damião Cardoso Moreno85, José Pereira de 
Carvalho86 e Manuel Godinho.

Natural do Porto, com idade aproximadamente de 50 anos, estatura ordi-
nária, cabelo e barba preta e serrada, Manuel Godinho foi para a freguesia do 
Parnaguá onde começou a exercer o ofício de vaqueiro na fazenda das pedras, 
cujo proprietário era Pedro de Oliveira. Já estabelecido na região, decide-
-se contrair matrimônio com Margarida Gomes Freire. Após alguns anos 
de casado, correu-se fama, uns afirmando que ele tinha ordens sacras, outros 
de que já era casado no Rio de Janeiro, de que não poderia ter contraído o 
casamento in facie ecclesiae com Margarida. Pressionado pela fama constante, 
o vigário geral exige que Manuel Godinho apresentasse as suas certidões de 
Banhos. Seu senhor até diz que “mandaria vir a sua custa”, ao passo que o 
denunciado recusara. Encurralado, decide fugir, há mais de cinco ou seis anos, 
daquela freguesia. Supõe-se que voltara para junto dos braços de sua primeira 
esposa. Abandonada, e sensivelmente furiosa, sua segunda senhora também 
saíra daquela região com seus pais em direção ao rio Preto, em Pernambuco. 
Dali fugira para a Serva do Sorva, arcebispado da Bahia, onde pretendia se 
casar novamente “com o pretexto de que o seu marido tinha viva a sua primeira 
mulher quando casou com ela”87.

Finalizada essa devassa, como dissemos, em 18 de junho, faltava-se, 
naqueles longínquos sertões, ao que se supõe, apenas mais uma freguesia a ser 
devassada: a freguesia do Gurgueia. Por volta de julho daquele mesmo ano de 
1750, Francisco de São Tiago e Francisco Matabosque retornam à sede do 

84	 Duas pessoas, ambas por fama pública, afirmaram ser o denunciado casado no Maranhão, ao 
passo que já era casado em Pernambuco. ANTT, TSO, IL, Liv. 308, fl. 1- 2.

85	 Na ocasião, Fernando Cardoso Moreno afirmou que ouviu dizer na boca de Claudio de Sousa 
Brito, que Damião Cardoso Moreno foi no Ceará com uma mameluca escrava antes de casar-
-se novamente com a mestiça Inácia em Parnaguá. Acrescenta a testemunha, que ele chegou a 
presenciar este segundo matrimonio. Francisco de São Tiago não deu prosseguimento a estas 
suspeitas, talvez por não conseguir localizar a testemunha referida e, especialmente, por razão 
de Damião Cardoso já ter se ausentado daquelas terras, certamente, por temer os tentáculos 
inquisitoriais. ANTT, TSO, IL, Liv. 309, fl. 369-370.

86	 Denunciado por uma única pessoa que disse, de ouvida, que ele era casado em Portugal quando 
se casou novamente na freguesia do Gurgueia. Esta freguesia ao ser devassada pelo prelado, 
entre os dias 12 e 17 de julho, José Pereira de Carvalho tornaria a ser denunciado, agora por três 
testemunhas que afirmavam saber, ainda que indiretamente, do pressuposto delito. ANTT, TSO, 
IL, Liv. 309, fl. 345-346 e 347-349.

87	 Toda essas informações foram colhidas em: ANTT, TSO, IL, Liv. 309, fl. 329-332



341  

palácio episcopal. É ali que os tranlados de culpas seriam elaborados e trans-
mitidos ao Santo Ofício. Em Lisboa, o promotor do Santo Ofício, “cujo papel 
consistia em dar início às investigações e pedir ao tribunal para aplicar a lei”88, 
analisaria a qualidade das provas, a legalidade dos procedimentos, e solicitaria, 
caso fosse necessário, a prossecução de possíveis inquéritos, judiciais ou extra-
judiciais na “forma e no estilo do Santo Ofício” ou até mesmo, caso estes tras-
lados constituíssem provas bastantes e suficientes, a ordem de prisão, mediante 
o pronunciamento do Requerimento da Justiça89.

De volta a São Luís, Francisco Matabosque transladaria, entre os dias 
20 e 30 de outubro, na “forma de estilo para ser remeter ao Santo Tribunal 
da Inquisição de Lisboa” 16 translado das culpas referentes à 13 individuos – 
todos acusados de bigamia90. Ao contrário dos procedimentos adotados con-
tra Caetano de Barros (ordem de prisão e encaminhamento ao Santo Ofício 
– como vimos), vimos que Francisco de São Tiago, visitando a capitania do 
Piauí, não procedeu contra nenhum incriminado, cujo suposto delito perten-
cesse ao foro inquisitorial, ainda que tivesse interrogado indivíduos que con-
fessaram casar-se novamente, muito embora justificando-os – como foi o caso 
de Lourenço Nunes e Leandra Távares. O prelado, resguardou, portanto, a 
total jurisdição dos inquisidores para que se procedesse conforme o “rigor e 
estilo daquele tribunal”. 

Essa colaboração ainda pode ser sentida em uma correspondência reme-
tida (datada de 07 de fevereiro de 1749) por Francisco de São Tiago à Jacome 
Esteves Nogueira, dizendo-lhe que 

Com a resposta que o senhor seu sobrinho foi servido dar-me a carta que 
lhe escrevi tive a gloria de vez que ele se resolveu condescender ao que 

88	 CASTELNAU-L’ESTOILE, Charlotte de, Pascoa Vieira diante da Inquisição: uma escrava entre 
Angola, Brasil e Portugal no século XVIII. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2020, p. 72

89	 Houve ao menos quatro indivíduos que tiveram um requerimento da justiça solicitado pelo pro-
motor para se investigar judicialmente na “forma e no estilo do Santo Ofício” o suposto delito 
infligido. No entanto, em razão do espaço, e sobretudo, pelo fato dos inquisidores não solicitarem 
nenhuma execução de diligência ao prelado D. Fr. Francisco de São Tiago, não os analisaremos 
aqui.

90	 Recorde-se que: José Pereira de Carvalho, Manuel Ferreira Távora e João Pereira Bethencourt fo-
ram denunciados em freguesias diferentes e, portanto, cada um possui dois traslados. Acrescenta-
se ainda que Margarida Gomes Freire, esposa de Manuel Godinho; Margarida Pinto (esposa 
de João Pereira Bethencourt) e André Gonçalves (esposo de Margarida Pinto) também seriam 
denunciados, mas não constam traslados de culpas.

A dinâmica do Império Português à luz da administração espiritual de D. Francisco de São Tiago...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL342  

Vosmecê e eu juntamente lhe persuadimos. E como fui também sucedido 
nesta diligência que vosmecê me encarregou cresceu-me o desejo de ter 
mais ocasiões em que possa servir a vosmecê. Se a vosmecê não custar 
muito, rogo-lhe me continue o favor de repetir licenças minhas aos senho-
res inquisidores Ribeiro e Trigoso91.

Acresce-se ainda, que Francisco de São Tiago, através destas visitas pas-
torais à capitania do Piauí, foi o prelado maranhense que mais colaborou com 
o funcionamento do Santo Ofício.

*** 

As visitas pastorais como instrumentos de governo episcopal, significou 
no prelado de d. frei Francisco de Santiago, um potente mecanismo de pene-
tração nos sertões, forte disciplinamento moral das populações, importante 
compartilhamento de atividades com o Santo Ofício e principalmente a con-
solidação dos interesses da coroa quanto à anexação definitiva do Piauí ao 
domínio temporal e espiritual do Maranhão. As visitas viabilizaram ao antístite 
condições de trabalho para uma vigilância direta do território, construiu largas 
redes de contato entre as freguesias e conectou os distantes lugares daquela 
capitania com os poderes temporais local e metropolitano. Sem dúvida, o 
suporte jurídico que compõe uma visita pastoral deu ao bispo ferramentas de 
atuação diante de um bispado tão diverso e imenso. Bruno Feitler analisando 
“edital e interrogatórios da visitação” afirma que as visitas tinham como princi-
pal objetivo “[...] ordenar e enquadrar a sociedade”92. De fato, esse instrumento 
privilegiado de ação dos bispos à nível local foi de fundamental importância. 

91	 Aproveitou ainda a ocasião para denunciar o familiar José Cardoso Delgado, natural do Rio de 
Janeiro. ANTT, TSO, IL, Liv. 301, fl. 319.

92	 FEITLER, 2007, p. 165



CAPÍTULO 15

IDENTIDADES DE GÊNERO, PRÁTICAS 
MÁGICO-RELIGIOSAS E INQUISIÇÃO NA 

AMAZÔNIA COLONIAL (1763-1773)

Marcus Vinicius Reis1

Introdução

O século XVIII, para o contexto luso-brasileiro, pode ser compreendido 
através dos diversos indivíduos que se mostraram interessados em 
construir um discurso reformista para o Império português, tendo na 

figura do Marquês de Pombal um dos principais interessados em concretizar 
esse objetivo. Entre os pesquisadores interessados em analisar esse período, 
o Iluminismo aparece como movimento que sustentou a relação entre a pre-
sença de Pombal e os rumos que Portugal tomaria no decorrer desse século2. 
Há trabalhos que, além de terem analisado esse mesmo contexto, conferiram 
protagonismo a outros personagens também importantes no período, como a 

1	 Docente na Faculdade de História, da Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará. Integra 
o Programa de Pós-graduação em História, da mesma universidade, cuja área de concentração 
é História e Cultura na Amazônia. Contato: marcus.reis@unifesspa.edu.br. Este trabalho está 
integrado ao Projeto de Pesquisa intitulado “Repensando as Visitações inquisitoriais na América 
portuguesa: feiticeiras e cristãs-novas a partir das relações de gênero, classe e raça”. Portaria nº 
0076/2020.

2	 A menção aqui diz respeito ao trabalho de Kenneth Maxwell, sendo um dos exemplos da histo-
riografia referente ao Iluminismo português e o peso conferido à atuação do Marquês de Pombal 
nesse contexto. Cf. MAXWEL, Kenneth. Marquês de Pombal: paradoxo do Iluminismo. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1996. p. 1.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL344  

figura de D. Luís da Cunha que, nas palavras de Júnia Furtado (2012, p. 49), se 
tornou um “verdadeiro oráculo da política portuguesa”3. Por sua vez, tamanho 
alcance da atmosfera das luzes no espaço lusitano fez com que esses novos 
ventos de um pretenso racionalismo ressoassem igualmente nos corredores do 
Tribunal Santo Ofício, instituição que vigorava desde 1536, ainda que com 
alguns períodos de suspensão das suas atividades.

Um dos principais eixos desse movimento que passou a influenciar esses 
novos rumos da Inquisição portuguesa consistiu nas numerosas críticas ende-
reçadas a essa instituição. E, como destacado em trabalhos recentes4, essas 
críticas pertenceram a uma longa duração inerente à própria vigência deste 
tribunal. Todavia, no século XVIII, em paralelo aos interesses de muitas auto-
ridades em reformar a Inquisição, predominou um grande volume de juízos 
endereçados a esta e aos seus defensores. Vide a publicação de uma caricatura 
em que D. José I foi retratado num momento em que perguntava a um frade 
anglicano qual seria o motivo para o terremoto que assolou Portugal em 1755. 
O religioso ao responder, apontou para uma gravura que trazia consigo, no 
qual os autos da fé foram representados como os maiores responsáveis5. Essa 
gravura, publicada em Londres no ano de 1755, foi uma das diversas formas 
encontradas pelos críticos do Santo Ofício para ampliar o debate a respeito da 
necessidade de suprimir essa instituição.

Quando publicado em 1774, o Regimento do Santo Ofício da Inquisição 
representou mais uma engrenagem do amplo contexto envolvendo a reorga-
nização do Santo Ofício português sob a proposta reformista de Pombal. A 
expressão “século iluminado”6, referente ao Setecentos, pertence a esse texto 

3	 Também há por parte da autora um importante destaque para a difusão das ideias iluministas 
na formação de uma “República de Letras portuguesa”, citando, por exemplo, a fundação da 
Academia Real da História Portuguesa, por esta representar um momento singular no processo 
de formação e consolidação de um grupo de intelectuais reunidos em torno de João V como seu 
principal mecenas.

4	 Yllan de Mattos (2014) situou suas análises entre os anos de 1605 e 1681 a fim de compreender 
como foram produzidas as críticas endereçadas ao Tribunal do Santo Ofício português, transi-
tando nas mais diversas narrativas vindas não apenas nos setores letrados, como nos textos do 
padre Antônio Vieira, mas, também, no cotidiano da população comum que, por vezes, recaía no 
crime de blasfêmia por conta das sátiras promovidas aos inquisidores ou ao Tribunal.

5	 MARCOCCI, Giuseppe; PAIVA, José Pedro. História da Inquisição portuguesa: 1536-1821. 
Lisboa: A esfera dos livros, 2013. p. 279.

6	 “E por quanto no presente século iluminado seria incompatível com sisudez e com o decoro 
das Mesas do S. Ofício, instruírem volumosos processos com formalidades jurídicas, e sérias, a 



Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia Colonial (1763-1773) 345  

inquisitorial, em que é presente o discurso acerca da necessidade de repensar o 
papel da Inquisição diante das narrativas envolvendo o pacto diabólico. Como 
bem constatou Evergton Souza7, esse documento significa tanto a amplitude 
que os “ventos do racionalismo” adquiriram na esfera inquisitorial como, já em 
um olhar mais específico, o interesse dos inquisidores em consolidar uma nova 
posição diante dos que supostamente se relacionavam com o sobrenatural: “fei-
ticeiros, sortilégios, adivinhadores, astrólogos judiciários e maléficos”.

Cabe sublinhar que, por quase três séculos, predominou no entendimento 
das autoridades religiosas, não apenas inquisidores, que duas formas principais 
de pacto existiam quando das relações que os indivíduos diziam possuir para 
com a figura do Diabo. Ainda que não seja possível enxergar um verdadeiro 
movimento editorial em torno do tema, conforme salientou José Pedro Paiva 
(1997, p. 17)8, algumas reflexões circularam em Portugal desde o século XVI e 
contribuíram para a consolidação da ideia da existência do “pacto tácito” e do 
“pacto expresso”. O caráter implícito caracterizou a primeira noção de pacto, 
em que, mesmo quando o indivíduo negava quaisquer presenças dos diabos nas 
práticas empreendidas – tais como ritos de cura, adivinhação etc. –, ainda assim 
o pacto se concretizava tendo em vista, segundo os teóricos do período, que 
tais prodígios só possuíam efeito por conta dessa figura: “que tinha vontade 
própria para nelas se poder imiscuir”9. O caráter expresso, ou explícito, con-
densou os elementos que se tornaram clássicos na demonologia da Primeira 
Modernidade, ou seja, do contrato entre indivíduo e figuras diabólicas, da 

respeito de uns delitos ideais, e fantásticos com a consequência de que a mesma, seriedade, com 
que fossem tratados, continuasse em lhes fazer ganhar maior crença nos povos, para neles mul-
tiplicarem tantos sequazes das doutrinas de terem verdadeira existência os sobreditos enganos e 
imposturas, quantos são os pusilos e ignorantes; quando pelo contrário, sendo desprezados e ri-
dicularizados virão logo a extinguir-se como a experiência tem mostrado entre as nações polidas 
da Europa”. Cf. INSTITUTO HISTÓRICO E GEOGRÁFICO BRASILEIRO. Regimento 
do Santo Ofício – 1774. Revista IHGB, Rio de Janeiro, ano 157, n. 392, p.495-1020, jul./set. 
1996. p. 951.

7	 SOUZA, Evergton Sales. Catolicismo Ilustrado e Feitiçaria. In: FURTADO, Júnia Ferreira; 
CHAVES, Maria Leônia. Travessias inquisitoriais das Minas Gerais aos cárceres do Santo Ofício: 
diálogos e trânsitos religiosos no Império Luso-brasileiro (sécs. XVI-XVIII). Belo Horizonte: 
Fino Traço, 2013. p. 203.

8	 O século XVI ainda é mais lacunar quanto à essa suposta produção editorial. O autor chega 
a destacar a inexistência de qualquer publicação nesta centúria, embora deixe espaço para um 
suposto manuscrito escrito pelo frei Bartolomeu dos Mártires, intitulado Tractatus de supersti-
tionibus. Cf. PAIVA, José Pedro. Bruxaria e superstição num país sem “caça às bruxas”: 1600-1774. 
Lisboa: Editorial Notícias, 1997. p. 19.

9	 PAIVA. Bruxaria e superstição num país sem “caça às bruxas”: 1600-1774. p. 39.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL346  

oferta e recepção de poderes, da servidão como forma de celebrar esse acordo. 
Mais ainda, este pacto poderia ser encarnado numa completa solenidade, em 
que esse personagem aparecia “visivelmente, sentado num trono, rodeado pela 
corte de demónios”10.

O Regimento de 1774 ressignificou essas interpretações, justificando a 
necessidade de as autoridades repensarem a prática inquisitorial diante das 
pretensas superstições, tendo em vista que estas, segundo o texto, teriam sido 
alimentadas exclusivamente pela população comum. Manter essa persegui-
ção alimentaria a credulidade frente ao mundo mágico e geraria, assim, um 
aumento de práticas supersticiosas e enganadoras, distantes da ritualística 
católica. Além disso, a infinidade de processos promovidos desde o estabeleci-
mento do Santo Ofício indicava a fragilidade dos argumentos que sustentavam 
as noções de pacto. A pouca substância das denúncias e confissões, que eram 
os pilares das investigações levadas pelos inquisidores, também foi sublinhada 
no regimento: 

todas as provas que houve contra àqueles réus se reduziram sempre às suas 
próprias, singulares, e nuas confissões judiciais, e extrajudiciais; sem outra 
justificação ou adminiculo em que se estabelecesse jurídico conceito do 
referido pacto explícito por eles afirmado visivelmente para sustentarem 
na opinião comum o conceito das suas ficções e imposturas [...] (IHGB, 
1996. p. 950).

No entanto, entre os anos de 1763 e 177311, a Amazônia Colonial foi 
tornada sede da última visitação inquisitorial ocorrida no Império português. 
Além disso, esses dez anos concentraram o maior número de denúncias refe-
rentes ao delito da feitiçaria desde 1591 – ano da primeira visitação, estabe-
lecida nas Capitanias do Nordeste. A “última inquisição” – termo utilizado 
por Yllan de Mattos (2012) – registrou 26 denúncias, segundo registro do 
autor, sendo as práticas de “feitiçaria, práticas mágicas e pacto demoníaco”12 as 

10	 PAIVA. Bruxaria e superstição num país sem “caça às bruxas”: 1600-1774. p. 39.
11	 Assim como defendido por Yllan de Mattos (2020), este trabalho entende que a referida visita-

ção perdurou até o ano de 1773, diferentemente da interpretação clássica, como a de José Amaral 
Lapa, que definiu o fim das atividades de Giraldo José Abranches para o ano de 1769.

12	 MATTOS, Yllan de. A última Inquisição: Os meios de ação e funcionamento do Santo Ofício no 
Grão-Pará pombalino (1750-1774). Jundiaí: Paco Editorial, 2012. p. 133.



Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia Colonial (1763-1773) 347  

que representaram a maior recorrência de denúncias. Para Maria Olindina13, 
esse número foi de 38 denúncias, com maior concentração para os anos de 
1763-64. De todo modo, ambos os registros evidenciam a visível inversão do 
clássico quadro de denúncias referentes ao contexto inquisitorial português, 
historicamente voltado ao criptojudaísmo14. Nota-se, portanto, que a visitação 
encabeçada pelo padre Giraldo José de Abranches representou um movimento 
inverso na América portuguesa, em que a crença nas práticas mágico-religio-
sas, largamente entendidas por leigos e religiosos como sendo práticas relacio-
nadas ao universo da feitiçaria, não foi compatível ao interesse das autoridades 
inquisitoriais em repensar o próprio entendimento jurídico desse delito.

Consiste nos livros de denúncias e confissões produzidos durante essa 
visitação, a base fundamental para o desenvolvimento das discussões preten-
didas neste trabalho. Em linhas gerais, as propostas que se seguem pretendem 
analisar as trajetórias de algumas das mulheres que foram denunciadas e/ou 
processadas durante a visitação de 1763 por terem angariado fama de se rela-
cionarem com o Diabo. Busca-se defender que a feitiçaria lhes serviu como 
instrumento de reconhecimento social e como sustentação para as denúncias e 
processos resultantes dessa visitação, tornando-se aspecto fundamental para a 
construção das suas identidades de gênero como mulheres feiticeiras.

As feiticeiras na Amazônia Colonial

Por volta do ano de 1753, a cristã-velha e moradora da cidade do Pará, 
Isabel Maria da Silva, casada com o então capitão da guarnição do Pará, 
Domingos Silva Pinheiro, teria começado a “chamar por cantigas” junto da 
companhia de Ana Bazilia15. Em seguida, e de acordo com os relatos da pró-
pria Ana, registrados em 1763 pelas autoridades inquisitoriais estabelecidas em 
Belém, teriam surgido, a partir dessas cantigas, “três pretinhos ou diabretes”, 
que dançavam e conversavam com Isabel em língua estranha à da denunciante. 
Por fim, a própria Ana afirmou que Isabel Maria da Silva era considerada por 

13	 OLIVEIRA, Maria Olindina Andrade de. Olhares inquisitoriais na Amazônia portuguesa: o 
Tribunal do Santo Ofício e o disciplinamento dos costumes. (Dissertação de Mestrado em 
História Social). Manaus: UFAM, 2010. p. 102.

14	 Largamente analisado por autores como, Anita Novinsky (1972), Angelo Assis (2011; 2012), 
Ronaldo Vainfas (2010) e Lina Gorenstein (2005), por exemplo.

15	 LAPA, José R. do Amaral. Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-
1769. Apresentação de José Roberto do Amaral Lapa. Petrópolis: Vozes, 1978. p. 182.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL348  

fama pública como uma mulher familiarizada com os demônios, possuindo 
tratos ilícitos com essas figuras.

A mesma Isabel, possivelmente receosa do seu passado e das práticas que 
teria realizado, nas quais a presença do Diabo era recorrente, resolveu se apre-
sentar diante da visitação. Após o juramento dos evangelhos, afirmando que 
diria somente a verdade e que manteria segredo sobre o que fosse relatado, 
confessou algumas práticas promovidas por ela ainda no tempo em que se 
encontrava solteira. Nessa época, a confessante teria presenciado uma mulher 
moradora da Rua dos Merecimentos, na mesma Belém, promover um ritual 
denominado de “Sorte de São João”, cuja prática consistia em conferir ao soli-
citante a possibilidade de alcançar qualquer objetivo preestabelecido. Ainda em 
sua confissão, Isabel descreveu o modo como tal “sorte” deveria ser praticada: 
no dia de São João, enchia-se um copo de vidro com água, juntando a clara e 
a gema de um ovo nesse recipiente; em seguida, era necessário fazer o sinal da 
cruz, rezando o Pai-nosso e a Ave-maria para o dito santo, pedindo-lhe para 
que desse o poder de adivinhação para qualquer assunto. E, embora não tivesse 
praticado esse ritual, a própria confessante justificou o seu comparecimento 
diante das autoridades, já que ela teria se interessado em aprender com a dita 
mulher como era realizado esse ritual16.

Assim, não é difícil imaginar que, ao procurar aprender uma determinada 
prática cuja ritualística e objetivo fugiam do âmbito lícito da religião, as ações 
de Isabel Maria da Silva tenham sido motivadas por sua consciência de que 
esse episódio estava distante de um modelo de catolicismo a ser seguido. O 
desregramento moral e religioso confessado por Isabel podem ser entendidos, 
por sua vez, como os motivos para o grau das penitências aplicadas pelo visi-
tador. A confessante foi proibida de deixar a cidade sem uma licença prévia 
por parte da mesa da visitação enquanto sua causa fosse investigada, além de 
ter sido obrigada a comparecer todos os dias à sala da visitação, exceto feria-
dos, das sete horas até as onze da manhã de modo a se apresentar diante das 
autoridades.

Entre as principais ruas de Belém, e mesmo nos arredores da cidade, 
incluindo aí algumas das fazendas existentes na região, uma índia conhecida 
pelo nome de Sabina também foi relacionada por diversos indivíduos ao campo 

16	 LAPA, J. R. A. Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. 
Apresentação de José Roberto do Amaral Lapa. Petrópolis: Vozes, 1978, p. 184-186.



Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia Colonial (1763-1773) 349  

do sobrenatural. Sua trajetória esteve atrelada às diversas práticas que visavam 
identificar supostos feitiços e desfazê-los conforme as demandas existentes, 
principalmente através de rituais curativos. Processada durante a visitação, sua 
vida foi tratada como caso emblemático, segundo palavras de Yllan de Mattos 
(2014). Conforme sublinhou o autor, a popularidade alcançada por Sabina foi 
construída proporcionalmente às notícias referentes à qualidade das práticas 
que ela empreendia, bem como através da aprovação social referente à sua fama 
de feiticeira. A amplitude dessa fama foi tamanha a ponto de o governador do 
estado do Grão-Pará, João de Abreu Castelo Branco, procurar pelos rituais da 
índia por conta de uma doença17. Nas palavras de Pedro Campos18 (1955, p. 
117), Sabina pertenceu a um dos principais quadros de “curandeiros profis-
sionais com ampla clientela”, incluindo não apenas o governador citado, mas 
vários ouvidores e tesoureiros residentes em Belém. Ao mesmo tempo, conti-
nua o autor, as escolhas de Sabina quanto aos seus clientes revelam o ecletismo 
dessa rede, tendo sido composta por “lavradores, sapateiros, militares e quem 
mais lhe requisitasse os serviços”19.

Embora não seja objetivo deste trabalho se aprofundar na documentação 
referente ao processo de Sabina, o conteúdo das denúncias registradas pela 
visitação já possibilita uma leitura aprofundada da religiosidade nesse espaço, 
bem como da relação da própria indígena com o sobrenatural. Na denúncia de 
Raimundo Jose de Bitencourt, natural da cidade de Angra, foi relatado tam-
bém em 1763 que, por volta do mês de agosto do mesmo ano, estando ele “gra-
vemente enfermo dos olhos”, e sabendo por notícias que uma índia chamada 
Sabina “tinha préstimo para fazer curas”, o denunciante mandou chamar a dita 
Sabina à sua casa de modo a curá-lo de suas enfermidades20. Chegando à casa 
do denunciante, Sabina lhe pediu “um cachimbo com tabaco e fogo e depois 
de cachimbar um pouco, recolheu dentro dela com ele por a algumas vezes”, 
baforou a fumaça na direção de Raimundo”, desenhando cruzes com o dedo 
polegar na sua testa”. Após esse ritual, Raimundo teria vomitado um animal 
com forma de “larva pela parte do rabo, e com forma de um peixe pela parte 

17	 MATTOS, Yllan de. A Inquisição Contestada: críticos e críticas ao Santo Ofício português 
(1605-1681). Rio de Janeiro: Mauad, 2014. p. 165.

18	 DE CAMPOS, Pedro Marcelo Pasche. Inquisição, Magia e Sociedade. Tese (Doutorado). 
Universidade Federal Fluminense, Niterói/RJ, 1995. p. 117.

19	 DE CAMPOS. Inquisição, Magia e Sociedade, 1995. p. 117.
20	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 35.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL350  

da cabeça”, tendo afirmado Sabina que esses bichos estavam dentro do olho 
do enfermo. Após dois dias, Sabina retornou à casa de Raimundo, tornando 
a refazer os rituais e, ao limpar seus olhos com a própria língua, afirmou que 
não havia mais nenhuma enfermidade. Por fim, disse ao denunciante que sua 
doença era resultado de uns feitiços que haviam sido realizados por três índios 
moradores de uma “povoação” próxima à fazenda de Raimundo21.

O alcance da fama de Sabina não deve ser visualizado apenas a partir 
da sua clientela, mas, também, com base no período em que as suas práticas 
foram legitimadas pela população. Natural de Belém, Manoel de Souza Novais 
afirmou conhecer Sabina e a sua fama de feiticeira por mais de 11 anos22. Não 
à toa que, por volta de 1756, o denunciante precisou contar com os serviços 
de Sabina por conta de uma série de mortes ocorridas entre os escravos da sua 
fazenda, cuja explicação, segundo o próprio Manoel, possuíam ligação direta 
com a existência de feitiços. Após recorrer sem sucesso aos “exorcismos da 
Igreja”, o fazendeiro, ciente da fama de Sabina, chamou a indígena para a sua 
casa. Segundo relato de Manoel, assim que chegou, Sabina imediatamente saiu 
pela escada abaixo e disse que cavassem na base da escada que aí haviam de 
achar os malefícios”. Iniciada a escavação, foi achado “um embrulho de um 
pano já velho carcomido em que estava uma cabeça de cobra jararaca, já mir-
rada de tudo, e só com os ossos”, sendo diagnosticado por Sabina que esses 
embrulhos diziam respeito aos feitiços “que procediam tantos danos”23.

Filha de Inácio de Andrade e de Valéria Barreta, a moradora da rua de 
São Vicente, Inês Maria de Jesus, compareceu diante da visitação para denun-
ciar a sexagenária Luduvina Ferreira. Estando a denunciante na casa de Dona 
Mariana Barreto, mandara vir uma mulher de nome Luduvina Ferreira de 
modo que ela curasse Dona Mariana, que estava “enferma de um fluxo de 
sangue”24. Chegando Luduvina Ferreira à casa de Dona Maria Barreto, ela 

21	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 36.
22	 Almir Diniz descobriu algumas cartas do comissário do Santo Ofício, padre Caetano Eleutério 

de Bastos, enviadas à Lisboa em 1747 e em 1762, dando conta das supostas feitiçarias realizadas 
por Sabina ao longo de 20 anos: “Segundo Eleutério de Bastos, Sabina curava de malefícios 
descobrindo os feitiços onde estivessem. Eleutério alegava que havia forte rumor público de seus 
poderes e que essas atividades eram, por muitos, censuradas”. Cf.  DINIZ DE CARVALHO 
JÚNIOR, Almir. A magia do novo. Índios cristãos nas fronteiras da Amazônia colonial. Nuevo 
Mundo Mundos Nuevos., 2011. p. 29.

23	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 165-166.
24	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 158.



Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia Colonial (1763-1773) 351  

colocou sua mão no ventre da enferma, apalpando-o. Feito isso, Luduvina saiu 
da casa, em companhia da denunciante, no qual teria começado a fazer uns 
rituais de modo a descobrir o que a enferma tinha. 

Em seguida, Luduvina começou a tocar um maracá – chocalho indígena 
–, proferindo algumas palavras de conhecimento de Inês Maria e de Constança 
Maciel –, que presenciavam o ritual. As palavras, segundo a denunciante, 
eram palavras utilizadas por “Pagés ou Mestres das feitiçarias”. Em seguida, 
Luduvina pegou a cuia do mesmo maracá, colocando-a no chão, com o fundo 
para cima, apoiando a haste do chocalho em cima da cuia: “e assim andara 
rodeando toda a casa cantando sempre a dita Luduvina até que fora parar 
toda esta máquina por mandato seu debaixo da cama da doente”25. De acordo 
com a denunciante, Luduvina teria dito que “o que padecia a doente eram 
feitiços”. Na noite do mesmo dia, Inês Maria diz ter presenciado a entrada de 
dois índios na casa da enferma que, juntamente com Luduvina Ferreira, teriam 
aparecido para curar a mesma dona Mariana26.

Segundo Carole Myscofski27, o interesse cada vez maior por parte das 
mulheres em criarem suas próprias práticas religiosas, amplamente heterodoxas 
aos olhos das autoridades da Igreja, pode ser explicado tanto pela ampla limi-
tação sofrida por elas acerca da participação em atividades públicas como pelo 
pouco acesso aos saberes fundamentais da religião católica que professavam. 
Diante da restrição a esses espaços, muitas mulheres acabaram por construir 
uma relação com o sobrenatural por vezes independente de uma autoridade, 
como o padre, embora essas práticas e crenças permanecessem em diálogo com 
o catolicismo. Soma-se a essa problemática o próprio contexto de formação da 
Amazônia Colonial, na medida em que a definição das suas fronteiras ao longo 
do século XVIII esteve diretamente relacionada à expansão do catolicismo 
junto à presença majoritária das populações indígenas. Assim, e nas palavras de 
Almir Diniz (2011, p. 2), esse espaço foi marcado pela construção de um ver-
dadeiro “campo de forças [...] das práticas populares”. Portanto, é fundamental 
que esses elementos não sejam descolados das análises acerca das relações entre 

25	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 160.
26	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 161.
27	 MYSCOFSKI, Carole A. C. A. Amazons, Wives, Nuns, and Witches: Women and the Catholic 

Church in Colonial Brazil, 1500-1822. Austin: University of Texas Press, 2013. p. 10.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL352  

essas mulheres e o campo das práticas mágico-religiosas, ainda mais quando 
consideradas as suas identidades de gênero.

Em trabalho anterior, foi identificada uma importante lacuna, denomi-
nada de “o gênero silenciado”28, acerca dos estudos que tenham operacionali-
zado o conceito de gênero para a temática da feitiçaria na América portuguesa. 
Não por acaso, a historiografia brasileira interessada em analisar a formação 
histórica desse espaço e que pautou suas análises a partir das relações de 
gênero, permanece concentrada em outros campos. Vide os trabalhos de Júnia 
Furtado (2003) – que realizou um importante estudo acerca da trajetória de 
Chica da Silva –, de Leila Algranti (1993) – voltada às discussões sobre a vida 
religiosa conventual entre as mulheres na colônia –, além do livro de Suely 
de Almeida (2005), cujo foco residiu em investigar as normas religiosas e as 
práticas de subversão das mulheres que viveram nos conventos da América 
portuguesa. E, mesmo nas obras de Daniela Calainho (2008), Vanicléia Santos 
(2008) e Carolina Rocha (2015), cujo tema da feitiçaria sustentou as suas aná-
lises, ainda que com variações acerca do contexto e mesmo da documentação 
utilizada, a escolha teórica e metodológica não seguiu as teorias feministas 
– ainda que seja possível encontrá-las para o campo do fenômeno de caça às 
bruxas. Em síntese, concluímos que esses estudos não buscaram compreender 
os papéis sociais direcionados às mulheres e aos homens nesse período, bem 
como as estruturas normativas e as práticas de subversão protagonizadas por 
vários indivíduos interessados em acessar o sobrenatural através das práticas de 
feitiçaria. Trajetórias como as de Isabel Maria da Silva, Sabina e de Luduvina 
Ferreira devem ser compreendidas, enfim, como exemplos de mulheres que 
definiram as suas identidades de gênero para além da perseguição religiosa. 
O mesmo pode ser considerado para os casos envolvendo as escravas Maria e 
Joana.

No momento em que foi denunciada por Domingos Rodrigues, em outu-
bro de 1763, a escrava Maria residia na fazenda de Manoel de Souza, compadre 
do denunciante. O relato, por sua vez, foi resultado do que Caetana Tereza teria 
contado a Domingos, seu marido, referente a um episódio ocorrido por volta 

28	 REIS, Marcus Vinicius; CARGNELUTTI, Camila Marchesan. Silenciamentos sobre gênero 
na historiografia brasileira: Inquisição e feitiçaria na América portuguesa. Topoi, Rio de Janeiro, 
v. 21, n. 44, p. 331-349, Aug.  2020. p. 343. 



Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia Colonial (1763-1773) 353  

de 1745. Tratava-se da recorrência “de bexigas” – varíola29 – que teriam acome-
tido os escravos do sítio do Guamá. De modo a sanar esse surto, Caetana e a 
sogra de Domingos mandaram chamar Manoel de Souza para que ele enviasse 
uma de suas escravas para “assistir aos doentes e que mandou-lhe uma preta 
por nome Maria”30. Ao chegar na residência, a dita Maria teria comentado com 
as duas mulheres, sogra e mulher de Domingos Rodrigues, que sabia o que 
estava oculto, querendo mostrar-lhes o que realmente era. No entanto, conti-
nua a denúncia, ambas não quiseram saber do que Maria havia descoberto, mas 
a escrava teria insistido em ver Manoel de Souza, que também estava doente: 
“e recolhendo-se para uma casa escura, logo se ouviu um como terremoto que 
lhes causara grande medo e pavor e depois dele ouviram vozes desconhecidas 
falando umas com as outras e algumas pancadas no teto da casa”31. 

Saindo da casa, Maria teria afirmado às duas mulheres que o seu marido 
se encontrava curado, além de ter feito uma revelação à sogra e à mulher de 
Domingos Rodrigues: “disse mais que nos baixos da Tigioca havia então nau-
fragado um navio em o qual [...] havia de ser marido da dita sua sogra que se 
achava viva no mesmo tempo”32. A mulher e a sogra de Domingos Rodrigues 
repreenderam a preta Maria, de modo que ela não falasse mais tais declarações 
nem “se fizessem semelhantes estrondos em sua casa por parecerem coisa do 
demônio”33. Por fim, e segundo informou Domingos Rodrigues, cerca de dez 
dias após as revelações apontadas por Maria, teve-se notícia de um naufrágio 

29	 De acordo com Magali Romero Sá, as epidemias de varíola marcaram profundamente a 
Amazônia Colonial desde o século XVII, acarretando uma série de baixas nos aldeamentos 
e mesmo nas fazendas da região. Cf. SÁ, Magali Romero. A” peste branca” nos navios negrei-
ros: epidemias de varíola na Amazônia colonial e os primeiros esforços de imunização. Revista 
Latinoamericana de Psicopatologia Fundamental, v. 11, n. 4, p. 818-826, 2008. p. 818. Considerando 
a época narrada pela denúncia, ou seja, a década de 1740, pode-se dizer que o surto de varíola 
ocorrido na fazenda de Manoel de Souza corresponde à epidemia de varíola que foi informada 
pelo então governador João de Abreu de Castelo Branco, em carta enviada em 1744 para o se-
cretário do Maranhão e Ultramar. Rafael Chambouleyron, que identificou esse documento, disse 
que o “estrago fora tanto que resultou numa fuga das aldeias, em que um número elevado de 
indígenas morrera”. Cf. CHAMBOULEYRON, Rafael. ‘Formidável contágio’: epidemias, tra-
balho e recrutamento na Amazônia colonial (1660-1750). História, Ciências, Saúde-Manguinhos, 
v. 18, n. 4, p. 987-1004, 2011. p. 991.

30	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 171.
31	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 171.
32	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 172.
33	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 172.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL354  

na região de Tigioca, além “de se verificar a vinda do varão que veio a casar 
com a dita sua sogra”34.

Diferentemente dos casos levantados até o momento, a vida da escrava 
Joana, pertencente ao plantel de Gonçalo José da Costa, foi registrada pela 
visitação por práticas e rituais de caráter maléfico. O alvo havia sido a tam-
bém escrava, mas indígena, Phelypa, que morava na mesma fazenda, tendo 
apresentado um quadro de enfermidade caracterizado por tosses, “lançando da 
boca abundância de sangue”35. Todo o relato contado às autoridades inquisi-
toriais foi narrado pelo próprio Gonçalo, tendo afirmado, primeiramente, que 
o tratamento inicial para a cura foi recorrido a um boticário, tendo a indígena 
apresentado algumas melhoras. Todavia, tempos depois, a mesma Phelypa vol-
tou a apresentar as mesmas mazelas, como “dores de cabeça, febre e as dores 
insofríveis nas palmas das mãos e plantas dos pés”36. A saída encontrada por 
Gonçalo foi a de buscar por novos tratamentos, como a aplicação de “algumas 
pargas”, mas, ainda assim, sem o efeito ter sido alcançado, dando lugar a novas 
moléstias, como “tosse contínua inchaços pela cabeça, quebramento e debili-
dade dos braços, sufocamentos de coração sem que fizessem efeito algum os 
remédios”37. Diante do fracasso dos remédios e com o avançar da doença de sua 
escrava, Gonçalo começou a suspeitar da existência de malefícios, tendo pas-
sado a questionar a indígena se “alguém lhe tinha dado alguma coisa a comer 
que lhe pudesse causar aquele dano”38. Ao ser questionada, Phelypa expressou 
as suas desconfianças para com uma negra, de nome Joanna, que lhe teria ofe-
recido “uns peixes curados e que desconfiava de que naqueles peixes lhe desse 
alguma coisa má”39.

Seguindo as suas desconfianças, Gonçalo foi à procura de Joanna, que 
confirmou a relação entre as doenças apresentadas por Phelypa e a existência 
de algum malefício voltado para essa finalidade. Segundo Joanna, seu objetivo 
era o de afastar Phelypa dos seus senhores, já que eles demonstravam grande 
“agrado e inclinação” referente à indígena, o que indica, possivelmente, o pouco 

34	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 174.
35	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 191.
36	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 192.
37	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 192.
38	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 193.
39	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 193.



Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia Colonial (1763-1773) 355  

apreço dos mesmos senhores para com Joanna. De todo modo, a prática malé-
fica foi confirmada, tendo Joanna afirmado ao seu senhor que ela teria mistu-
rado aos peixes corados umas raízes chamadas de Tajá. Além disso, a mesma 
Joanna teria feito inúmeros gestos simbolizando cruzes ao redor do próprio 
corpo e algumas orações que não foram detalhadas pelo denunciante. Somente 
quando recorreu aos serviços do pároco da família, presente na freguesia de 
Santa Anna, que as moléstias da índia Phelypa foram sanadas: “e benzendo 
ultimamente com preceito ao demônio para que não perseguisse a dita índia 
ficou esta ultimamente livre de todas as dores como se nunca tivesse enfermi-
dade alguma”40.

Esses cinco registros – ou denunciações – trazidos neste trabalho servem 
como sustentação para o argumento de que as reflexões aqui propostas não 
estão preocupadas em construir uma análise acerca dos mecanismos de perse-
guição – incluindo a própria sociedade – direcionados às mulheres acusadas de 
tratar ilicitamente com o sobrenatural, incluindo aí as relações com o Diabo. 
Trata-se, na verdade, de pensar como foi construído o vínculo entre as crenças 
e práticas mágico-religiosas e as identidades de gênero por parte de algumas 
mulheres acusadas de serem feiticeiras na Amazônia Colonial.

As feiticeiras como identidade de gênero

Conforme afirmado, observamos a quase que completa ausência de estu-
dos realizados por historiadores e historiadoras no Brasil cujo tema das práticas 
mágico-religiosas na América portuguesa tenha sido articulado com a opera-
cionalização do conceito de gênero. Assim, mesmo nas obras mais clássicas do 
tema, como os trabalhos já citados de Laura de Mello e Souza (1986; 1993) e 
Daniela Calainho (2008), as análises dessas autoras não buscaram compreen-
der “quais foram os papéis sociais das mulheres e dos homens nesse período e 
como elas e eles foram alvo de normatizações e ressignificações por parte dos 
indivíduos a partir do interesse no acesso ao sobrenatural através das práticas 
mágico-religiosas”41. Se considerarmos apenas o recorte do presente trabalho, 
a Amazônia Colonial, a mesma constatação pode ser observada, uma vez que 

40	 LAPA, Livro da Visitação do Santo Ofício ao Estado do Grão-Pará – 1763-1769. p. 194.
41	 REIS, Marcus Vinicius; CARGNELUTTI, Camila Marchesan. Silenciamentos sobre gê-

nero na historiografia brasileira: Inquisição e feitiçaria na América portuguesa. Topoi, Rio de 
Janeiro, v. 21, n. 44, p. 331-349, ago./2021. p. 33.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL356  

os trabalhos de Pedro Campos e Maria Olindina, já citados anteriormente, 
partiram de outras perspectivas de análise.

Talvez a figura da feiticeira seja uma das personagens que possua o maior 
número de representações e interpretações decorrentes não apenas dos que 
diziam conviver com essas mulheres acusadas de se relacionarem com o Diabo. 
Desde o século XIX, ao menos, com a publicação de A feiticeira, do historiador 
francês Jules Michelet, essa personagem tem sido amplamente analisada pelos 
pesquisadores interessados em compreender o que se convencionou chamar 
de “fenômeno de caça às bruxas”. Ainda assim, o que se sabe dessas mulheres, 
que foram publicamente acusadas através do delito da feitiçaria, para além 
dessas representações e interpretações? Conforme defendeu Opitz-Belakhal42, 
trata-se de avaliar quais foram as “condições e dinâmicas que tornaram a per-
seguição às bruxas principalmente uma perseguição às mulheres?”. Acredita-se 
que a ressignificação desse questionamento possibilitará um olhar mais aproxi-
mado a respeito das dinâmicas de gênero, cujo fenômeno da feitiçaria e os seus 
personagens estiveram vinculados. Se a perseguição inquisitorial foi eminen-
temente masculina, se a documentação inquisitorial é permeada de relações de 
poder cuja presença dos homens é cristalina, a perseguição à feitiçaria deve ser 
repensada. Portanto, compreender essas dinâmicas de gênero significa analisar 
a documentação a partir da ótica das mulheres acusadas para, assim, ser viá-
vel pensar na existência do fenômeno de caça às bruxas também no Império 
português.

A emergência do gênero como novo campo de conhecimento se deu com 
o avançar da década de 1980 e significou, segundo Margareth Rago, a “cons-
trução social e cultural das diferenças sexuais”43. Os estudos que se utilizaram 
desse conceito foram influenciados por uma literatura interessada em repensar 
o papel dos sujeitos, defendendo a necessidade de desnaturalizarmos as iden-
tidades, bem como os conceitos que sustentam a vida social, cultural e política. 
Neste capítulo, a proposta de incorporar o conceito de gênero parte do diálogo 
com os trabalhos da historiadora Joan Scott, principalmente seu clássico artigo 
intitulado Gender: A Useful Category of Historical Analysis, de 1986. A autora 

42	 OPITZ-BELAKHAL, Claudia. Witchcraft Studies from the Perspective of Women’s and 
Gender History. Magic, Ritual, and Witchcraft, vol. 4, n. 1, p. 90-99, 2009. p. 97.

43	 RAGO, Margareth. Epistemologia feminista, Gênero e História. Santiago de Compostela: Cnt 
Compostela, 2012. p. 50.



Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia Colonial (1763-1773) 357  

pretendeu avaliar não somente quais os usos que os pesquisadores à época 
faziam do termo “gênero”, mas defender a compreensão dessa categoria deve-
ria acontecer a partir da sua historicização44.

É a partir de dois pressupostos que gênero aparece em seu trabalho: 
entendendo-o como um “elemento constitutivo de relações sociais baseadas 
nas diferenças percebidas entre os sexos”, além de “forma primária de dar sig-
nificado às relações de poder”45. A defesa de ambas as propostas, continua a 
autora, significa analisar a história da construção dos símbolos culturais refe-
rentes às mulheres e aos conceitos normativos que são estruturados de modo 
a determinar a elas uma dada função social. Joan Scott também desvincula 
a discussão do gênero das relações de parentesco, uma vez que essa catego-
ria pode ser visualizada a partir das relações de trabalho, na vida política, por 
vezes sem qualquer dependência parental. Portanto, é essencial considerar o 
gênero como uma identidade subjetiva, pois, nem sempre, homens e mulheres 
cumprem literalmente os papéis socialmente destinados ou mesmo os que são 
previstos pelas categorias analíticas até então em vigor46. Ao partir de todos 
esses pressupostos compreende-se que a adoção da categoria gênero, para além 
de um conceito, implica em perceber que as relações sociais estão intimamente 
ligadas às relações de poder, nos quais homens e mulheres se inserem de forma 
relacional em meio às “complexas conexões entre as várias formas de interação 
humana”47.

Quando é proposta a visualização e operacionalização do gênero a partir 
do tema da caça às bruxas, significa aproximar o olhar para as dinâmicas de 

44	 Será utilizada nesta tese a tradução brasileira do artigo, publicada pela revista Educação e 
Realidade, em 1995.  Segundo a autora, o primeiro viés recorrente à época consistia em descrever 
apenas os fenômenos históricos, seus personagens, sem se preocupar com grandes análises ou 
teorizações. O segundo viés, “de ordem casual”, teorizava acerca da natureza dos fenômenos, 
buscando compreender como se construíam e as motivações por trás desse processo. Numa 
crítica externa ao seu trabalho, vale apontar para a importância que esta reflexão trouxe entre 
as pesquisadoras por conta da legitimidade alcançada por Scott em meio ao universo acadê-
mico majoritariamente masculino. Cf. SCOTT, Joan Wallach. Gênero: uma categoria útil de 
análise histórica. Educação & Realidade. Porto Alegre, v. 20, n. 2, p. 71-99, jul./dez, 1995, p. 74. 
Tamanho respaldo possibilitou, segundo Margareth Rago, que posicionamentos mais radicais se 
consolidassem num universo eivado de concepções cristalizadas entre os estudiosos. Cf. RAGO, 
Epistemologia feminista, Gênero e História, p. 50.

45	 SCOTT, “Gênero: uma categoria útil de análise histórica”. p. 86.
46	 SCOTT, “Gênero: uma categoria útil de análise histórica”, p. 87-88.
47	 SCOTT, “Gênero: uma categoria útil de análise histórica”, p. 89.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL358  

gênero, cujo fenômeno da feitiçaria e os seus personagens estiveram vinculados. 
Por consequência, as mulheres feiticeiras passam a ser compreendidas como 
exemplos de mulheres que subverteram as normas pretendidas pelas estruturas 
de poder, sejam religiosas ou civis, por assumirem escolhas que fugiram aos 
preceitos definidos para o feminino por essas mesmas normas. Assim, essas 
mulheres passam a adquirir protagonismo em um fenômeno que, por décadas, 
foi analisado a partir da ótica masculina. E, por essas razões, é justificado o uso 
do conceito de “mulheres feiticeiras” como uma identidade de gênero capaz 
de possibilitar ao pesquisador da caça às bruxas ultrapassar a superfície desse 
fenômeno, valorizando, assim, as relações de poder e a agência das mulheres 
diante de um contexto amplamente repressivo. Mas, como operacionalizar o 
gênero a partir do fenômeno de caça às bruxas sem pautá-lo apenas pelos índi-
ces das perseguições?

Para Anne Barstow48, a maioria dos historiadores que se debruçaram 
no fenômeno de “caça às bruxas” não trataram de compreender o patriarcado 
como categoria histórica. Por consequência, diversas pesquisas negligencia-
ram a identidade das mulheres acusadas, entendendo-as somente como meros 
objetos de estudo. Por isso, é necessário compreender que as relações sociais 
são marcadas por relações de poder e por exercícios de dominação pautados em 
uma matriz heterossexual. Essa matriz é entendida a partir do patriarcado que, 
segundo Alison Rowlands, consiste em uma “forma historicamente específica 
de organização e exercício do poder político, legal, social, econômico e cultural 
que, geralmente (mas não exclusivamente), privilegiam os homens sobre as 
mulheres”49. 

Por sua vez, se há o reconhecimento de uma estrutura patriarcal, signi-
fica defender a existência de padrões sociais que são prescritos aos homens e 
às mulheres nos mais variados contextos – são os padrões de masculinidade e 
feminilidade. Reconhecer esses padrões também significa dizer que os papéis 
sociais são construídos historicamente, cabendo ao pesquisador analisar quais 
são os símbolos culturais e os conceitos normativos que são estruturados em 

48	 BARSTOW, Anne. On Studying Witchcraft as Women’s Story. Historiography of the European 
Witch Persecutions. Journal of Feminist Studies in Religion, v. 4, n. 2, p. 7-19, 1988. p. 19.

49	 ROWLANDS, Alison. Witchcraft and Gender in Early Modern Europe. In: LEVACK, Brian 
(org). The Oxford Handbook of Witchcraft in Early Modern Europe and Colonial America. Oxford: 
Oxford University Press, 2003. p. 453.



Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia Colonial (1763-1773) 359  

cada época de modo a determinar as funções de homens e mulheres. Além 
disso, observar a existência dessas relações de poder e o modo como elas estão 
encarnadas em estruturas normativas implica considerar a misoginia como 
conceito essencial para a compreensão do contexto de caça às bruxas. Isso 
porque essas estruturas se organizam em torno da necessidade de reafirmar o 
binômio masculino/feminino atrelado à noção de superioridade/inferioridade. 
A historiadora Elspeth Whitney, por exemplo, entende a misoginia como uma 
construção social e como “expressão cultural da desconfiança patriarcal sobre 
as mulheres”50.

Para Elspeth Whitney, é inviável descolar a bruxa da questão da sexua-
lidade e dos papéis de gênero na medida em que, a partir dos séculos XVI e 
XVII, as mulheres se tornaram “uma nova fonte potente de ansiedade social”51, 
motivada pelo peso cada vez maior da influência e do controle masculino nas 
decisões políticas atreladas às Reformas religiosas – Protestante e Católica. 
Para o contexto pós Concílio de Trento, por exemplo, Adriano Prosperi iden-
tificou uma série de debates religiosos realizados no âmbito da Igreja Católica 
que buscou reforçar a necessidade de promover uma verdadeira “eliminação 
radical da magia e da superstição”52. Retomando a autora, Whitney também 
afirmou que, diante da variedade de práticas e atividades antes consideradas 
privadas e exclusivas das mulheres – como as parteiras e as curadoras – e, com 
o avançar desse controle, elas adquiriram o maior “interesse público e as fontes 
de autonomia das mulheres tanto dentro da cultura popular quanto dentro da 
própria família foram cada vez mais truncadas e tornadas suspeitas”53. 

É importante observar, conforme sublinhou Uta Ranke-Heinemann, 
que o controle ou normatização das práticas sexuais, ou “continência sexual”, 
segundo a autora, não foi uma prerrogativa exclusiva do catolicismo, tampouco 
criada com a emergência da Igreja Católica. No entanto, ao retomarmos as 
assertivas de Prosperi, e mesmo no caminhar da leitura de Eunucos pelo reino de 

50	 WHITNEY, Elspeth. The Witch “She”/The Historian “He”: Gender and the Historiography 
of the European witch-hunts. Journal of Women’s History, v. 7, n. 3, p. 77-101, 1995. p. 80.

51	 WHITNEY, “The witch “She”/The historian “He”: gender and the historiography of the 
European witch-hunts”. p. 89.

52	 PROSPERI, Adriano. Tribunais da Consciência: Inquisidores, Confessores, Missionários. Trad. 
de Homero Freitas de Andrade. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2013. p. 381.

53	 WHITNEY, “The witch “She”/The historian “He”: gender and the historiography of the 
European witch-hunts”. p. 89.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL360  

Deus, obra da autora, é perceptível como a institucionalização do catolicismo 
resultou, dentre várias situações, na sofisticação do discurso acerca da sexuali-
dade e da necessidade em se regular os corpos femininos54. Nota-se, portanto, 
um processo de sistematização de um conjunto de normativas religiosas que, 
narra a autora, teve no ano de 1326 a posição do então papa João XXII acerca 
da existência da feitiçaria como um dos principais exemplos. Ao equiparar as 
feiticeiras à figura dos hereges, o papado confirmava a insistência de variados 
teólogos em associar a sexualidade desvirtuada das mulheres à presença do 
Diabo55.

Por outro lado, as mulheres por vezes definiram suas identidades de 
gênero para além das práticas sociais idealizadas pelo universo masculino, não 
sendo as suas trajetórias, portanto, resultado apenas das expectativas sociais 
construídas. Mary Del Priore problematizou o alcance desse padrão de femini-
lidade, destacando uma verdadeira “hipocrisia deste sistema normativo”56. Ou 
seja, embora pretendesse construir e divulgar toda uma imagem de perfeição 
moral que as mulheres deveriam seguir, foram raros os momentos em que esse 
objetivo encontrou eco entre a população. Cabe, assim, ao pesquisador, avaliar 
como esses espelhos idealizados foram, de fato, refletidos nas dinâmicas indi-
viduais ou se foram quebrados, ou mesmo deturpados, emergindo novas reali-
dades e subjetividades decorrentes das trajetórias dessas mulheres. E é a partir 
dessa problemática que surge o conceito de “mulheres feiticeiras”.

A fundamentação de que o “feminino” não é uma categoria estável e a 
necessidade de descentralizar o falocentrismo e a heterossexualidade com-
pulsória foram os principais caminhos tomados pela autora de Problemas de 
gênero. Diante dessas posições, Judith Butler defendeu que o questionamento 
da universalidade e unidade do “sujeito do feminismo” possibilitará a compre-
ensão das várias intersecções culturais, sociais e políticas que contribuem para 
a construção do sujeito “mulheres”57. Assim, ao rejeitar e romper com o cará-
ter fixo envolto da noção de “mulher”, ou mesmo da oposição binária masculino/

54	 RANKE-HEINEMANN, Eunucos pelo reino de Deus:Igreja Católica e sexualidade - de Jesus a 
Bento XVI. Rio de Janeiro: Record, 2019,  p. 202-205.

55	 RANKE-HEINEMANN, Eunucos pelo reino de Deus. p. 238.
56	 PRIORE, Mary Del. A mulher na História do Brasil. São Paulo: Contexto, 1994. p. 20.
57	 BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade. Trad. de Renato 

Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. p. 22-23.



Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia Colonial (1763-1773) 361  

feminino, compreender e utilizar o conceito de mulher feiticeira significa cons-
truir um dos caminhos a serem traçados para a realização desse objetivo – até 
como forma de analisar as múltiplas versões que a ideia de mulher possui nos 
distintos contextos. 

O interesse pelo domínio dos destinos ou mesmo em assumir determi-
nado controle sobre os corpos de terceiros através da articulação com práticas 
e rituais mágico-religiosos, podem ser considerados como aspectos principais 
para a realização das práticas supostamente que foram relacionadas às traje-
tórias de Isabel, Sabina, Luduvina, Maria e Joanna – todas elas denunciadas à 
visitação de 1763, conforme já avaliado. E, considerando a multiplicidade das 
estruturas normativas, bem como a necessidade de repensar a universalidade 
desse sujeito feminino, em que medida é possível analisar e compreender a 
relação dessas mulheres com a fama de feiticeiras a partir das dinâmicas de 
gênero que marcaram as suas vidas?

Em trabalho anterior (2020), concluímos acerca da importância em 
refletir sobre como as relações sociais são constituídas a partir das “dinâmi-
cas entre homens e mulheres diante dos mais distintos contextos históricos”58. 
E, nesse sentido, não apenas o reconhecimento das estruturas de dominação 
se faz necessário, mas, também, reconhecer quais seriam as possibilidades de 
ruptura ou subversão por parte das mulheres diante dos distintos contextos 
normativos existentes, cuja matriz heterossexual (o patriarcado) prevalece. É 
viável, portanto, uma completa subversão da matriz heterossexual? Arriscamos 
a dizer que, nos termos das teorias levadas adiante por Butler, especificamente 
em seu problemas de gênero, essa subversão ou emancipação é possível, desde 
que consideradas as próprias estruturas de poder responsáveis pela produção 
e repressão da categoria “mulheres”. Assim, e nas palavras da própria filósofa, 
somente no “interior das práticas de significação repetitiva que se torna possí-
vel a subversão da identidade”59. Não há um corpo feminino “verdadeiro” que 
esteja situado fora dos termos da lei. Por isso, a subversão pensada pela autora 
só é viável na medida em que a própria lei se vira contra si mesma, revelando 
inconsistências, questionamentos e “metamorfoses inesperadas”.

58	 REIS, M.; CARGNELUTTI, C. A dominação masculina em questão: emancipação das mulhe-
res e pensamento feminista. Revista Ártemis - Estudos de Gênero, Feminismos e Sexualidades, [S. l.], 
v. 29, n. 1, p. 260–278, 2020. p. 276.

59	 BUTLER, Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade. p. 22-23



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL362  

Considerando a segunda metade do século XVIII, essa possibilidade de 
subversão por parte dessas mulheres feiticeiras, embora deva ser observada, 
esbarra na problemática do anacronismo. Isso ocorreria, por exemplo, caso as 
redes de solidariedade e/ou resistência construída pelas mulheres fossem consi-
deradas como indícios de um movimento feminista que ganharia maturidade a 
partir do século XIX. Essa abordagem representaria o emprego desse conceito 
de forma atemporal, a-histórica, sem refletir no seu uso para analisar contextos 
históricos específicos. E, no caso deste trabalho, sem atentar para o peso que 
as instituições de poder, notadamente o Tribunal do Santo Ofício, adquiriram 
durante esse período. A Inquisição influenciava a vida social dos indivíduos ao 
buscar controlar as consciências e a religiosidade, além de delimitar as maneiras 
como devia se dar a interação entre as mulheres. Sob a esfera da engrenagem 
punitiva dos Estados Católicos europeus, encabeçada pela Inquisição, os laços 
de familiaridade e de sociabilidade estabelecidos pelas mulheres adquiriram 
limites claros quando essa “complexa máquina inquisitorial”60 foi colocada em 
funcionamento. Por outro lado, não se quer dizer com isso que os historiadores 
devem aceitar a mulher como uma categoria naturalizada e homogênea, mas 
problematizar essas estruturas compulsórias que corroboravam para a estabili-
dade dos papéis dela esperados61.

Assim, não se trata de pura negação das categorias culturais. Não se falava 
em gênero no período Medieval, tampouco no século XVIII, mas, ao mesmo 
tempo, seria equivocado generalizar a ideia de feminino e masculino para 
ambos os períodos, visto o risco de cair na mera reprodução dos ideais e dis-
cursos que sustentaram ambas as noções à época. Por essas razões, o presente 
trabalho defende a ideia de desnaturalizar essa construção para, assim, analisar 
as subjetividades, as práticas e as atitudes que corroboraram essa construção 
ou, mais ainda, fugiram à regra, na medida em que buscaram a emancipação 

60	 VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. p. 289.

61	 Segundo Merry Wiesner-Hanks, a inserção dos historiadores no universo conceitual do gênero, 
possibilitou uma ênfase maior na problematização da “mulher” como uma categoria estável. Nas 
suas palavras, “na medida em que os historiadores das mulheres enfatizaram mais as diferenças 
entre as mulheres e se tornaram cada vez mais autocríticos, começaram a se perguntar se ‘mulher’ 
era uma categoria analítica válida”. Cf. WIESNER-HANKS, Merry E. Gender and History. 
New perspectives on the past. Malden, Massachusetts: Blackwell Publishers, 2001, p. 5. Por 
essa razão, cabe considerar não apenas o fato das estruturas de gênero variarem conforme os 
contextos históricos, mas, também, os padrões de masculinidade e feminilidade e as práticas de 
subversão protagonizadas pelos indivíduos diante da normatização vigente.



Identidades de gênero, práticas mágico-religiosas e Inquisição na Amazônia Colonial (1763-1773) 363  

nos moldes do que salientou Judith Butler. Assim, trata-se de compartilhar do 
entendimento de que a mulher feiticeira sempre foi a “Outra”62, não somente 
para as autoridades civis e religiosas, mas, também, para os interessados em 
acusá-las diante do Santo Ofício. Defender a existência dessa identidade de 
gênero implica na defesa das subjetividades, das relações sociais e do modo 
como cada mulher – Isabel, Sabina, Luduvina, Maria e Joanna – entendeu 
e construiu seu gênero em meio a cada realidade vivenciada, uma vez que o 
gênero não é somente uma “criação discursiva”63.

62	 BLÉCOURT, Willem. Early modern European witchcraft. Reflections on witchcraft and gen-
der in the Early Modern Period. Gender & History, v. 12, n. 2, p. 287-309, 2000. p. 302.

63	 ROPER, Lyndal. Oedipus and the Devil. Witchcraft, sexuality and religion in early modern 
Europe. London: Taylor & Francis e-Library, 2005. p. 26.





CAPÍTULO 16

CASAMENTO E FAMILIATURA DO SANTO 
OFÍCIO NA AMAZÔNIA COLONIAL

Marília Cunha Imbiriba dos Santos1

Durante quase três séculos, o Tribunal do Santo Ofício ultrapassou as 
várias dificuldades e obstáculos que lhe surgiram nesse longo período. 
Um dos pilares da preservação do Tribunal foi justamente a sua estru-

tura orgânica e a possibilidade que abria à população de associar-se, em vários 
níveis, a uma instituição que garantia promoção e distinção social, segundo as 
dinâmicas da economia da mercê.2 

O grande número de cartas de familiar do Santo Ofício criou uma base 
social de apoio à Inquisição. Importa sublinhar que, naquela sociedade de 
Antigo Regime3, ser tido por nobre, ter e ser de conhecimento público que 
se tinha sangue limpo, alcançar um estatuto honrado e ascender socialmente 
era um desejo e objetivo partilhado pela generalidade dos indivíduos; a que 
se chegava, em grande medida, após um longo percurso de serviços prestados 
à Coroa, às vezes por mais de uma geração e, onde, geralmente, se procedia a 

1	 Doutora em História dos Descobrimentos e da Expansão – Universidade de Lisboa. 
Investigadora Integrada ao Centro de História da Faculdade de Letras da ULisboa. Membro do 
Grupo de Pesquisa População, Família e Migração na Amazônia. 

2	 MAROCCI, Giuseppe & PAIVA, José Pedro, História da Inquisição Portuguesa 1536-1821, Ed. 
A esfera dos livros, Lisboa, 2016 [2013], p. 249 

3	 Época da História compreendida entre o Renascimento e as grandes revoluções liberais que 
corresponde, grosso modo, à Idade Moderna. Socialmente, o Antigo Regime caracteriza-se por 
uma estrutura fortemente hierarquizada, politicamente, corresponde às monarquias absolutas e, 
economicamente, ao desenvolvimento do capitalismo comercial.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL366  

inquirições na genealogia familiar e inspeções cruzadas nas habilitações rece-
bidas por diferentes instituições.

Sendo a Inquisição uma instituição fortemente marcada pelas regras 
canônicas, o topo de sua hierarquia era ocupado por clérigos; porém, admi-
tiam-se agentes leigos para ocupar alguns cargos e exercer algumas funções. 
Pertencer à Inquisição, instituição vinculada à monarquia, possibilitava alcan-
çar um estatuto de nobreza, que não era de sangue, mas uma nobreza de ser-
viço, o que não deixava de ser almejado pelos indivíduos. 

Os requisitos exigidos pelo Tribunal, para aqueles que quisessem ocupar 
o posto de familiar do Santo Ofício, estão definidos nos regimentos inquisito-
riais. Era um cargo que não tinha como condição para sua ocupação o ser ecle-
siástico – como os cargos de Deputado, Qualificador, Notário e Comissário. 
Para ser familiar do Santo Ofício, portanto, assim como médico, cirurgião, 
alcaide e porteiro,4 não sendo necessário ser sacerdote; passam a ser denomi-
nados “oficiais leigos do Santo Ofício”.

Esses leigos deveriam ter sangue limpo,5 pelo que as suas admissões deve-
riam ser precedidas de um processo de habilitação que incluía uma inquirição 
de genere.6 Esses processos eram mais ou menos rigorosos e começavam com 

4	 Regimento do Santo Ofício (séculos XVI-XVII). Revista do IHGB, Rio de Janeiro, 392, p. 281-
350, jan./mar 1996.

5	 O Estatuto de Toledo de 1449 que impedia os novamente convertidos ao catolicismo e os consi-
derados sangue infecto – judeus, mouros, negros – de ocuparem os cargos municipais, parece ser 
o precursor dos estatutos de limpeza de sangue na Península Ibérica. Em Portugal não se pode 
determinar exatamente quando os estatutos de limpeza de sangue foram instituídos; no entanto, 
é sabido que paulatinamente eles foram sendo adotados pelas instituições, tendo sido as Ordens 
Regulares no século XVI as primeiras a incorporar a limpeza de sangue ao seu sistema de re-
crutamento. Nas Ordens militares os estatutos de limpeza de sangue foram adotados a partir de 
1570 com a Bula Ad Regie Majestatis, que também trazia a limpeza de ofício (esta última será 
dispensada para o cargo de familiar do Santo Ofício, mas exigida nas Ordens Militares). Sendo 
assim, a limpeza de sangue passa, também, a ser um elemento de distinção social. Cf. OLIVAL, 
Fernanda, “Rigor e interesses: os estatutos de limpeza de sangue em Portugal”, Caderno de 
Estudos Sefarditas, n. 4, 2004, p. 151-159.

6	 Inquirição, como o próprio nome indica, pressupõe inquérito, interrogatório, averiguação e in-
vestigação. Genere provem do Latim genus,-eris, que significa nascimento, raça e pressupõe um 
“nascimento nobre”. Inquirições de Genere eram, pois, inquéritos à ascendência que tinham por 
finalidade provar a limpeza de sangue dos candidatos à vida clerical (ou a outros cargos que 
exigiam comprovação de limpeza de sangue e geração) e que davam origem a processos organi-
zados para prova de determinada ascendência dos interessados, com vista ao ingresso em deter-
minado cargo. Nesse sentido, para tomar posse de um benefício dentro da diocese ou um cargo 
no Tribunal do Santo Ofício, era necessário se tornar previamente “habilitado”, ou seja, sem ser 
submetido a rigoroso inquérito cuja conclusão provasse ser cristão-velho, sem mistura de judeu 
ou outra raça. Esse inquérito estendia-se aos pais e avós. 



Casamento e familiatura do Santo Ofício na Amazônia Colonial 367  

uma petição – requerimento – do candidato onde constava o seu nome com-
pleto, filiação, naturalidade e dos seus ascendentes, dados do casamento, da 
esposa e ascendentes da esposa. Constava também desse requerimento a ocu-
pação/profissão e o estatuto social do candidato; ou seja, a forma como provia 
o seu sustento e menção ao desejo de servir a Deus como familiar do Santo 
Ofício. Então, o próprio candidato pede para mandar “proceder as diligencias do 
Estilo” para confirmar que possuía os pré-requisitos necessários para ser pro-
movido como familiar do Santo Ofício. 

Após o requerimento ser entregue na Mesa do Conselho, o passo seguinte 
era verificar se o candidato não tinha nenhum processo a correr ou se já tivera 
algum que correra nas sedes dos outros tribunais do Reino. Se não fossem 
encontradas culpas acerca do candidato e seus ascendentes, era escolhido um 
clérigo que fosse comissário do Santo Ofício na localidade de morada do can-
didato (ou lugar próximo) e era-lhe enviada uma comissão ordenando-lhe 
que fizesse as diligências necessárias. Se o lugar de morada do candidato não 
fosse o mesmo local de nascimento, comissários também eram enviados a esses 
locais com a incumbência de proceder às diligências. 

Os comissários deviam apurar se o candidato era de boa vida e costumes, 
de bom procedimento e segredo. Nessa comissão estabelecia-se o número de 
testemunhas que deviam ser inquiridas sob juramento dos Santos Evangelhos, 
bem como detalhava-se o interrogatório que a estas deveria ser feito. As teste-
munhas deviam ser pessoas de crédito, cristãs-velhas, sem grau de parentesco 
ou inimizade com o habilitando. Apurava-se se o comportamento do habili-
tando era adequado de modo a não causar escândalo na comunidade, se sabia 
ler e escrever, se vivia abastadamente, se tinha capacidade para ser encarregado 
de negócios de importância e segredo.

Para casar, o familiar deveria pedir autorização ao Santo Ofício; man-
dando, antes do casamento, toda a documentação de sua futura esposa para ser 
procedida a respectiva habilitação e, só depois de concedida a licença, compro-
vando-se a qualidade da futura esposa, o Santo Ofício consentia o casamento. 
Se já fossem casados, a habilitação da esposa corria com a do marido, e eram 
habilitados concomitantemente. A obrigação, portanto, do familiar do Santo 
Ofício era, antes de casar-se, pedir a verificação e habilitação de genere para 
sua futura esposa. Procedidas as verificações e confirmando-se a “limpeza e 
pureza”, o Santo Ofício autorizava o casamento, conforme o Regimento:



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL368  

Quando algum oficial, ou familiar do Santo Ofício fizer em mesa saber 
aos Inquisidores como trata de se casar, eles pedirão o nome da mulher e 
de seus pais, e avós, e da terra donde são naturais, e moradores, e lhe dirão, 
que não deve receber se até a mesa lhe ordenar o que convém fazer nesta 
matéria; e logo lhe mandarão tirar informação da limpeza de sangue, na 
forma que no título primeiro deste livro, §4° se dispõem; e, sendo aprovada 
no Conselho, lhe dirão que pode casar com ela livremente, e não sendo, 
lhe dirão que se casar não pode ser oficial do Santo Ofício. E casando 
alguns deles sem dar conta primeiro na mesa, os Inquisidores o suspende-
rão de seu ofício, até se fazer a sobredita informação; e sendo aprovada no 
Conselho, lhe será levantada a suspensão; e sendo reprovada, será privado 
do ofício que tiver. 7

No entanto, mesmo com a clareza observada no Regimento do Santo 
Ofício, a propósito desta matéria, percebemos que muitos dos familiares que 
pediram habilitação sendo moradores no Grão-Pará e Maranhão8, casaram 
primeiro e só pediram habilitação da esposa depois. Assim procedeu José 
Rodrigues Lima, que se casa antes de pedir a habilitação da noiva. Este só 
pedirá a habilitação da esposa três anos depois do casamento, a 23 de abril de 
1762. José Rodrigues Lima alega ter contratado matrimônio com Maria Josefa 
no período em que faltava o Santo Ofício remeter sua carta de familiar. Essa 
carta foi passada a 11 de agosto de 1759; e como o casamento já estava con-
tratado, foi solenizado, já que era importante cumprir o protocolo celebrativo. 9

Outro familiar do Santo Ofício, Elias Caetano de Mattos, faz o reque-
rimento pedindo a habilitação de sua esposa depois de já ter casado, como 
podemos ver no trecho transcrito da petição de 30 de setembro de 1749:

Diz Elias Caetano de Matos natural da cidade de Lisboa e Familiar do 
Santo Ofício, que ele passou a residir na cidade e capitania do Pará, aonde 
se tem estabelecido com casa, roças e escravos, e desejando para bem da 
sua alma e da sua pessoa tomar estado, se ajustou para casar com hua filha 

7	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Tribunal do Santo Ofício, Inquisição de Lisboa, livro 987, 
Regimento do Santo Ofício da Inquisição dos Reinos de Portugal, Regimento de 1640, Título 
III Livro 1.

8	
9	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 84, doc. 1237, 

Habilitação de José Rodrigues Lima.



Casamento e familiatura do Santo Ofício na Amazônia Colonial 369  

de Manoel da Costa Couto em o princípio do ano de 1748 com tenção 
de haver primeiro as licenças que na sua carta de Familiar da Santa Casa 
se recomendam. Mas como se retardou por muitos meses a monção dos 
navios e neste tempo lhe sobreveio uma enfermidade em que padeceu 
muitas faltas de assistência, atendendo a isto e aos desgovernos que então 
conheceu da sua casa em mãos de índios, e não menos aos perigos em que 
estava de incontinência entre índios, tudo gente rústica e de poucas obri-
gações. Como também a ter a mulher, com que se tinha contratado, dois 
irmãos sacerdotes, e ser a sua família geralmente bem opinada na sangui-
nidade honra e costumes, sem nem rumor de infâmia, se resolveu a recebe-
-la, como com efeito a recebeu em facie Ecclesia no dia 18 de maio deste 
presente ano de mil setecentos e quarenta e nove, com a licença presumpta 
do Santo Tribunal, que em tais circunstâncias não deixaria de concede-la, 
deixando devolutas as suas diligências para depois da celebração do matri-
monio: do que tudo o suplicante da parte, e pede a Vossa Eminencia pelo 
amor de Deus, se sirva de admitir a habilitar-se pelo Santo Tribunal a dita 
sua mulher, mandando fazer todas as diligências necessárias para esse fim. 
Declara o suplicante que a sua mulher é natural da Cidade do Pará [...]10.

As desculpas de que se valeram os familiares para contrair matrimônio 
sem pedir a habilitação de suas noivas eram diversas: doenças, distância, atraso 
nos navios, além de alegarem saber que a esposa “era de boa geração”. Importa 
sublinhar que se casar antes de pedir a habilitação da esposa poderia signifi-
car um grande risco para os peticionários, como foi o caso de João Monteiro 
Correa. Este habilitando era negociante de grosso trato, com cabedal estimado 
em mais de 400 mil réis. O Comissário responsável pela habilitação de João 
Monteiro Correa informa que o habilitando tem grande capacidade e poderia 
ter líquido 400 mil réis só no Grão-Pará e sabia que no Reino tinha muito 
mais. Em menos de um ano ele é habilitado. Quatro anos depois de aprovada a 
habilitação, o já familiar do Santo Ofício casa-se sem pedir prévia habilitação 
e relata na petição inicial de 16 de maio de 1741:

Em 12 de dezembro de 1738 na dita cidade [de Belém do Pará] três 
rebuçados lhe deram sem causa varias cutiladas chegando aos fins da vida 

10	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 1, doc. 3, Habilitação de 
Elias Caetano de Matos.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL370  

em cujo estado advertido por várias pessoas, recebesse D. Margarida de 
Mesquita, filha natural de Phelipe Coelho, já falecido, de quem ele supli-
cante era curador, aliás que sem duvidas o matavam seus parentes, forçado 
deste grande medo de que a justiça o não podia em semelhante terra o 
livrar, com efeito a recebeu sem licença deste tribunal e porque esta é a 
suma verdade de que dá conta pede [...] seja servido pelo amor de Deus 
mandar-se lhe entregar a sua carta para continuar no seu exercício proce-
dendo as diligências costumadas [...]11.

Apesar das agressões sofridas e de ter sido praticamente “obrigado” a 
casar com D. Margarida de Mesquita, natural de Belém do Pará, o familiar 
João Monteiro Correa não mandara fazer as averiguações antes do casamento. 
Por esse motivo, a sua carta de familiar ficou suspensa até serem aprovadas 
as diligências. Inesperadamente, D. Margarida tinha um avô paterno cristão-
-novo, ficando a situação do requerente, bem como de sua esposa, cada vez 
mais complicada, como se demonstra pelo documento emitido pelo Secreto do 
Santo Ofício em 12 de outubro de 1750: 

No reportório geral de Judaísmo desta Inquisição se acha reportado a folha 
676 v. Julio Coelho, ourives do ouro, meio christão novo, natural e morador 
em Lisboa, onde faleceu. Testemunha Gaspar da Costa de Mesquita 25 de 
janeiro de 1683; D. Ignes Maria Telles 16 de novembro de 1702 ambas as 
testemunhas o dão morto violentamente, e a segunda diz que o mataram 
indo acodir a um seu filho em uma briga, e o confrontara por casado com 
uma filha de um Familiar, e ambas depõem de declaração formal de juda-
ísmo, e não há mais cousa alguma neste secreto contra o dito Julio Coelho, 
nem contra as mais pessoas na petição retro confrontadas [...].12

Essa particularidade tornou a tramitação processual mais complexa. Por 
isso, nove anos depois da petição para habilitar a esposa ser apresentada, o 
processo ainda não havia sido concluído, conforme se observa pelo documento 
supracitado datado de 1750. Para melhor percepcionar essas dificuldades, as 

11	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 67, doc. 1251, 
Habilitação de João Monteiro Correa.

12	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 67, doc. 1251, 
Habilitação de João Monteiro Correa.



Casamento e familiatura do Santo Ofício na Amazônia Colonial 371  

diligências são reprovadas em março de 1751, com os dizeres “há grande pre-
sunção de ser cristã-nova por seu avô paterno Julio Coelho”, “reprovada por 
impureza de sangue de seu avô paterno”. Esse despacho motivou um grande 
debate entre os deputados do Conselho Geral do Santo Ofício, colocando-se 
então a seguinte questão: Se o familiar contrai matrimônio antes do reconhe-
cimento de “limpeza de sangue” de sua esposa, caso o pedido da sua habilitação 
seja indeferido, a carta de familiar do marido deve ser revogada ou não?

Depois de um intenso debate entre os cinco deputados do Conselho 
Geral que estavam julgando o caso, dois deles votam por reprovar as diligên-
cias da mulher e revogar a carta de familiar do Santo Ofício de João Monteiro; 
e três votaram por reprovar as diligências de D. Margarida, mas não revogar a 
carta de familiar. Os três deputados do Conselho Geral decidem que se deve 
colocar a declaração de reprovação das diligências na capa das inquirições de 
João Monteiro Correa, para que os filhos desse casamento não pudessem habi-
litar-se, mas não revogam a sua carta de familiar.

Esse caso que acabamos de trazer à colação parece ter sido exceção à 
regra já que, dentre o grupo de 69 familiares estudados13, a maior parte deles 
habilitou-se ainda em solteiros; e entre os 17 familiares que casaram depois, 
14 fizeram-no antes de tirar as devidas licenças pelo Tribunal do Santo Ofício. 
Em todos eles, à exceção da esposa de João Monteiro Correa, todas as con-
sortes foram habilitadas pela Inquisição. Tal como já fizemos menção, João 
Monteiro Correa não perdeu a habilitação que já tinha conquistado em virtude 
de sua esposa ter sido reprovada no processo de habilitação. 

Algo completamente paradoxal aconteceu com os candidatos que pediam 
habilitação, sendo já casados, e foram encontrados impedimentos durante o 
processo de habilitação de suas esposas. Foi o caso de Francisco da Cunha 
de Thoar que pediu habilitação em dezembro de 1733, mas não conseguiu 
habilitar-se porque, no meio do processo de habilitação, casou-se com pessoa 
em que pairava a fama de “sangue infecto” e, portanto, neste caso, ambas as 
habilitações são recusadas. 14

13	 Cf. SANTOS, Marília Cunha Imbiriba dos. Família, trajetórias e Inquisição: Mobilidade social 
na Amazónia Colonial (c. 1672 - c. 1805). Tese (Doutorado em História) – Faculdade de Letras, 
Universidade de Lisboa, Lisboa, 2020.

14	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 56, doc. 865, Habilitação 
de José Paulino da Cunha. (onde estão apensas as diligências para Francisco da Cunha Thoar).



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL372  

Situação oposta é vivenciada pelos homens que casam com mulheres 
já habilitadas pela Inquisição. É o caso de Francisca Xavier de Sequeira e 
Queiros, viúva de um familiar do Santo Ofício15. Ao casar-se novamente com 
Amândio José de Oliveira Pantoja que pretendia ser familiar;16 as inquirições 
não incluem nada relacionado com D. Francisca; o que, teoricamente, econo-
mizaria em tempo e dinheiro (já que os candidatos pagavam todos as deslo-
cações e diligências à Inquisição). Dizemos “teoricamente” porque Amândio 
teve outros problemas em sua habilitação que acabaram acarretando grande 
demora e maior investimento financeiro17.

Caso bem interessante, também, é a habilitação de Maria de Jesus 
Gularte. Em maio de 1757, o familiar Bartholomeu Ferreira pede para o Santo 
Ofício proceder às diligências de sua futura esposa Maria de Jesus.18 O pro-
cesso demora dois anos para ser aprovado, por hipotética incúria do próprio 
Santo Ofício, já que nas inquirições não encontramos acontecimentos justi-
ficativos de tal demora. Fato é que mesmo sendo aprovadas as diligências de 
Maria de Jesus Gularte, o familiar Bartholomeu Ferreira resolve consorciar-se 
com outra mulher.

Nove anos se passam entre a aprovação da habilitação e uma nova peti-
ção inicial onde consta Maria de Jesus casada com o candidato a familiar 
Manuel Antonio Gomes de Castro. Nessa segunda habilitação, muitas teste-
munhas relatam que Maria de Jesus estava acertada para casar com o familiar 
Bartholomeu Ferreira, e, por uma demora em sair os papéis do Santo Ofício, 
Bartholomeu ajustou casamento com outra mulher. O pai de Maria de Jesus, 
indignado com a demora do Santo Ofício e com a desfeita de Bartholomeu, 
assim que recebe a carta de aprovação de sua filha, sai pela cidade mostrando 
a todos. É o que diz, por exemplo, a testemunha José Alvares Serrão no dia 25 
de agosto de 1769:

15	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 9, doc. 155, Habilitação 
de Gonçalo Pereira Viana.

16	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 1, doc. 10, Habilitação 
de Amândio José de Oliveira Pantoja.

17	 As trajetórias de Francisca Xavier de Siqueira e Queirós e Amandio José de Oliveira Pantoja 
são esmiuçadas em: SANTOS, Marília Cunha Imbiriba dos. Família, trajetórias e Inquisição: 
Mobilidade social na Amazónia Colonial (c. 1672 - c. 1805). Tese (Doutorado em História) – 
Faculdade de Letras, Universidade de Lisboa, Lisboa 2020.

18	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 5, doc. 95, Habilitação 
de Bartholomeu Ferreira.



Casamento e familiatura do Santo Ofício na Amazônia Colonial 373  

[...] E do quarto artigo disse que a dita mulher do habilitando he filha legi-
tima dos pais acima nomeados, e por tal sempre foi tida e havida e reputada 
e sabe pelo lho dizer o capitão Manuel Cardoso Gularte pai da mulher do 
habilitando que tinha falado a Bartholomeu Ferreira para casar com a dita 
sua filha e que ele respondera, que mostrando-se desempedida pelo Santo 
Ofício não teria dúvida, e com efeito depois de passar tempo bastante, 
mostrara o dito pai a ele testemunha uma certidão do Santo Tribunal, na 
qual se declarava e determinava que podia a dita D. Maria Gularte contrair 
o dito matrimonio com o dito Bartholomeu Ferreira, por se achar sem 
impedimento da parte do Tribunal a qual certidão ao parecer dele testemu-
nha era verdadeira e mais não disse a este [...].19

O que pensava aquele pai ao exibir a habilitação de sua filha? Muito 
provavelmente acabar com rumores de “algum defeito” que pudesse ter nas-
cido da demora do Santo Ofício em habilitar Maria de Jesus e do casamento 
de Bartholomeu com outra. Pensava este pai num melhor casamento para 
sua filha? Vislumbrava melhores alianças sociais? Almejava um atestado de 
limpeza de sangue para a família? Não sabemos, mas a história de Maria de 
Jesus Gularte dá-nos pistas acerca da importância e do poder de quem possuía 
uma habilitação do Santo Ofício; e nesse caso, tanto para homens quanto para 
mulheres.

Nesse sentido, o casamento, paradoxalmente, poderia ser um facilitador 
no acesso às habilitações, quando as esposas já estão habilitadas, ou um motivo 
de entrave, como foi no caso de João Monteiro Correa e Francisco da Cunha 
de Thoar. Pensamos, portanto, que as decisões tomadas pelo Tribunal do Santo 
Ofício podem cumprir um duplo papel: em uma face garantem prestígio e 
distinção (aos que se habilitam), em outra face exclui e estigmatiza (os não 
habilitados, bem como os processados e condenados nos processos inquisito-
riais). E, sendo o casamento uma variável importante na conquista da carta de 
familiar, importa saber quem eram essas mulheres habilitadas pela Inquisição, 
sendo moradoras no Grão-Pará e Maranhão.

19	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 216, doc. 1271, 
Habilitação de Manoel António Gomes de Castro.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL374

As mulheres habilitadas

Esse item tem como objetivo analisar o perfil sociológico das esposas, ou 
candidatas a esposa, dos familiares do Santo Ofício que atuaram no Grão-
Pará e Maranhão entre 1734 e 1805 (datas da aprovação da primeira e última 
habilitação de mulheres).

Se a maioria dos familiares do Santo Ofício, habilitados pela Inquisição 
de Lisboa, que atuaram no Grão-Pará e Maranhão, eram reinóis, a maioria 
das mulheres habilitadas pela Inquisição (para serem esposas ou futuras espo-
sas destes homens) eram nascidas no Grão-Pará e Maranhão. Portanto, como 
podemos perceber no quadro a seguir, 64,29% das mulheres habilitadas pela 
Inquisição eram nascidas na Amazônia Colonial.

Quadro 1 – Naturalidade das mulheres habilitadas pelo Santo Ofício moradoras no Grão-Pará 
e Maranhão20

Os dados apresentados permitem dizer que os homens reinóis con-
traem matrimônio, principalmente, com mulheres da terra. Por outro lado, 
se observamos a naturalidade dos pais dessas mulheres, podemos perceber 

20 Quadro elaborado pela autora com base nas Habilitações para familiar do Santo Ofício do Grão-
Pará e Maranhão trabalhadas na tese de doutoramento, depositadas no Arquivo Nacional da 
Torre do Tombo. Cf. SANTOS, Marília Cunha Imbiriba dos. Família, trajetórias e Inquisição: 
Mobilidade social na Amazónia Colonial (c. 1672 - c. 1805). Tese (Doutorado em História) – 
Faculdade de Letras, Universidade de Lisboa, Lisboa, 2020.



Casamento e familiatura do Santo Ofício na Amazônia Colonial 375  

alguma endogamia oculta21 nesses casamentos. Com isso queremos dizer que 
os migrantes portugueses buscavam consorciar-se com mulheres que, apesar 
de terem nascido no Grão-Pará e Maranhão, eram filhas de pais nascidos no 
Reino, e, quase sempre, sogros e genros provinham da mesma localidade ou 
localidades bem próximas em além-mar. 

Portanto, podemos perceber que mulheres naturais da terra, casadas com 
reinóis, poderia denotar um perfil exogâmico; e, no entanto, sendo filhas de pais 
também reinóis, indica-nos uma endogamia oculta nos casamentos realizados. 

Por outro lado, não podemos esquecer que estamos trabalhando com 
um universo muito especial de imigrantes no Pará, precisamente candidatos 
a familiar do Santo Ofício que, em grande medida, forneciam um atestado de 
pureza de sangue; e, justamente por isso, não podemos deixar de pensar que 
homens portugueses poderiam procurar casamento com mulheres filhas de 
pais portugueses para ter uma menor possibilidade de impureza no sangue (já 
que a mulatice e ter “parte de gentio da terra” poderia ser um entrave para a 
conquista da carta de familiar).

É o caso de Manuel Pedro Nunes, assistente e morador na cidade de 
Belém, capitania do Pará, natural da freguesia de Nossa Senhora do Socorro, 
cidade de Lisboa, que contrai matrimônio em Belém do Pará com Maria 
Jacinta de Jesus, natural daquela cidade. No entanto, os pais de Maria Jacinta, 
João Guilherme Roiz e Joanna Margarida Rosa eram naturais ele da fregue-
sia da Penna e ela da freguesia dos Anjos, ambos naturais de Lisboa, mesma 
cidade do genro Manuel Pedro Nunes, familiar do Santo Ofício no Pará.22

Também podemos identificar endogamia oculta no matrimônio do fami-
liar do Santo Ofício João Ferreira Toquinho e de dona Catharina da Silva. 
Ele era lavrador e contratador de madeiras, pede habilitação em 22 de abril de 
1785; natural da freguesia de São Salvador de Touquinho, termo de Barcelos, 
arcebispado de Braga. Casa-se com dona Catharina da Silva, nascida em Belém 

21	 O conceito de endogamia oculta seria um padrão nupcial ainda endogâmico do ponto de vista 
étnico-cultural, mas não endogâmico do ponto de vista formal. Por exemplo, homens reinóis 
casavam com mulheres nascidas no Brasil, porém filhas de reinóis e muitas vezes estes pais 
reinóis eram da mesma cidade, vila ou província portuguesa que o noivo. Portanto, ainda que os 
noivos tenham nascido no Brasil (ou um dos noivos) há uma endogamia oculta porque no plano 
étnico-cultural os cônjuges eram reinóis.

22	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 145, doc. 1464, 
Habilitação de Manuel Pedro Nunes.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL376  

do Grão-Pará. Em um primeiro momento podemos pensar que noivo reinol 
e noiva nascida no Grão-Pará nos coloca diante de um casamento exogâmico, 
onde noivos são de origens diferentes; no entanto, ao analisarmos a origem da 
parentela de dona Catharina da Silva, percebemos que embora a cônjuge fosse 
natural do Grão-Pará, toda a sua família (incluindo pais, avós e bisavós) era 
originária de Portugal; caracterizando o que convencionou-se chamar endo-
gamia oculta.23

Feliciano José Gonçalves na Igreja da Sé na cidade de Belém do Pará, 
aos quinze dias do mês de agosto de 1784, casa-se com Maria Rosa, natural 
de Belém do Pará. No entanto, o pai de Maria Rosa, chamado Caetano José 
Gomes, não só era nascido no Reino, como também era natural da mesma 
cidade do genro: Lisboa; e moraram na mesma freguesia de São Nicolau. Na 
habilitação para familiar do Santo Ofício de Feliciano, as mesmas testemu-
nhas que relataram conhecer o genro conheceram, também, o sogro. O mesmo 
ocorre com João Gomes Pereira Viana, familiar do Santo Ofício casado com 
Dona Rosa Maria Michaela Viana. Dona Rosa Maria é nascida em São Luís; 
mas seu pai, Manuel Luís Viana é nascido na mesma comarca do genro, em 
Viana do Minho.

23	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 164, doc. 1390, 
Habilitação de João Ferreira Touquinho.



Casamento e familiatura do Santo Ofício na Amazônia Colonial 377

Quadro 2 – Naturalidade dos pais das mulheres habilitadas pela Inquisição no Grão-Pará e 
Maranhão24

Podemos perceber, ainda, que estes “sogros” eram provenientes principal-
mente da província da Estremadura; e, portanto, poderiam já ter participado 
da rede de sociabilidades destes habilitandos que faziam “migração intermédia” 
em Lisboa.25

24 Quadro elaborado pela autora com base nas Habilitações para familiar do Santo Ofício do 
Grão-Pará e Maranhão trabalhadas na tese de doutoramento já citada anteriormente, deposita-
das no Arquivo Nacional da Torre do Tombo.

25 Sobre a migração intermédia feita pelos familiares do Santo Ofício reinóis, conferir SANTOS, 
Marília Cunha Imbiriba dos. Família, trajetórias e Inquisição: Mobilidade social na Amazónia 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL378

Para além da naturalidade do sogro e do genro, outra questão é inte-
ressante para que possamos perceber as particularidades das redes de socia-
bilidades tecidas entre os dois pontos do Império Português: a ocupação 
sogro-genro. Em nosso estudo, percebemos que muitos dos genros tinham a 
mesma ocupação dos seus sogros. Foi o caso do familiar do Santo Ofício João 
Monteiro Correa e do seu sogro Felipe Coelho Santiago; ambos eram comer-
ciantes na praça de Lisboa, migrando depois para o Grão-Pará, onde viviam 
“de suas mercancias”. 

Por outro lado, entre os familiares do Santo Ofício nascidos no Grão-Pará 
e Maranhão, a preferência era o consórcio com filhas de homens ligados às ati-
vidades agropecuárias (lavouras, roças, engenhos). É o caso de Amândio José 
de Oliveira Pantoja, familiar do Santo Ofício nascido no Grão-Pará, que con-
trai núpcias com Francisca Xavier de Sequeira e Queirós, filha de Francisco de 
Sequeira e Queirós, grande proprietário de terras na região do baixo Tocantins 
entre os rios Moju e Acará na capitania do Pará. O mesmo é observado em 
Antônio Correa Furtado de Mendonça, familiar do Santo Ofício nascido em 
São Luís, casado com Maria Clara de Jesus Nogueira, filha de Caetano Lopes 
de Figueiredo, um grande proprietário de terras da Ribeira do Itapecuru.

Quadro 3 – Ocupação dos pais das mulheres habilitadas pelo Santo Ofício moradoras no Grão-
Pará e Maranhão26

Colonial (c. 1672 - c. 1805). Tese (Doutorado em História) – Faculdade de Letras, Universidade 
de Lisboa, Lisboa 2020.

26 Quadro elaborado pela autora com base nas Habilitações para familiar do Santo Ofício do 
Grão-Pará e Maranhão trabalhadas nesta tese, depositadas no Arquivo Nacional da Torre do 
Tombo.



Casamento e familiatura do Santo Ofício na Amazônia Colonial 379  

Portanto, podemos pensar que homens nascidos no Grão-Pará e 
Maranhão e homens nascidos no reino acionavam estratégias diferentes para 
a obtenção ou manutenção do status e qualidade; uma vez que percebemos 
uma tendência entre os migrantes de casarem-se com mulheres da terra, filhas 
de pais reinóis; onde muitas vezes genro e sogro são da mesma província e 
comarca, bem como exercem a mesma ocupação (principalmente comércio). Já 
os familiares do Santo Ofício que são filhos da terra casam-se com mulheres 
filhas de homens ligados às atividades de agricultura, e há muitas gerações já 
estabelecidos no Pará e Maranhão.

Por outro lado, não se pode negar que existem casos que fogem à regra, 
como aconteceu com Dona Isabel Margarida da Silva, casada, em Belém do 
Pará, com o familiar do Santo Ofício Leandro Caetano Ribeiro. Leandro, 
homem de negócios com “loge de mercador”, natural da Vila de Guimarães, 
e que se casou em Belém com Dona Isabel, nascida na cidade de Lisboa. O 
casamento entre Dona Isabel e Leandro Ribeiro não é um acordo ou demons-
tração de rede de sociabilidade sogro-genro, mesmo porque o pai de Dona 
Isabel Margarida da Silva já tinha falecido antes de acontecer o casamento. 

Dona Isabel Margarida da Silva era natural da freguesia de Nossa Senhora 
do Socorro, em Lisboa. Nasceu em uma casa da Rua Nova da Palma, batizada 
aos 15 dias do mês de abril de 1726. Filha de Gaspar da Silva de Azevedo, 
que foi Guarda do Número da Casa da Índia; neta paterna de João da Costa 
de Azevedo, que também fora Guarda do Número da Casa da Índia. Após a 
morte de Gaspar da Silva de Azevedo, o ofício de Guarda do Número da Casa 
da Índia ficou para um irmão da habilitanda. Um outro irmão de Dona Isabel 
Margarida ordenou-se clérigo e embarcava, frequentemente, por Capelão das 
Naus, para onde as testemunhas chamaram genericamente de “Brasil”. É o que 
relata a testemunha Dona Inês Michaella Caetana Falcôa que 

conheceu a habilitanda que foi para o Pará onde dizem que casou e tem 
filhos. Conheceu desde que nasceu por ser sua vizinha, seus pais dos dela 
e dar a mãe da habilitanda de mamar a ela testemunha e a habilitanda 
mamar na mãe dela testemunha. Que a habilitanda teve um irmão clé-
rigo nesta cidade [de Lisboa] chamado Padre Gregório da Silva o qual 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL380  

embarcava para o Brasil nas naus por capelão e se tivesse algum defeito no 
sangue não seria clérigo.27

Após a morte de seu pai, Dona Isabel Margarida, sua mãe e uma irmã 
voltam para morar na casa dos avós maternos da habilitanda. Moram lá por 
pouco tempo, segundo as testemunhas, porque logo após o terremoto de 1755 
ausentam-se de Lisboa para o Pará. Foi o que disse Francisco Gomes Ferreira, 
“que ele testemunha as foi conduzir ao embarque”. Foi também o que afir-
mou o padre Frei Plácido de Santo Estanislau, que “conheceu a habilitanda há 
22 anos vivendo em companhia de sua mãe, na qual se ausentou para o Pará 
depois do terremoto na companhia de sua mãe e outra irmã onde casara”.

Três mulheres: Dona Isabel Margarida da Silva (a habilitanda), Dona 
Caetana Maria de Vito (mãe da habilitanda) e uma irmã, conduzidas por um 
vizinho ao embarque, depois do terramoto de 1755, rumando para o Grão-
Pará e Maranhão. Dona Caetana Maria tinha 63 anos, Dona Isabel Margarida 
21 anos de idade. Nesse caso, não podemos falar em sociabilidade sogro-
-genro; mas, Leandro Caetano Ribeiro entre ausentar-se de sua pátria na Vila 
de Guimarães e embarcar para o Pará, viveu alguns anos em Lisboa, onde, 
segundo relato de vários marítimos que alegam conhecê-lo, “o habilitando vai 
de volta-e-torna [a Lisboa] para tratar de seus negócios”. 

Com essas informações podemos pensar se Leandro Caetano Ribeiro 
conhecera os pais da habilitanda, sua futura esposa, ainda em Lisboa, quando 
fizera sua migração intermédia; ou se conhecera o irmão da habilitanda que 
ia “embarcado por capelão das naus” para o Brasil. Fato é que as testemunhas 
relatam que o que fez as mulheres saírem de Lisboa foi o terremoto de 1755. 
Qual o contato que elas já tinham no Pará? Quais as reais motivações desta 
migração? Não podemos afirmar. No entanto, esse caso serve para demonstrar 
que as análises minuciosas inclusive de fontes que fogem aos padrões encon-
trados são essenciais para percebermos as agências dos indivíduos, suas estraté-
gias, conflitos e decisões que impactam diretamente em suas vidas e na história 
das comunidades que os cercam. 

27	 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitações do Santo Ofício, Maço 2, doc. 22, Habilitação 
de Leandro Caetano Ribeiro.



Casamento e familiatura do Santo Ofício na Amazônia Colonial 381  

Considerações finais

Valendo-se de desculpas diversas e utilizando de variados subterfúgios, 
os familiares do Santo Ofício habilitados no Grão-Pará e Maranhão contra-
íram matrimônio sem pedir a devida autorização ao Santo Tribunal, mesmo 
sendo esse pedido uma obrigação a fazer, conforme consta no Regimento de 
1640. Importa sublinhar que se casar antes de pedir a habilitação da esposa 
poderia significar um grande risco para os peticionários, como foi o caso de 
João Monteiro Correa, que teve sua carta de familiar suspensa até a aprovação 
das diligências feitas à esposa. Nove anos de tramitação processual, um ante-
passado cristão-novo, diligências da esposa reprovadas e, por três votos a dois, 
João Monteiro não teve sua carta de familiar revogada. Pôde continuar familiar 
com a observação na capa do processo que os filhos daquele casamento não 
poderiam ser habilitados.

Se familiares já habilitados foram “poupados” de maiores represálias e a 
maioria não teve problemas em habilitar suas esposas, mesmo sem ter solici-
tado ao Tribunal a habilitação prévia ao casamento; por outro lado, o mesmo 
não aconteceu aos candidatos que, sendo já casados, pediam habilitação em 
conjunto com as esposas. Estes enfrentaram mais problemas e, alguns, foram 
recusados ao cargo por “defeitos” nas genealogias de suas esposas. É o caso de 
Francisco da Cunha de Thoar, que pediu habilitação em dezembro de 1733, 
mas não conseguiu habilitar-se porque, no meio do processo de habilitação, 
casou-se com pessoa em que pairava a fama de “sangue infecto” e, portanto, 
nesse caso, ambas as habilitações são recusadas.

Se a habilitação para os homens era um momento importante, menos não 
era para as mulheres habilitadas. Foi possível perceber o status e a importância 
em ser habilitada pela Inquisição no processo de Maria de Jesus Gularte, que, 
por incúria do próprio Santo Ofício, arrasta-se por dois anos. Ocorre que, tal-
vez devido à demora, o futuro marido da habilitanda, Bartholomeu Ferreira, 
desiste de casar com ela, consorciando-se com outra. O pai de Maria de Jesus, 
indignado com a demora do Santo Ofício e com a desfeita de Bartholomeu, 
assim que recebe a carta de aprovação de sua filha, sai pela cidade mostrando a 
todos, deixando clara a “pureza de sangue” de sua família. Nove anos se passam 
entre a aprovação da habilitação e uma nova petição inicial, onde consta Maria 
de Jesus casada com o candidato a familiar Manuel Antonio Gomes de Castro, 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL382  

aproveitando que a esposa já era habilitada, tendo sucesso em sua solicitação 
tornando-se familiar do Santo Ofício. 

Vemos a mesma situação na habilitação de Francisca Xavier de Sequeira 
e Queirós, habilitada a primeira vez para casar-se com Gonçalo Pereira Viana, 
de quem fica viúva e casa-se a segunda vez com Amândio José de Oliveira 
Pantoja, que, tendo já a esposa habilitada, solicita a carta de familiar. Portanto, 
no jogo matrimonial, ser já habilitada pela Inquisição poderia atrair cônjuges 
que se interessassem em entrar para os quadros inquisitoriais. Nesse sentido, o 
casamento, paradoxalmente, poderia ser um facilitador no acesso às habilita-
ções, quando as esposas já estão habilitadas, ou um motivo de entrave, como foi 
no caso de João Monteiro Correa e Francisco da Cunha de Thoar. Pensamos, 
portanto, que as decisões tomadas pelo Tribunal do Santo Ofício podem cum-
prir um duplo papel: em uma face garantem prestígio e distinção (aos que se 
habilitam), em outra face exclui e estigmatiza (os não habilitados, bem como 
os processados e condenados nos processos inquisitoriais).

A maioria das mulheres habilitadas pela Inquisição (64,29%) eram nasci-
das no Grão-Pará e Maranhão e casam-se com homens nascidos no Reino. No 
entanto, se esses dados nos parecem claramente uma exogamia, quando nos 
debruçamos sobre os dados pertinentes aos pais das habilitadas, se observamos 
a naturalidade dos pais dessas mulheres, podemos perceber endogamia oculta 
nesses casamentos. Com isso queremos dizer que os migrantes portugueses 
buscavam consorciar-se com mulheres que, apesar de terem nascido no Grão-
Pará e Maranhão, eram filhas de pais nascidos no Reino, e, quase sempre, 
sogros e genros provinham da mesma localidade ou localidades bem próximas 
em além-mar. Neste capítulo, levantamos a hipótese que homens portugueses 
poderiam procurar casamento com mulheres filhas de pais portugueses para 
ter uma menor possibilidade de impureza no sangue, já que ter antepassados 
negros ou indígenas se configurava como um entreve para a conquista da carta 
de familiar.

Ainda sobre o perfil dos casamentos: entre os familiares do Santo Ofício 
nascidos no Grão-Pará e Maranhão, a preferência era o consórcio com filhas 
de homens ligados às atividades agropecuárias e há muitas gerações já estabe-
lecidos na Amazônia Colonial. Por sua vez, a tendência entre os migrantes era 
de casarem-se com mulheres da terra, filhas de pais reinóis; onde muitas vezes 
genro e sogro são da mesma província e comarca, bem como exercem a mesma 



Casamento e familiatura do Santo Ofício na Amazônia Colonial 383  

ocupação (principalmente comércio). Portanto, podemos concluir que homens 
nascidos no Grão-Pará e Maranhão e homens nascidos no Reino acionavam 
estratégias diferentes para a obtenção ou manutenção do status e qualidade. 

E, por último, mas não menos importante, este capítulo, que se debruçou 
e quantificou tantos dados e construiu quadros para chegar a conclusões, não 
se furtou a perceber que, ainda que seja importante perceber os comportamen-
tos e as constâncias neste perfil dos “familiares do Santo Ofício e suas famí-
lias”, não podemos esquecer que a agência, o acaso e, até mesmo, um terremoto 
podem mudar destinos e promover encontros. 

	





CAPÍTULO 17

“SERVIR A ESTA SANTA CASA”: O CAMINHO 
PARA SER HABILITADO COMO MEMBRO DA 

INQUISIÇÃO NA AMAZÔNIA COLONIAL 

João Antônio Fonseca Lacerda Lima 1

O pedido

Diz Domingos Carvalho Lima, solteiro, mercador e morador no Pará, 
estado do Maranhão, natural da Vila de Viana, batizado em Santa Maria 
Maior, que ele deseja servir a esta Santa Casa, no cargo de familiar, e por-
que não tem raça alguma de mulato, mouro e nem Judeu. Pede a V. Illma. 
Que concorrendo nele suplicante as partes que se requerem para bem e ser-
viço do dito cargo, lhe faça mercê aceita-lo por familiar desta Santa Casa. 
Da petição inicial da Habilitação de Domingos Carvalho Lima, HSO, mç. 8, 
doc. 204

Ao declarar as informações sobre si, Domingos se punha nas mãos do 
Tribunal do Santo Ofício, dando-lhe a autorização de devassar sua 
vida, pais, avós e o que mais fosse possível rastrear. Ainda que decla-

rasse “não ter raça alguma de mulato, mouro e nem Judeu”, essa importante 

1	 Professor substituto da Universidade Federal do Pará (UFPA), lotado na Escola de Aplicação. 
Doutor em História Social da Amazônia (UFPA), com estágio no Centro de História da 
Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa (FLUL-UL). E-mail: joaolima@ufpa.br 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL386  

informação só seria provada, ou não, via um longo processo de investigação 
genealógica, levado a efeito pela Inquisição. Nesse sentido, para ser membro 
dessa distinta instituição, primeiro, deveria ser investigado por ela. 

A Inquisição portuguesa tinha como órgão máximo o Conselho Geral, 
sediado em Lisboa a quem os tribunais de Lisboa, Coimbra, Évora e Goa 
tinham que constantemente se reportar. No topo da pirâmide do Conselho 
Geral estava o Inquisidor Geral; seguido pelos deputados, inquisidores e pro-
motores. A nível local, o que nos interessa, estavam os familiares e comissá-
rios, tidos como os Pontas de Lança da Inquisição na América Portuguesa, na 
medida em que estavam mais próximos da população em geral, sendo como 
que o elo entre estes e o tribunal central. Era por meio destes últimos que a 
Inquisição poderia estender sua raia de atuação, realizando o controle da fé nas 
áreas mais distantes. 

A montagem do quadro de agentes era composta via candidatura, ou seja, 
ao invés de recrutar, preenchiam-se os cargos apenas com aqueles que o plei-
teavam. O primeiro grau desta hierarquia local era ocupado pelos Familiares, 
indivíduos leigos que tinham como principal atribuição manter os Comissários 
locais cientes dos casos que competiam ao Santo Ofício. Os Comissários, por 
sua vez, deveriam ser pessoas eclesiásticas, dotadas de “prudência” e “virtude” 
reconhecida pela comunidade da qual faziam parte2. A eles cabia o papel de 
assistentes da alta hierarquia inquisitorial nas localidades para as quais estavam 
habilitados, ocupando os lugares mais importantes da Inquisição na sua área 
jurisdicional. Portanto, os comissários estavam subordinados diretamente aos 
inquisidores e tinham nos familiares do Santo Ofício os mais estreitos colabo-
radores. É precisamente esse grupo que faz a “ponte” entre o poder central e a 
presença local da Inquisição.

Os ditames da investigação eram regidos pelo Regimento do Santo 
Ofício3, que no Livro I, Título 1°, já elenca o que espera de seus agentes. 

2	 Regimento do Santo Ofício da Inquisição dos Reinos de Portugal (1640). Liv. I, Tit. XI. 
3	 Os Regimentos do Santo Ofício, além de digitalizados e disponíveis no site do Arquivo 

Nacional da Torre do Tombo (ANTT), foram transcritos e publicados na seguinte obra: 
FRANCO, José Eduardo & ASSUNÇÃO, Paulo de. As Metamorfoses de um polvo: Religião 
e Política nos Regimentos da Inquisição (Séc. XVI – XIX). Lisboa: Prefácio, 2004. Quando 
de sua criação, a Inquisição Portuguesa foi regida nos primeiros anos pelos procedimentos da 
Inquisição Espanhola, o 1° Regimento data de 1552, formulado pelo 2° inquisidor-mor, car-
deal D. Henrique. Tendo por base o modelo espanhol, elaborado em 1484 por Fr. Tomás de 
Torquemada, o regimento português de 1552 tem como princípio estabelecer as diretrizes para 



387  “Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...

Segundo o regimento, “Os ministros e oficiais do Santo Ofício serão naturais 
do reino”, o trecho em questão se refere àqueles que, via habilitação, possui-
riam o poder de fazer as vezes do Santo Ofício para o lugar em que estavam 
habilitados. Como veremos mais à frente, ao lado desses agentes habilitados, 
havia outros que por força da necessidade poderiam ser arregimentados em 
caráter excepcional. A primeira das exigências está relacionada à naturalidade, 
devendo ser “naturais do Reino”, logo, em tese, estrangeiros não poderiam ser-
vir à Inquisição portuguesa, de acesso restrito aos nascidos em Portugal e seu 
ultramar. 

Seguem as exigências “cristãos-velhos de limpo sangue, sem raça de 
mouro, judeu, ou gente novamente convertida a nossa Santa Fé, e nem fama 
em contrário”. Para entendermos a razão de tais exigências, devemos retroce-
der um pouco no tempo. Depois do estabelecimento da Inquisição na Espanha 
e a expulsão dos judeus no mesmo contexto, pós-1492, grande parte deles se 
refugiaram em Portugal. Sua inserção na sociedade foi tal, sobretudo em ati-
vidades ligadas ao comércio, o que impôs certo relevo diante dos comerciantes 
cristãos. Em meio ao problema colocado, após um período inicial de aceitação, 
o rei D. Manuel I assina uma ordem em 5 de dezembro de 1496 determinando 
que todos os judeus e mouros saíssem de Portugal até 31 de outubro de 14974. 
Contudo, aqueles que aceitassem se converter poderiam ficar como cristãos, 
que passaram a ser designados como “cristãos-novos”5. 

o funcionamento do Santo Ofício em Portugal. Em 1559 D. Henrique estabelece o Conselho 
Geral, objetivando o controle dos funcionários. Com a criação do Conselho Geral, publica-se 
em 1570 um regimento, bem como se iniciam visitas aos tribunais distritais; até esse ano não 
havia ocorrido nenhuma forma sistematizada de averiguação dos procedimentos dos agentes 
inquisitoriais, principalmente no que diz respeito ao cumprimento regimental. O regimento de 
1613, por sua vez, aperfeiçoa o procedimento do aparelho Inquisitorial português, abandonando 
a influência do modelo espanhol. O regimento de 1640, que mais usaremos no presente trabalho, 
é organizado em três livros: O primeiro “dos ministros e oficiais do Santo Ofício e das coisas que 
nele aí houver”; o segundo “da ordem judicial do Santo Ofício”; o terceiro sobre “as pessoas que 
hão-de haver os culpados nos crimes de que se conhece no Santo Ofício”. O último regimento, 
publicado em 1774, abole as exigências quanto a “limpeza de sangue” dos agentes e torna mais 
“ilustrada” a compreensão dos delitos de alçada do Santo Ofício. 

4	 Francisco Bethencourt, no capítulo 9 de sua obra “Racismos: das cruzadas ao século XX”, faz uma 
interessante análise da constituição da discriminação por raça/sangue no contexto da Europa 
moderna, notadamente em relação aos “mouriscos” e “cristãos-novos”. BETHENCOURT, 
Francisco. Racismos: das cruzadas ao século XX. Lisboa: Temas e Debates – Círculo dos Livros, 
2015, p. 187-216.

5	 SARAIVA, António José. Inquisição e Cristãos-Novos. Porto: Editorial Inova, 1969. WILKE, 
Carsten Lorenz. História dos judeus em Portugal. Lisboa: Edições 70, 2009. SOYER, François. A 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL388  

Na prática, de nada adiantara a conversão, pois o neófito continuava a ser 
visto com suas características judaicas6. Nessa perspectiva, começa a se cons-
tituir uma segmentação que vai permear a maioria das instituições portugue-
sas, de modo que a questão da limpeza de sangue passa a ser pré-requisito 
para acesso na maioria delas (Inquisição, ministérios e cargos eclesiásticos, 
nas forças armadas, na administração municipal, nas corporações de artífi-
ces e nas ordens militares)7. No intento de descobrir algum “mouro, judeu, ou 
gente novamente convertida a nossa Santa Fé”, as instituições lavraram longas 
investigações genealógicas, buscando, se necessário, nas várias áreas do Império 
Português, informações sobre o indivíduo e a família investigada. 

O trecho do Regimento do Santo Ofício que citamos conclui com a 
expressão “e nem fama em contrário”. Essa exigência é das mais importantes, 
pois não bastava provar a “limpeza de sangue”, mas era preciso que isso fosse 
“público e notório”. Em uma sociedade do Antigo Regime8, onde a exteriori-
dade é fundamental, “possuir fama” era mesmo que o ser. 

perseguição aos judeus e muçulmanos de Portugal: D. Manuel I e o fim da tolerância religiosa (1496-
1497). Lisboa: Edições 70, 2013. Também se ressalte na história “povo Hebreu”, a diáspora ser 
uma constante, desde as narrativas bíblicas às atuais questões envolvendo o Estado de Israel. 
BARON, Solo W. História e historiografia do povo judeu. São Paulo: Editora Perspectiva, 1974. 

6	 Atrelava-se o “defeito de sangue” a características como a tendência a enganar os outros, malda-
de, ódio aos cristãos. Visões como essa inundaram o Santo Ofício com denúncias, sobretudo de 
desafetos que acusavam seus inimigos de serem cristãos-novos. Nesse sentido, muitas denúncias 
tinham como raiz inveja ou extremado zelo religioso. HERSON, Bella. Cristãos-novos e seus 
descendentes na medicina brasileira (1500/1850). São Paulo: Edusp, 2003, p. 46.

7	 Sobre isso, ver: NOVINSKI, Anita. Cristãos Novos na Bahia: A Inquisição. 2. ed. São Paulo: 
Perspectiva, 2013, p. 30-35. REGO, João Manuel Vaz Monteiro de Figueiroa. “A honra alheia por 
um fio”: Os estatutos de limpeza de sangue no espaço de expressão ibérica (sécs. XVI-XVIII). 
Tese de doutoramento apresentada à Universidade do Minho, 2009. BRAGA, Isabel M. R. 
Mendes Drumond. Bens de Hereges: Inquisição e Cultura Material Portugal e Brasil (séculos 
XVII e XVIII). Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012. OLIVAL, Fernanda. 
“Rigor e interesses”: os estatutos de limpeza de sangue em Portugal, Cadernos de Estudos 
Sefarditas, n. 4, p. 151-182, 2004. 

8	 A sociedade do Antigo Regime tinha como escopo valores e práticas que derivam de uma vi-
são orgânica da sociedade, onde o rei seria a cabeça do corpo social e político. O Rei, como 
cabeça, manteria o equilíbrio e harmonia, zelando pela ordem, garantindo a justiça que deveria 
corresponder ao princípio de dar a cada um o que lhe cabe, respeitando direitos, desigualdades 
e privilégios. Esta premissa também era visível na hierarquia das instituições, onde raramente 
instituições distintas tinham poderes equiparados. Sobre isso ver: XAVIER & HESPANHA. 
“A representação da sociedade e do poder”. In: MATOSO, José (org.). História de Portugal. 
O Antigo Regime (1620-1807), v. 4. Lisboa: Estampa, 1993; MONTEIRO, Nuno Gonçalo. 
“Trajetórias sociais e governo das conquistas”: Notas preliminares sobre os vice-reis e gover-
nadores do Brasil e da Índia nos séculos XVII e XVIII. In: FRAGOSO, João; BICALHO, 
Maria Fernanda; GOUVÊA, Maria de Fátima (org.). O Antigo Regime nos Trópicos: A Dinâmica 



389  

O Regimento segue determinando “que não tenham incorrido em alguma 
infâmia pública de feito ou de direito”, a “infâmia”, como o próprio nome diz, se 
caracteriza na ausência da “boa fama”, cuja consequência é a privação de “esti-
mação e das honras sociais”. É dividida em de “feito” ou de “direito”, a primeira 
procede de fatos costumes ou vícios que a opinião pública reprova, a citar: 
vício ou promoção de jogos, falência de má-fé, consumo exagerado de bebida 
alcoólica etc. A “infâmia” de direito é aquela imputada pela lei, mediante ou 
não sentença condenatória9. Aqui, como dito no parágrafo anterior, fica nítida 
a preocupação com a publicidade dos fatos, se alguém incorre em alguns dos 
desvios e delitos citados, e estes são públicos, o impedimento está posto. Além 
disso, “nem fossem presos ou penitenciados pela Inquisição”; o meticuloso pro-
ceder do Santo Ofício tem por base o registro de tudo que era da sua alçada, 
nesse sentido, seria, em tese, facilmente rastreável se o habilitando fora preso 
ou penitenciado. 

Concluindo, pede-se que sejam “de boa vida e costumes, capazes para 
se lhe encarregar qualquer negócio de importância e segredo”. A “boa vida” 
aqui referida diz respeito sobretudo se o habilitando vive de acordo com seu 
“estado”, possuindo bens e rendimento necessário para “viver bem”, na medida 
que o serviço ao Santo Ofício não possuía salário fixo. Além disso, o seu proce-
der nos “costumes” também deveria ser irrepreensível, dado o papel que desem-
penharia nos negócios “de importância e segredo” de que seria investido. Todas 

Imperial Portuguesa (Séculos XVI-XVIII). Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2001, p. 
249-283.

9	 Sem sentença: I. Os alcoviteiros por dinheiro ou que dão casa de alcouce. II. As mulheres que se 
prostituem por dinheiro. III. Os apanhados em adultério. VI. Os que contraem dois casamentos 
simultaneamente, e o pai de famílias que o autorizou. V. Os que praticam usuras ímprobas. VI. 
Os que fazem injúria a Professor ou Estudante de direito. VII. Os que violam uma transação, 
sendo maiores de 25 anos. VIII. Os Advogados que fazem pacto de quota litis. IX. Os tutores 
que antes de dar contas procuram o casamento da órfã para si ou para seu filho. Por sentença: I. 
Por lesa-majestade divina ou humana de primeira cabeça: infâmia que nos casos mais graves se 
estende aos filhos e netos varões do réu condenado – se é mulher, a infâmia não passa dos filhos. 
II. Por Furto ou roubo. III. Por bulrice. IV. Por falsidade. V. Por calúnia ou prevaricação em juízo 
público. VI. Por difamação feita por escrito. VII. Por dolo cometido na tutela, depósito, socieda-
de, mandato: por serem contratos que costumam ter lugar entre amigos – como, se o que recebeu 
o depósito, recusa restituí-lo com dolo manifesto, e é condenado por esse dolo – ou se o tutor é 
removido ou condenado por dolo expressamente. VIII. Os banidos. IX. Os que abandonam o seu 
emprego civil ou militar, entregando a Carta ou Patente, sem obter legalmente a sua demissão. 
X. Os militares que tem baixa ignominiosa ou que desertam para fora do reino. CARNEIRO, 
Manuel Borges. Direito civil de Portugal contendo três livros: I das pessoas, II das cousas, III das 
obrigações e ações. Livro III. Lisboa: Typ. Maria da Madre de Deus, 1858, p. 237-240.

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL390  

as exigências que citamos também se estendiam à família do habilitando, de 
modo que não fossem “descendentes de pessoas que tenham alguns dos defei-
tos sobreditos”.

Dito de modo sumário, os requisitos, isto é, o esperado pelo Santo Ofício; 
retornemos ao habilitando Domingos Carvalho Lima, com que iniciamos o 
presente trabalho. Como visto, Domingos era natural de Viana, região norte 
de Portugal. Seus pais e avós nasceram na mesma região, o que ajuda no trâ-
mite do processo de habilitação, pois as inquirições são feitas em uma mesma 
Freguesia, ou nas circunvizinhas, caso necessário. Seu pedido se dá em 28 de 
janeiro de 1676, sendo ele o primeiro habilitando a familiar do Santo Ofício 
que rastreamos10. 

Dos testemunhos colhidos em Portugal, chama atenção o fato de muitas 
testemunhas não terem conhecimento do habilitando, o que pode ser com-
preendido por, segundo o testemunho Belchior de Barros, ouvido aos seis dias 
do mês de novembro de 1677 na Freguesia de São Pedro da vila de Viana do 
Minho; o habilitando “foi sendo moço para as partes Ultramarinas”. Outras 
testemunhas informam que essas “partes ultramarinas” são, como já sabemos, 
o “estado do Maranhão”. Se por um lado as informações sobre o habilitando 
são esparsas, por outro as testemunhas dão fé acerca da limpeza de sangue da 
família investigada. Fato também corroborado pelos testemunhos colhidos em 
Belém. 

Se pois não pairava sobre Domingos e seus ascendentes nenhuma “pecha” 
de sangue, conforme ele mesmo dissera ao pedir para ser habilitado como 
familiar do Santo Ofício, “por que não tem raça alguma de mulato, mouro 
e nem Judeu”; por outro, as testemunhas citam que o indivíduo em questão 
tinha um ponto fraco – o vinho. O impedimento foi tal que, em parecer final 
à sua habilitação, assinado pelo conselheiro Manuel Pimentel de Sousa, em 8 
de abril de 1684, se dá relevo ao fato de que “quase todas as testemunhas que 
o conhecem, dão notícia dele “tomar vinho com excesso”, razão pela qual fora 

10	 Pouco mais de trinta anos antes, em 21 de maio de 1647, os inquisidores de Lisboa recebem 
uma correspondência de São Luís do Maranhão alertando acerca do fato de que “tem sucedido 
muitos casos dignos de grande castigo”, e que assim acontecia por “não haver ministro da Santa 
Inquisição neste estado”. CARVALHO JR, Almir Diniz de. Índios Cristãos: Poder, Magia e 
Religião na Amazônia Colonial. Curitiba: CRV, 2017, p. 262-263. Nesse sentido, a rede de 
agentes só começou a ser montada no final do século XVII. De nosso levantamento, Domingos 
é o primeiro a fazer pedido para Familiar do Santo Ofício, contudo o primeiro a ser habilitado é 
João do Couto da Fonseca, em 1732. 



391  

expulso da Irmandade Terceira de São Francisco. Se deixando em suspenso seu 
pedido, até que “se espere a emenda deste excesso”. O fato é que em um pro-
cesso que se desenrola ao longo de oito anos, Domingos Carvalho Lima não é 
habilitado, pois, como visto, lhe faltava alguns dos requisitos. 

O processo de Domingos Carvalho de Lima nos ajudou a começar a 
entender os caminhos percorridos por aqueles que buscavam servir ao Santo 
Ofício. No trâmite processual, emergem o passado e o presente de sua vida, 
condicionando o que espera no “futuro”, na esperança que “lhe faça mercê 
aceitá-lo por familiar desta Santa Casa”. No presente trabalho, veremos outros 
indivíduos que também buscaram servir ao Santo Ofício, e para si, felizmente, 
tiveram mais sorte que Domingos, pois, a despeito de seus impedimentos, aca-
baram por ser habilitados. 

As motivações

Ao declarar quem era, fornecendo dados seus e de sua família, o habili-
tando punha-se na mão do Santo Ofício, que buscaria via uma longa investi-
gação, a veracidade das informações ditas. Contudo, o que fazia um indivíduo 
a assim se submeter? Se pois não era rentável o serviço à Inquisição, já que não 
recebiam salário fixo, quais eram os ganhos?

Uma possível resposta encontramos na série de isenções que o Santo 
Ofício vai recebendo, pouco a pouco, da Coroa portuguesa. Em se tratando 
das concessões para todos os ministros e oficiais do Santo Ofício, tanto eclesi-
ásticos quanto leigos, D. Sebastião no século XVI os isenta de pagarem: 

Fintas, talhas, pedidos, empréstimos, nem em outros lugares encarregados, 
que pelos conselhos ou lugares onde forem lançados por qualquer modo, e 
maneira que sejam, nem sejam constrangidos a que vão, com presos, nem 
com dinheiro, sem sejam tutores, nem curadores de pessoa alguma, salvo se 
as tutorias forem lidimas; nem hajam ofícios do Conselho contra as von-
tades, nem lhes tome de aposentadoria suas casas de morada, adegas, nem 
cavalheriças, nem quaisquer outras casas em que eles pousarem, posto que 
suas não sejam, antes lhas deem, e façam dar de aluguel por seu dinheiro, se 
as eles não tiverem e houverem mister; nem lhes tomem pão, vinho, roupa, 
palha, cevada, lenha, galinha, ovos, bestas de cela, nem albarda, salvo se 
trouxerem as ditas bestas ao ganho, porque em tal caso não serão escusos; 

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL392  

nem assim mesmo lhe tomem coisa alguma do seu contra sua vontade. 
Outrossim me apraz que não sejam constrangidos nem obrigados a irem 
servir por mar, nem por terra a nenhuma parte11. 

Além disso, em 1580, no reinado de D. Henrique, adquiriram foro privi-
legiado, de modo que nos crimes em que fossem réus, seriam os inquisidores 
seus juízes, com algumas exceções12. Os últimos privilégios datam de 1686, 
quando tiveram o direito de se aposentar no momento que pedissem13. 

Ao lado dos privilégios de temporais, estavam também os espirituais 
concedidos pelo papado. Ainda que fosse no âmbito de uma proteção sim-
bólica, nem por isso deixavam de ter peso como atrativo aos pretensos agen-
tes. Desde a convocação das cruzadas, aqueles que prometessem “defender a 
nossa Santa Fé Católica e Apostólica” possuíam indulgências. Essas indulgên-
cias foram confirmadas pelo papa Paulo V através de um breve, expedido em 
161114. Adriano Prosperi, ao comentar os privilégios concedidos aos membros 
da Inquisição Italiana, demonstra como os agentes por vezes se excediam, na 
medida em que não estariam sujeitos “nem aos bispos, nem aos governadores, 
mas ao inquisidor”, livres para fazer o que queriam sem temer qualquer auto-
ridade senão aquela que lhe tinha outorgado tanto poder15. Em meio a tantos 
privilégios, não é de se estranhar que muitas pessoas não só quisessem servir o 
Santo Ofício, mas se servissem dele, se passando por agentes. 

No Maranhão, em 01 de agosto de 1746, é preso o frade capucho Antônio 
da Madre de Deus, que se fazia passar por comissário do Santo Ofício. Com 
idade de 32 anos, exercia a atividade de sacerdote da Província de Conceição 
da Beira. Denunciado sob a acusação de fazer-se passar por comissário do 
Santo Ofício, fazia diligências e mandava notificar testemunhas sem para isso 

11	 BNP. Translado autentico de todos os privilégios concedidos pelos Reis destes reinos e senhorios 
de Portugal aos of iciais e familiares do Santo Ofício da Inquisição. Lisboa: Officina de Miguel 
Manescal, 1641. 

12	 “[...] crimes de lesa-majestade, do nefando contra-natura, de motins e revoltas, de violação a 
correspondência real, de desobediência às ordens dos monarcas, de roubos, de arrombamentos 
de casas, igrejas e mosteiros e de incêndios dolosos”.

13	 Translado autêntico..., 1641.
14	 BETHENCOURT, Francisco. História das Inquisições: Portugal, Espanha e Itália séculos XV-

XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 2000, p. 138. 
15	 PROSPERI, Adriano. Tribunais da Consciência: Inquisidores, Confessores, Missionários. São 

Paulo: EDUSP, 2013, p. 215. 



393  

ser habilitado pela Inquisição, bem como havia convidado outro eclesiástico 
para ser escrivão de suas diligências. Foi degredado para o Convento de Torre 
de Moncorvo por cinco anos, sendo também inabilitado de servir o Santo 
Ofício16. Outro frade, de nome Cosme Damião Medeiros, morador de Oeiras 
do Piauí, bispado do Maranhão, também se “auto-investe” agente inquisitorial. 
Com 36 anos de idade, exercendo a vigaria da dita vida, é acusado por Luiza 
Ignacia Pereira de impedir o reto ministério do Santo Ofício, sendo preso em 
23 de março de 179117. Nessas situações se ressalte o “eco” do status de se dizer 
membro do Santo Ofício, de modo que mesmo com a possibilidade de serem 
pegos, indivíduos não habilitados diziam ser o que não eram. 

Um outro modo de entender as motivações está relacionada àquela que 
é uma das marcas do Antigo Regime – a preocupação com a “limpeza de 
sangue”. José Veiga Torres18, tomando como ponto de partida este fato, pro-
põe uma tese que é amplamente utilizada nos estudos sobre agentes do Santo 
Ofício19. Valendo-se dos números de Familiares de Portugal nos séculos XVI 
ao XIX, Veiga Torres percebe como o cargo se tornou um trampolim para 
os que ansiavam ascender socialmente, pois era um diferenciador social na 
lógica da “pureza de sangue” do Antigo Regime. Desde final do século XVII, 
a expedição de familiaturas passou a ocorrer num ritmo destoante em relação 
à repressão inquisitorial. O número de Familiares aumentava na medida em 
que a atividade repressiva (número de sentenciados) decrescia. Logo, aque-
les que pleiteavam servir ao Santo Ofício, na prática, não estavam fazendo 
seu trabalho, pois o aumento dos quadros não era proporcional ao número de 
sentenciados. 

16	 Processo do Pe. Antonio da Madre de Deus (Tribunal do Santo Ofício, Inquisição de Lisboa, 
proc. 06595).

17	 Denuncia de Luiza Ignacia Pereira contra Cosme Damião da Costa Medeiros (Tribunal do 
Santo Ofício, Inquisição de Lisboa, proc. 08125).

18	 TORRES, José Veiga. “Da repressão à promoção social”: a Inquisição como instância legitima-
dora da burguesia mercantil. Revista Crítica de Ciências Sociais, 40, 1994.

19	 CALAINHO, Daniela Buono. Agentes da Fé: Familiares da Inquisição Portuguesa no Brasil 
Colonial. Bauru: EDUSC, 2006. RODRIGUES, Aldair Carlos. Limpos de Sangue: Familiares 
do Santo Ofício, Inquisição e Sociedade em Minas Colonial. São Paulo: Alameda, 2011. 
RODRIGUES, Aldair Carlos. Igreja e Inquisição no Brasil: agentes, carreiras e mecanismos 
de promoção social – século XVIII. São Paulo: Alameda, 2014. WADSWORTH, James E. 
Agents of orthodoxy: honor, status, and the Inquisition in colonial Pernambuco, Brazil. Maryland: 
Rowman & Littlefield, 2017. MONTEIRO, Lucas Maximiliano. A Inquisição não está aqui? A 
presença do Santo Ofício no extremo sul da América Portuguesa (1680-1821). Jundiaí: Paco 
Editorial, 2015.

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL394  

Presente até o período pombalino20, o ideal de “pureza de sangue” per-
meou do século XVI ao final do XVIII toda a sociedade portuguesa, e por 
consequência suas instituições. Se dizer, mais que isso, provar que se era “cris-
tão-velho” abria a possibilidade de maior inserção e projeção social, portanto, 
não por acaso, o serviço ao Santo Ofício se constituía em uma distinção muito 
procurada21. O capital de honra obtido22 dourava o estatuto das famílias; foro 
privilegiado, isenções fiscais, projeção social eram, decerto, notáveis chamarizes. 

Nessa perspectiva, podemos afirmar que a patente Inquisitorial, salvo 
suas especificidades em relação a outros títulos, fez parte do sistema geral de 
economia de mercês português23. Pelo honor que esses cargos auferiam, pelo 
restrito24 e estrito crivo pelo qual passavam, ser membro do corpo inquisitorial 
trazia ao que possuísse a prova inconteste de sua “filiação e capacidade”, o pres-
tígio social de se dizer “cristão-velho”. Como bem lembrou D. Luís da Cunha, 
o Santo Ofício convencera a nobreza “que só ele tinha faculdade de canonizar 
a limpeza de sangue de sua ascendência”25. Para levar a efeito esse intento, 
indivíduos tinham suas origens devassadas, da mesma forma que passavam 
pelo escrutínio daqueles que o conheciam de “ver e ouvir falar”, dando fé de 
seu bom nascimento e procedimento.

20	 Sebastião José de Carvalho e Melo (1699-1782), elevado a conde e Oeiras e, mais tarde, a 
Marquês de Pombal, foi apontado como ministro de Estado em 1750, por D. José I. Em 1756 
foi feito primeiro-ministro, gozando de notável poder até o falecimento do rei que o nomeara. 
Nesse sentido, grosso modo, o “período pombalino” se dá entre os anos de 1750 e 1777, onde 
Sebastião José serviu o rei D. José I. FALCON, Francisco José. Antigos e novos estudos so-
bre a “Época Pombalina”. In: FALCON, Francisco; RODRIGUES, Cláudia (org.). A “Época 
Pombalina” no mundo luso-brasileiro. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2015, p. 7-24. 

21	 MONTEIRO, Nuno Gonçalo. “Elites locais e mobilidade social em Portugal nos finais do 
Antigo Regime”. Análise Social, vol. XXXII (141), 1997. MONTEIRO, Nuno Gonçalo. Elites e 
poder: entre o Antigo Regime e o Liberalismo. Lisboa: ICS Imprensa de Ciências Sociais, 2012. 

22	 Sobre isso, diz Nobert Elias: “Nesse contexto, deve ser suficiente indicar mais uma vez o símbolo 
da ‘honra’ como motivação das atitudes. A coerção que deriva dele é uma coerção que visa salva-
guardar a existência de seu detentor como uma existência socialmente distinta”. ELIAS, Nobert. 
A sociedade de corte. Rio de Janeiro: Zahar, 2001, p. 119.

23	 OLIVAL, Fernanda. As Ordens Militares e o Estado Moderno: honra, mercê e venalidade em 
Portugal (1641-1789). Lisboa: Estar, 2001.

24	 Robert Rowland chamam atenção a este aspecto, ao afirmar que “as vantagens dos cargos do 
Santo Ofício não derivavam apenas dos privilégios que conferiam, e que eram significativos, mas 
sobretudo do facto de não todos a eles poderem ter acesso”. ROWLAND, Robert. “Inquisição, 
intolerância e exclusão”. Ler História, Lisboa, n. 22, 1997, p. 19. 

25	 CHAVES, Castelo Branco; MERVEILLEUX, Charles Frédéric; SAUSSURE, César de. O 
Portugal de D. João V visto por Três forasteiros. Lisboa: Biblioteca Nacional, 1989, p. 178.



395  

Nessa perspectiva, vamos ao caso de José Paulino da Cunha, habilitado 
como familiar em 20 de março de 1747. Ao fazer seu pedido:

Diz José Paulino da Cunha, que em seu batismo é Paulino, por tomar o 
nome de José na Crisma, natural e Bautizado na See Cathedral de N. Sra. 
de Belem do Grão-Pará e nela morador, filho legítimo de José da Cunha 
de Thoar, natural e Bautizado na Freguesia de S. Quiteria de Meca, Termo 
da Vila de Alenquer e D. Anna Ferreira de Oliveira, natural e bautizada 
na dita Freguesia da See do Grão-Para. Com que ele suplicante seu irmão 
Francisco da Cunha de Thoar fez petição a este Santo Tribunal para ser 
familiar do Santo Ofício, com que o suplicante chegou a fazer depósito 
e que não conseguiu por se casar com pessoa que não se pode habilitar 
e se acha por esta causa em má fama pelo grande prejuízo que lhe faz a 
sua geração que ele tem grande desejos de servir a este Santo Tribunal do 
Santo Ofício. Não pode conseguir sem primeiro mostrar a limpeza de seu 
sangue26. 

A história de José Paulino da Cunha iniciara bem antes de ser habilitado, 
quando ainda era criança. Acontece que seu irmão, Francisco da Cunha de 
Thoar, “fez petição a este Santo Tribunal” para ser Familiar do Santo Ofício 
em 1733, quando José Paulino possuía cinco anos de idade. Ao longo do pro-
cesso, fica provado que Francisco não incorria em nenhum impedimento, 
contudo, sua habilitação fora “suspensa, por constar que agora de presente se 
casara com pessoa infamada e defeituosa”, o que leva seu pedido a ser indefe-
rido, em razão de “casar com pessoa que não se pode habilitar”. Aí que o jovem 
estudante de gramática, José Paulino, entra na história. Como o impedimento 
da cunhada não habilitara seu irmão, começou a correr o dito que sua família 
“incorria em algum impedimento”, o que forçara a José Paulino submeter-se ao 
Santo Ofício, em vista da “má-fama” que pairava sobre si e os seus, causando-
-lhe “grande prejuízo”. Como Francisco e por consequência José Paulino não 
incorriam em impedimento, o pleiteante é habilitado com uma interessante 
condicionante. Em despacho no Conselho Geral em Lisboa, datado de 20 de 
junho de 1746, se informa que José Paulino estava por completar seus “20 anos 

26	 Habilitação para Familiar do Santo Ofício (ANTT, TSO, CG, HSO, mç. 56, doc. 865).

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL396  

no mês de janeiro próximo futuro, pelo que aprovo e habilito, com condições, 
porém, que antes do dito mês se lhe não passe a provisão de Familiar”. 

Sobre essa história, há algumas questões que gostaríamos de esmiuçar 
ainda mais. A primeira delas é, decerto, o significado da busca pela habilitação 
do Santo Ofício por parte de José Paulino. Dizer que ele segue os passos do 
irmão é deveras limitante, talvez José Paulino sequer tenha projetado servir 
ao Santo Ofício, o que possivelmente era um intento de seu irmão Francisco, 
contudo o não deferimento do irmão forçou-lhe a buscar a habilitação. Assim, 
o aparente intento de “servir a esta Santa Casa”, era, na verdade, o de em “pri-
meiro mostrar a limpeza de seu sangue”. Outro aspecto interessante é quanto 
à condicionante para o recebimento da carta de familiar, devendo ser só após 
José Paulino completar 20 anos de idade. Acontece que José Paulino da Cunha 
tem sua provisão lavrada em 20 de março de 1747, data com que supostamente 
já teria 20 anos, conforme o parecer de “20 de junho de 1746” assim o diz. Ao 
cruzarmos essa informação com o traslado do assento de batismo de Paulino 
(lembro que assumira o nome de José quando da recepção do sacramento da 
Crisma), se diz que fora batizado “aos 14 dias do mês de janeiro de 1728” na 
Sé do Pará, logo, quando da recepção da familiatura, José Paulino na verdade 
possuía 19 anos. 

Tal fato atesta a imprecisão das marcações de idade para o período. A 
título de informação, se compararmos a idade de José Paulino com o que 
determina as Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia para se con-
trair o sacramento do matrimônio, o que é um indício do que se considerava 
à época uma “idade da razão”, vemos no título 62 do livro I que “o varão para 
poder contrair matrimônio, deve ter quatorze anos completos, e a fêmea doze 
anos também completos”27. Logo, podemos dizer que José Paulino teria idade 
para ser habilitado como Familiar do Santo Ofício. Sobre o assunto, James 
Wadsworth analisa na Capitania de Pernambuco que 33% das habilitações 
(225 de um total de 663) eram expedidas para menores de 25 anos, logo, o caso 
de José Paulino não era exceção28. Se por José Paulino da Cunha temos o mais 
jovem habilitado, vamos, a título de informação, ao mais velho, Felipe Camello 

27	 Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia, Lv. I, Tít. 62. 
28	 WADSWORTH, James E. “Children of the Inquisition: minors as familiares of the Inquisition 

in Pernambuco”, Brazil 1613-1821. Luso-Brazilian Review, n. 42, 2005, p. 21-43.



397  

de Brito, habilitado como Comissário do Santo Ofício em 15 de abril de 1768, 
com 65 anos de idade29. 

Felipe e José Paulino, o mais velho e o mais novo habilitado, respectiva-
mente, têm, apesar da enorme diferença de idade, aspectos em comum. Ambos, 
ao pedirem habilitação, aproveitam o processo de seus irmãos, e a motivação 
também é a mesma, a “limpeza de sangue”. Felipe Camello de Brito entrara 
com o pedido em fevereiro de 1764, aproveitando a habilitação de seu irmão, 
Inácio Camelo de Brito, “para a qual já tinha depositado”. Inácio, por sua vez, 
entrara com o pedido em dezembro de 1760. No ato do processo de habili-
tação de Inácio, aparecem os rumores de “sangue cristão-novo” em seu tronco 
materno, fato que as testemunhas alegam com unanimidade. O processo vai 
se desenrolando, vindo Inácio a falecer sem receber deferimento. Acontece 
que, nesse ínterim, um outro comissário do Santo Ofício é habilitado para o 
Maranhão, João Pedro Gomes, que recebe sua provisão em 11 de fevereiro de 
1763, para nós, esse fato é um divisor de águas. Felipe e João Pedro tinham 
muita proximidade no âmbito da cúria episcopal do Maranhão, a proximi-
dade entre os dois pode ter “sepultado” impedimento dos Camello de Brito. 
Daqui vemos o papel central do agente ao compilar as informações colhidas 
nos depoimentos, é de se pensar que um possível impedimento poderia ser 
enaltecido, caso o habilitando fosse um desafeto, ou abrandado caso o habili-
tando fosse um conhecido. 

José Paulino e Felipe, de modo distintos, tentam, via habilitação, provar a 
“limpeza de sangue” de suas famílias; as vias do deferimento seguem caminhos 
diferentes, mas nos dois casos, podemos dizer, a finalidade é, decerto, a mesma. 
Por esses casos, portanto, podemos definir que a questão da “limpeza de san-
gue” era na Amazônia, como em todo o Império português, o principal signo 
motivador do desejo de habilitar-se ao Santo Ofício. 

Os trâmites 

Se as motivações estão claras, convém refletirmos como se dava o espaço 
entre a intenção expressa no pedido e sua realização, com a habilitação. Era 
sobretudo por meio de seus agentes que a Inquisição poderia estender sua 
raia de atuação, realizando o controle da fé nas áreas de sua jurisdição. Porém 

29	 Habilitação para Comissário do Santo Ofício (ANTT, TSO, CG, HSO, mç. 06, doc. 84).

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL398  

a montagem de um quadro de agentes era composta via candidatura, ou seja, 
ao invés de recrutar, preenchiam-se os cargos apenas com aqueles que o plei-
teavam. O primeiro habilitado que rastreamos trata-se de João do Couto da 
Fonseca, seu processo será nosso guia para entender os trâmites do processo30. 
João faz seu pedido em 12 de janeiro de 1730. Conforme o documento: 

Tomamos informações com o Pe. José de Souza sobre a limpeza de sangue, 
e mais requisitos de João do Couto da Fonseca, que pretende ser fami-
liar do Santo Ofício, conteúdo na petição inclusa, que V. Ema. nos mande 
informar.

O “tomamos” aqui se refere ao clérigo que deu parecer favorável à habili-
tação e, para tal, o habilitando deveria “pretender” o cargo, no caso o de “fami-
liar”. Retomemos ao trecho com que iniciamos o presente trabalho, a petição 
inicial sempre começa com “Diz (nome do habilitando)”. Ao declarar quem era, 
o indivíduo em questão se punha nas mãos do Santo Ofício de modo que este 
investigasse se o que fora declarado de fato coincidia com a realidade. Aqui 
se constituía o primeiro elo de comunicação entre o indivíduo e a instituição, 
pleiteante e burocracia inquisitorial, cujas informações apresentadas dariam 
início e continuidade aos seguintes fluxos de informação. 

João do Couto da Fonseca, nosso primeiro familiar habilitado, “diz” ser 
solteiro, nascido e morador no Pará; sendo seus pais José do Couto e Izabel da 
Fonseca, ele natural do Couto do Boim da Nóbrega, Arcebispado de Braga e 
ela natural de Figueiró dos Vinhos, Bispado de Coimbra. Seus avós paternos, 
Sebastião do Couto e Mariana Antunes Serqueira, naturais do mesmo lugar 
que o pai do habilitando. Seus avós maternos, Antonio de Madureira e Izabel 
Luís, ele natural de Lisboa e ela de Figueiró dos Vinhos, como a mãe do habi-
litando. Ao declarar os nomes e a naturalidade de seus pais e avós, o pleiteante 
fornece ao Santo Ofício informações que serão o guia no processo de investi-
gação da genealogia, pois em posse dos nomes seria possível nas localidades de 
nascimento, assistência ou morada das pessoas elencadas fazer as averiguações 
necessárias em vista da habilitação. João declara outra informação, que seu pai 
José já servira o Santo Ofício no cargo que ele agora pleiteava. Essa citação é 
das mais importantes, pois influencia sobremaneira no andamento do processo.

30	 Habilitação para Familiar do Santo Ofício (ANTT, TSO, CG, HSO, mç. 63, doc. 1189)



399  

Após a petição inicial, onde o habilitando declara informações suas, de 
seus pais e avós, os nomes são enviados para os três tribunais distritais do 
Santo Ofício no Reino, a citar, Lisboa, Évora e Coimbra. Isso tem por fina-
lidade consultar nos repositórios se as pessoas elencadas não possuem algum 
impedimento. Após o nihil obstat dos Tribunais, se dá início a investigação nas 
localidades elencadas pelo requerente. Ressalte-se aqui a importância dessa 
consulta inicial nos repositórios dos tribunais distritais. Como já dissemos, 
dentre as exigências, os Regimentos do Santo Ofício pedem que os agentes 
habilitados “nem fossem presos ou penitenciados pela Inquisição, nem sejam 
descendentes de pessoas que tenham alguns dos defeitos sobreditos”, logo, se o 
impedimento já fosse rastreado nos registros do Tribunal, não seria necessário 
o dispêndio com as demais etapas do processo, pois já haveria razão para inde-
ferimento do pedido. 

Tudo certo nas consultas, iniciava a segunda etapa do processo, em que 
era enviado um pedido de informações extrajudiciais a um oficial do Santo 
Ofício para localidades de morada do habilitando, de seus pais e avós maternos 
e paternos, objetivando investigar a vida e comportamento, bem como condi-
ções e capacidade para exercer as funções para qual se candidatava. Eram feitos 
os interrogatórios nas várias localidades em que o habilitante e seus parentes 
tivessem ligação. Cada um dos inquiridos deveria responder um questionário 
com perguntas acerca do candidato e seus parentes, as perguntas eram feitas 
tendo por base os critérios prescritos nos regimentos, só sofrendo alteração 
com a expedição do regimento de 1774, em que findou as diligências acerca da 
limpeza de sangue. Até antes deste último regimento, no geral os interrogató-
rios tinham o seguinte teor:

I.	 Se sabe de alguém que se suspeite do habilitando;

II.	 Se conhece o habilitando;

III.	 Sobre os pais do habilitando;

IV.	 Sobre seus avós paternos;

V.	 Sobre seus avós maternos e bisavôs;

VI.	 Se o habilitando é filho legítimo;

VII.	 Se o habilitando tem ódio ou inimizades com as pessoas de seu 
parentesco;

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL400  

VIII.	Sobre terem sido sempre cristãos-velhos e afins;

IX.	 Se o habilitando foi alguma vez preso ou penitenciado pelo Santo 
Ofício;

X.	 Se o habilitando é pessoa de bons procedimentos, vida de costumes;

XI.	 Se o habilitando já contraiu matrimônio em algum momento de sua 
vida;

XII.	 Se tudo o que testemunhou é público e notório31.

Após o Regimento de 1774, passou-se a perguntar a respeito da incidên-
cia do candidato e seus ascendentes em crime de lesa-majestade32. No rol das 
perguntas aparece: “se o habilitando é ou sempre foi apostata da nossa santa 
fé católica”, e se “é filho e neto de pais e avós paternos que cometessem crime 
de lesa majestade divina ou humana, e por ele fossem sentenciados, e conde-
nados nas penas estabelecidas pelas leis do reino”. Na habilitação de Antônio 
Coutinho de Almeida, é interessante notar o item VIII do interrogatório, onde 
se perguntava acerca da “qualidade de sangue do habilitando”, que aparece 
riscado e substituído pela sumária pergunta “VIII. Se é ou foi herege, apóstata 
de nossa Santa Fé”: 

31	 No formulário o enunciado das perguntas é mais extenso, colocamos acima apenas o teor de cada 
uma. 

32	 As Ordenações Manuelinas definem que “Lesa-majestade quer dizer traição cometida contra 
a pessoa do Rei, ou seu Real Estado, que ele de tão grave e abominável crime, e que os antigos 
sábios tanto estranharam, que o comparavam à lepra” Ordenações Manuelinas. Livro 5. Lisboa: 
Calouste Gulbenkian, 1984, p. 15. Em uma sociedade de Antigo Regime, sendo o Rei a figura 
síntese do corpus social, atentar-lhe contra a vida era atacar gravemente todo equilíbrio da socie-
dade. Portanto, aqueles que nele incorressem guardariam a culpa para si e sua descendência. 



401  

Imagem 1: Parte do formulário de Interrogatório de Antônio Coutinho de Almeida 

Fonte: Habilitação para Familiar do Santo Ofício (ANTT, TSO, CG, HSO, mç. 186, doc. 2755)

O formulário da imagem 1 é datado “aos nove dias de novembro de mil 
setecentos setenta e três anos”, logo, período anterior à abolição da distinção 
dos estatutos de limpeza de sangue nos Regimentos, o que viria a acontecer no 
ano seguinte. O fato é que tal distinção já fora abolida pelo Estado português 
em 1773, logo, apesar da não mudança imediata nos regimentos, em tese já 
deixara de ser uma exigência. 

O primeiro comissário habilitado após o novo regimento é Inácio José 
Pestana, que tem sua carta lavrada em 20 de janeiro de 177933. De sua habi-

33	 Habilitação para Comissário do Santo Ofício (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 09, doc. 154).

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL402  

litação, também o item VIII do interrogatório aparece riscado. Porém, talvez 
por descuido do escrivão, aparece “que pretende saber com toda a individua-
ção a limpeza de sangue e geração do Pe. Inácio José Pestana”. O fato é que 
mesmo cinco anos após ter sido excluída do regimento esta exigência, ainda é 
possível ver este grande parâmetro do Antigo Regime ecoando na cabeça das 
autoridades inquisitoriais. Se foi por descuido não podemos afirmar com exa-
tidão, porém a simples menção às antigas exigências regimentais aponta que 
as velhas normas ainda não haviam sido de todo abandonadas, evidenciando o 
descompasso que existe entre a promulgação da norma regimental e a prática. 
Pelos dois exemplos, vemos o contraponto entre a norma e sua aplicação, na 
habilitação de Antônio Coutinho, as exigências quanto à limpeza de sangue já 
aparecem riscadas, mesmo antes do regimento de 1774, enquanto na de Inácio 
Pestana, mesmo também riscadas, dão sinais de permanência. 

Há outro aspecto a se ressaltar do formulário, nele são elencadas doze 
perguntas. Por outro lado, João do Couto da Fonseca, que tem sido nosso guia 
para demonstrar o andamento do processo inquisitorial, declara que seu pai 
fora familiar do Santo Ofício. Quando o pleiteante possuía algum parente já 
habilitado, os trâmites eram bem mais simplificados, considerando que proce-
dimentos da habilitação de genere já haviam sido feitos. Nesses casos, os avós 
não eram investigados, fato que significava menos testemunhos, assentos, e 
consequentemente, menos custos. Nesse sentido, os depoentes só respondiam 
oito perguntas, que eram as seguintes:

I.	 Se sabe de alguém que se suspeite do habilitando;

II.	 Se conhece o habilitando;

III.	 Sobre os pais do habilitando;

IV.	 Se o habilitando é filho legítimo;

V.	 Se o habilitando foi alguma vez preso ou penitenciado pelo Santo 
Ofício;

VI.	 Se o habilitando é pessoa de bons procedimentos, vida de costumes;

VII.	 Se o habilitando já contraiu matrimônio em algum momento de sua 
vida;

VIII.	Se tudo o que testemunhou é público e notório34.

34	 No formulário o enunciado das perguntas é mais extenso, colocamos apenas o teor de cada uma.



403  

Fixemos, portanto, que em caso de o habilitando não possuir parentes 
habilitados, as testemunhas eram inquiridas com doze perguntas; possuindo 
parente já habilitado, as testemunhas respondiam oito perguntas. Retornemos 
ao andamento do processo de habilitação. Ditas quais eram as perguntas reque-
ridas pelo regimento, cada depoente deveria fornecer ao agente incumbido de 
realizar as diligências, seus nomes, sobrenomes, ofícios, naturalidade, morada, 
qualidade de sangue (até 1773) e idade. Os dados fornecidos pelos depoentes 
nos ajudam a entrever a relação que estes possuíam com aquele sobre cuja vida 
estavam depondo. Como dito, essas averiguações objetivavam saber da origem 
e filiação, bem como condições e capacidade que o habilitando tinha para exer-
cer funções de tamanha “importância e segredo” que são as do Santo Ofício. 
O pedido se dá nos seguintes termos: “Convém saber-se na Mesa do Santo 
Ofício da Inquisição de Lisboa por informação extrajudicial, que se procura 
tirar com segredo de pessoas cristãs-velhas e fidedignas”. 

As perguntas feitas às testemunhas visam saber: 

Se o dito habilitando é pessoa de bons procedimentos, vida e costumes 
capaz de ser encarregado de negócios de importância e segredo, servir 
limpa e abastadamente, que ofício tem e de que vive e que cabedal terá, se 
sabe ler e escrever e que idade apresenta ter, se é solteiro, casado ou viúvo 
de cujo matrimonio lhe ficou filhos ou se tem algum ilegítimo, e tendo-o, 
como se chama. E sua mãe e avós maternos, donde naturais e moradores e 
se limpos de infecta nação e se o habilitando ou alguns de seus ascendentes 
foi preso ou penitenciado pelo Santo Ofício ou incorreu em alguma infâ-
mia publica de pena vil de feto ou de direito35.

Na habilitação de João do Couto da Fonseca36, após ouvir cinco testemu-
nhas, aos três dias de outubro de 1729, o Pe. José de Souza, reitor do Colégio 
de Companhia de Jesus no Pará, emite seu parecer ressaltando que as testemu-
nhas dão fé acerca da origem e filiação do habilitando na medida que “é natural 
e morador desta cidade do Pará, filho legítimo de José do Couto, familiar que 
foi do Santo Ofício, natural do Couto do Boym, Arcebispado de Braga, e de 

35	 Trecho extraído de um dos formulários presentes nas Habilitações para Familiar do Santo 
Ofício.

36	 Habilitação para Familiar do Santo Ofício (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 63, doc. 1189).

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL404  

sua mulher Izabel da Fonseca, natural de Figueiró dos Vinhos, bispado de 
Coimbra”. Segue dizendo “que o dito sabe ler e escrever, que é de bons pro-
cedimentos e capaz de qualquer negócio de segredo e importância”. O “saber 
ler e escrever” é requisito essencial para o serviço ao Santo Ofício, pois além 
de constantemente receberem orientações emanadas do Tribunal de Lisboa, 
periodicamente no caso dos Comissários e Notários, e eventualmente no caso 
dos familiares, teriam que lavrar denúncias e averiguações dos processos de 
habilitação. Além de sempre deverem andar com o Regimento, de modo a 
consultá-lo para saber como proceder em “matéria do Santo Ofício”. 

O parecer segue elencando que o habilitando “é solteiro, sem filhos ilegíti-
mos, que tem sua legitima suficiente para se sustentar limpa e abastadamente”. 
No caso de já ser casado, além da habilitação do pretenso agente, também sua 
esposa deveria passar pelo mesmo processo, bem como se um agente habili-
tado solteiro vier a contrair matrimônio, só o poderá se sua esposa for tam-
bém habilitada. O possuir filhos fora do casamento também se constituía num 
empecilho para habilitação. Por fim, se diz que o que possui é suficiente para 
“se sustentar limpa e abastadamente”, na medida em que os agentes locais do 
Santo Ofício não possuíam salário periódico, de modo que deveriam viver de 
outra coisa que não o serviço à Inquisição. Pe. José de Souza conclui dizendo 
que “finalmente que sabem que o dito habilitando e nem algum de seus ascen-
dentes foi preso ou sentenciado pelo Santo Ofício, nem incorreu em infâmia 
pública ou pena vil de feito ou de direito”. Logo, o suplicante e sua linhagem 
passam em um segundo crivo.

Como João do Couto informara que seu pai José do Couto fora familiar 
do Santo Ofício, se procede a procura nos repositórios do Santo Ofício em 
Lisboa, da provisão de criação de José como familiar. Em 13 de março de 1731 
a dita provisão é encontrada, sendo certificada por um notário do Santo Ofício 
nos seguintes termos: 

Certifico que para efeito de passar a presente no livro 8° da criação dos 
Ministros e oficiais desta Inquisição nele a página 67 se acha a cópia de 
uma provisão dos senhores do Conselho Geral; passada em 16 de janeiro 
de 1706, da qual consta haverem criado familiar desta Inquisição de Lisboa 
a José do Couto, natural do Couto do Boim da Nóbrega, Arcebispado de 



405  

Braga, e morador na cidade de Belém do Grão-Pará, Estado do Maranhão, 
onde é casado com Izabel da Fonseca37.

Aqui, mais uma vez a informação declarada pelo pleiteante é verificada 
e ratificada pelo processo de investigação. Além disso, registre-se que João do 
Couto fora habilitado já sendo morador do Pará, logo, seu filho não foi o pri-
meiro habilitado como familiar do Santo Ofício para esta localidade. 

Em 1730 se procedem outras averiguações na cidade de Belém acerca 
do habilitando e seus pais, o já citado Pe. José de Sousa que é investido dos 
poderes para levar a efeito as investigações, de modo que os “Inquisidores 
Apostólicos contra a herética pravidade e apostasia nesta cidade de Lisboa”, 
fazem “saber ao Pe. José de Sousa... ou quem seu cargo servir, que nesta Mesa 
se trata averiguamente saber a limpeza de sangue e geração de João do Couto 
da Fonseca, natural de morador da cidade do Pará”. Do trecho fica latente que 
o Santo Ofício sabe a quem incumbir para a recolha dos testemunhos, o padre 
reitor do Colégio dos Jesuítas no Pará, contudo, também cita que poderá fazê-
-lo “quem seu cargo servir”38. Logo, se evidencia como o Santo Ofício, para 
atuar, se adapta ao contexto específico, pois os testemunhos não deixariam de 
ser feitos em caso de ausência do reitor, pois poderiam recolhê-los aquele que 
o estivesse substituindo. 

37	 Habilitação para Familiar do Santo Ofício (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 63, doc. 1189)
38	 Desde 1688, em virtude da carência de agentes habilitados no Estado do Maranhão e Grão-

Pará, os padres reitores dos colégios jesuítas de São Luís e Belém foram autorizados a atuarem 
como comissários, sem a necessidade do processo de habilitação. FEITLER, Bruno. Nas ma-
lhas da consciência: Igreja e Inquisição no Brasil. São Paulo: Editora Alameda, 2007, p. 258-
259. Desde a fundação do Santo Ofício os padres da Companhia de Jesus têm tido importan-
te desempenho como agentes inquisitoriais. COSME, João dos Santos Ramalho. “A actuação 
Inquisitorial na Margem Esquerda do Guadiana (1640-1715)”, Cadernos de Estudos Sefarditas, 
nº 4, 2004, p. 42. Já desde meados do século XVII se discutia a criação de um noviciado no 
Maranhão, voltado para a formação das vocações jesuíticas. Isso demonstra a preocupação per-
manente da ordem com a formação intelectual de seu clero. CHAMBOULEYRON, Rafael. 
“Os jesuítas e o ensino na Amazônia Colonial”. Revista Aberto, Brasília, v. 21, n. 78, p. 77-91, dez. 
2007. A expulsão dos jesuítas em 1759 se constitui em uma viragem no processo de habilitação 
de comissários e notários, no primeiro caso, nove são habilitados, no segundo caso, três. Se no 
específico do Santo Ofício há essa viragem, no mais amplo, no que diz respeito a presença da 
Igreja no ultramar, com a saída dos padres da Companhia de Jesus, há uma maior projeção do 
clero secular, na medida de a cura espiritual dos antigos aldeamentos, elevados ao status de vilas, 
ficaram sob a tutela de padres diocesanos. SOUZA, Evergton Sales. “Igreja e Estado no período 
pombalino”. In: FALCON. Francisco; RODRIGUES, Claudia. A “Época Pombalina”: no mundo 
Luso-Brasileiro. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2015, p. 277-306. 

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL406  

Aos 3 de agosto de 1730, no Colégio de Santo Alexandre da Companhia 
de Jesus em Belém do Pará, o Pe. José de Sousa se põe a recolher o teste-
munho de mais cinco pessoas, cada uma delas fazem “juramento dos Santos 
Evangelhos... e em tudo guardar segredo”. Os testemunhos são meticulosa-
mente anotados pelo Pe. Luis Álvares, que serve como escrivão. Aqui vemos 
que Pe. José de Sousa associa a si um confrade jesuíta, ambos à exemplo das 
testemunhas, também juram aos “Santos Evangelhos” de que levarão a efeito 
os testemunhos com toda isenção e “gravidade”.

A primeira testemunha ouvida é o Pe. Luís Alvares, cônego da Sé do Pará 
e natural da Ilha de Faial, nos Açores. A testemunha conhece o habilitando 
e seus pais, dizendo que de fato era filho dos pais declarados sendo sempre 
“havido e reputado” como tal. A segunda testemunha é o Pe. Antonio Maciel 
Parente, vigário de Nossa Sra. do Rosário, Freguesia da Campina e natural de 
São Luís do Maranhão. Diz que conhece o habilitando por assistir em Belém 
há trinta e seis anos, conheceu os pais do habilitando e a exemplo da testemu-
nha anterior, reforça que o pleiteante era filho legítimo, bem como seu pai fora 
familiar do Santo Ofício. Aqui vemos que a segunda testemunha confirma 
uma informação já fornecida pelo habilitando, que seu pai fora familiar do 
Santo Ofício. Pe. Antonio Maciel Parente cita ainda que João “não tem ofício 
ou ocupação alguma, mas que vive em companhia de sua mãe, irmão e irmãs e 
cabedal bastante para limpa e abastadamente viver”. O que seria um possível 
impedimento, o fato de não possuir “ofício ou ocupação alguma”, foi justificado 
por o habilitando, sua mãe e irmãs possuírem “cabedal bastante para limpa e 
abastadamente viver”. Logo, o patrimônio familiar daria conta de suprir João 
para que bem desempenhasse suas funções como familiar do Santo Ofício. 

A terceira testemunha é também um clérigo, Pe. Manuel de Miranda, 
padre do hábito de São Pedro e natural de Belém do Pará. Diz que conhece o 
habilitando por ambos serem naturais da mesma cidade e sempre nela assistir. 
A exemplo do Pe. Antonio Parente, se refere ao fato de o habilitando não pos-
suir ofício ou ocupação, contudo, que vive com sua mãe e irmãos e o que tem é 
necessário para viver condignamente. A quarta testemunha é o capitão Diogo 
Pinto de Gaia, natural e morador de Belém do Pará. Diz que conhece o habili-
tando por assistir na mesma cidade desde que nasceu. Conheceu os pais, dando 
fé da naturalidade deles. Bem como que o habilitando era filho legítimo deles, 
não impondo impedimento ao habilitando. A quinta e última testemunha é o 



407  

capitão Marcos de Bitencourt, também natural e morador de Belém do Pará. 
Diz que conhece o habilitando desde criança, conheceu os pais, contudo sem 
precisar de onde eram naturais. Deu fé acerca de ser filho legítimo e não impu-
tou ao habilitando nenhum impedimento. 

O almejado desfecho

Como visto, as testemunhas são unânimes acerca de o pleiteante possuir 
os requisitos necessários para o serviço ao Santo Ofício, tanto que em parecer 
datado de 28 de agosto de 1730, o Pe. José de Sousa diz:

Por conhecer e ser conhecimento há 25 anos do Habilitando João do 
Couto da Fonseca, me parece ser pessoa muito capaz de ser encarregada de 
negócio de importância e segredo. E também me parece que todas as tes-
temunhas acima nomeadas e assinadas, pelas conhecer do mesmo tempo, 
são verdadeiras, dignas de todo veredito e que tudo o que agora afirmam e 
juram do dito habilitando é certo, é verdade e é notório39. 

Nota-se em primeiro lugar o fato de o agente incumbido das diligências 
dar seu “testemunho” acerca do habilitando, “por conhecer e ser conhecimento 
há mais de 25 anos”, dando informação pessoal, que corrobora com as ditas 
pelas testemunhas, que em João do Couto da Fonseca concorrem os requisi-
tos necessários para desempenhar a função de familiar do Santo Ofício. Sem 
impedimentos e com parecer favorável, falta apenas um documento para ter 
deferido seu pedido, os assentos paroquiais. 

Em 12 de abril de 1731, “os Inquisidores Apostólicos contra a herética 
pravidade e apostasia nesta cidade de Lisboa e seus distritos” fazem saber ao 
“Pe. José de Sousa Reitor do Colégio da Companhia de Jesus do Pará, ou a 
quem seu cargo servir, que nessa mesa é necessária certidão de batismo de João 
do Couto da Fonseca filho”. José de Sousa segue até à Catedral do Bispado, 
defronte ao colégio do qual é reitor, recolhe o assento que atesta que o ino-
cente João fora batizado “ao 1° dia de julho de 1705 nesta Paróquia de Nossa 
Sra. de Belém”, pelo Pe. Fr. Tomás OM, sendo seus padrinhos Domingos 
Rodrigues Moura e Ana Madureira. Em posse dos documentos necessários e 

39	 Habilitação para Familiar do Santo Ofício (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 63, doc. 1189).

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL408  

dos testemunhos colhidos, os deputados do Conselho Geral emitem o seguinte 
parecer: 

Vi estas diligências de João do Couto da Fonseca, solteiro, que pretende ser 
familiar do Santo Ofício e delas consta ser filho legítimo de José do Couto, 
familiar do Santo Ofício, pela certidão, ser o habilitando natural e morador 
na cidade do Pará, sem filhos e com capacidade para esta ocupação, a qual 
habilito. Lisboa, 20 de janeiro de 1731.

Como visto no trecho anterior, que conclui a habilitação, são confronta-
das as informações declaradas pelo pleiteante no ato do pedido e as encontra-
das pela investigação, de modo que em João do Couto e seus parentes não foi 
encontrado nenhum impedimento, vindo este a ser habilitado como familiar 
do Santo Ofício em 11 de janeiro de 1732. 

Uma vez deferido o pedido de habilitação, o agente deveria ser “investido” 
do cargo. Para tanto, era necessário que em primeiro lugar acertasse a “custas” 
do processo, que em geral excediam o valor depositado de início; quitando o 
excedente, a carta seria registrada no Conselho Geral e o habilitando profe-
ria juramento40. Cumprida essas etapas, o neo agente poderia usar medalha e 
vara, banhadas a ouro, com as armas inquisitoriais, sinais distintivo de sua fun-
ção41. A “investidura” era fundamental nesse processo, pois externava o poder 
delegado pela instituição42. Conforme António Manuel Hespanha, “os trajos, 
o cerimonial, as precedências, a publicidade das cerimônias, são outros tantos 

40	 Dado o custo de ir até Lisboa para proferir o juramento, a maioria dos habilitados no Brasil o fa-
zia por procuração. SOUZA, Grayce Mayre Bonfim. Para remédio das almas: Comissários, qua-
lificadores e notário da Inquisição portuguesa na Bahia colonial. Vitória da Conquista: Edições 
UESB, 2014, p. 159.

41	 Ainda que cerimoniosa, a investidura dos cargos inquisitoriais em Portugal era mais simples que 
as faustosas da Inquisição Romana e Espanhola, sobre isso: “Na Espanha o rito compreendia, 
por volta de 1640, orações e bênçãos complexas realizadas durante a cerimônia de investidura do 
hábito e da cruz, cerimônia dirigida pelos inquisidores locais (as fórmulas mantêm-se durante 
um período longo, estando documentadas para 1680 em Madri e para 1724 em Palermo)... Na 
Itália os ritos de investidura dos familiares são bastantes complexos, com o juramento dos privi-
legiados perante os inquisidores, contendo o título da nomeação referência explicita ao sacrifício 
da própria vida, se necessário, e uma cerimônia de entrega da cruz, que deveria ser levada sobre 
o coração”. BETHENCOURT, Francisco. História..., 2000, p. 147. 

42	 BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Lisboa: Difel, 1989, p. 142.



409  

modos de celebrar com o maior impacto esta dramaturgia do poder”43. O 
agente passaria agora a não mais agir em seu nome, mas seria, sobretudo no 
caso dos comissários, um alter ego dos inquisidores nas localidades para a qual 
estavam habilitados44. Nesse sentido, o pertencimento ao Santo Ofício, como 
a órgãos do Estado português, permitia obter um estatuto de nobreza baseado 
no serviço, o que por si só era muito atrativo. A provisão, lavrada no Conselho 
Geral em Lisboa, era assinada pelo inquisidor-geral, nos seguintes termos: 

Nuno da Cunha presbítero Cardeal da Santa Igreja de Roma do título de 
Santa Anastácia, Inquisidor Geral nestes reinos e senhorios de Portugal 
do Conselho de Estado de El Rei meu senhor. Fazemos saber aos que esta 
nossa provisão virem, que pela boa informação que temos de geração vida 
e costumes e mais partes de Lourenço Alvarez Roxo de Potfliz, presbí-
tero chantre da Sé da Cidade de Santa Maria de Belém do Grão-Pará e 
provisor do bispado, confiando dele que fará com todo segredo, verdade... 
Havemos por bem de criar, instituir e fazer como pela presente autoridade 
apostólica, criamos, instituímos e fazemos comissário do Santo Ofício da 
Inquisição geral desta cidade para que sirva o tal cargo em tudo o que pelos 
inquisidores lhe for comendado: e o servirá enquanto nós houvermos por 
bem, e não mandarmos o contrário, guardando em tudo seu regimento e 
as instruções de santo ofício... Dada em Lisboa sob sinal e selo do Santo 
ofício aos seis de dezembro de 174645.

O documento citado é um traslado na habilitação de Custódio Álvares 
Roxo de Potfliz, da carta de criação de seu irmão Lourenço como comissário 
do Santo Ofício46. Se notarmos, o poder delegado vem diretamente da parte 
do Inquisidor-Geral, a esta altura o EMmo.47 Cardeal D. Nuno da Cunha48. D. 

43	 HESPANHA, António Manuel. As vésperas do Leviathan: Instituições e poder político 
Portugal – séc. XVII. Coimbra: Almedina, 1994, p. 319.

44	 MARTÍNEZ, Doris Moreno. “La Inquisición: Descubrimiento o nueva creación?”. In: PENÃ, 
Antonio Luis Cortés (coord). Historia del Cristianismo – III. El Mundo Moderno. Madrid: 
Editorial Trotta – Universidad de Granada, 2006, p. 239. 

45	 Habilitação para Comissário do Santo Ofício (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 4, doc. 51).
46	 Habilitação para Comissário do Santo Ofício (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 07, doc. 111)
47	 Os pronomes de tratamento são dimensões muito importantes da liturgia dos cargos para o pe-

ríodo, tanto que em 1739, D. João V, por lei, as obriga a todos os níveis da burocracia portugue-
sa. CINTRA, Luís Lindley. Sobre as formas de tratamento da Língua Portuguesa. Lisboa: Livros 
Horizonte, 1986, p. 112. 

48	 A distinção com o cardinalato aos inquisidores-gerais era muito presente, desde o 2° inquisidor-
-geral, D. Henrique I, muitos foram os que receberam o barrete cardinalício. MENDONÇA, 

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL410  

Nuno da Cunha, em nome do rei português, delega poder ao agora comissário 
Lourenço Alvares Roxo de Potfliz, aqui se evidenciando o poder concedido 
da Coroa a seus vassalos, algo próprio dessa sociedade de Antigo Regime. A 
“boa informação que temos de geração vida e costumes” foi confirmada via o 
processo de habilitação que já explicamos, de modo que “havemos por bem 
de criar, instituir e fazer como pela presente autoridade apostólica, criamos, 
instituímos e fazemos comissário”; aqui o inquisidor-geral invoca o poder 
“Apostólico” que emana da Sé de Pedro, delegado ao Rei, que por sua vez o 
delega ao inquisidor, que o delega ao habilitado. Por fim, o exercício desse 
poder deve ser sempre orientado pela autoridade que o delegou, de modo que 
o novo agente esteja sempre “guardando em tudo seu regimento e as instruções 
de Santo Ofício”. 

Considerações finais 

No presente trabalho, nossa intenção foi demonstrar os diversos passos 
pelos quais um indivíduo deveria passar para ser admitido como agente da 
Inquisição. De tudo o que dissemos, lembremos que o preenchimento dos car-
gos era via candidatura, logo, era fundamentalmente pelo desejo do candidato. 
Ao pedir, o pleiteante se submetia a um longo processo de investigação, onde 
sua vida era devassada, de modo a encontrar algum possível impedimento. 
Desse trâmite, o mais interessante é a recolha de informações sobre o indi-
víduo e suas famílias nos mais variados lugares, guiado pelos locais de nasci-
mento e morada das pessoas implicadas. Logo, devassando suas vidas, o Santo 
Ofício também fornece a nós, pesquisador e leitor, importantes subsídios para 
pensar nas motivações por detrás dos pedidos para habilitar-se. Se ressalte que 
até 1773 um dos grandes trunfos da habilitação do Santo Ofício era, decerto, 
a prova da “limpeza de sangue”, o que dourava e agregava capital simbólico a 
quem o possuísse e às suas famílias. 

Nossa reflexão foi conduzida tendo duas balizas – o caminho ideal, defi-
nido pelos Regimentos do Santo Ofício e outro caracterizado pelas adaptações 
ao longo do processo, em que giram interesses institucionais, familiares e pes-
soais. Se a motivação principal era “servir a esta Santa Casa”, devemos entender 

José Lourenço & MOREIRA, Antonio Joaquim. História dos principais actos e procedimentos da 
Inquisição em Portugal. Lisboa: Círculo de Leitores, 1979. 



411  

esse desejo à luz de como ele se materializa na vida efetiva do indivíduo e suas 
famílias. Aqui, precisamente, essas instâncias se conjugam – indivíduo e insti-
tuição. A instituição se materializa por meio de seus agentes, que após investi-
dos, exercem sua função em nome dela; porém, para preencher seu quadro, há 
necessidade de adaptações em vista da realidade da localidade, como quando 
do papel desempenhado pelos padres reitores dos Colégios da Companhia de 
Jesus e a habilitação de agentes em “vista da necessidade”. Tendo isso por base, 
podemos dizer que o caminho pelo qual um indivíduo passava para chegar ao 
seu intento era condicionado, para além dos requisitos regimentais, pelo desejo 
daqueles que conduziam as averiguações. 

O desejo de conseguir se habilitar, entre vários outros fatores, estava imbu-
ído do desejo de “existir” e ser visto em uma sociedade de Antigo Regime. Ser 
habilitado ainda garantia um conjunto de privilégios e mercês, tão importantes 
nesse jogo de interesses. Em certo sentido, a forma adaptativa da instituição 
também revela como esse sistema funcionava em sua face complexa, sobretudo 
nas margens desse império transatlântico. Se há uma estrutura que se organiza 
para fazer jus a todos os trâmites exigidos e de acordo com as leis eclesiásticas 
e do Reino, por outro lado, as adaptações também são necessárias. Em suma, 
o presente texto refletiu sobre a extensa malha de funcionamento institucio-
nal do Santo Ofício e o quanto ele se conecta com aspectos fundamentais do 
Antigo Regime, ao passo em que também revela sua grande capacidade adap-
tativa para que possa difundir suas raias de ação no Ultramar.

“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisição...





CAPÍTULO 18

“DEUS NOS ACUDA E OUÇA NOSSOS 
CLAMORES”: ATUAÇÃO DOS CLÉRIGOS 

EM TEMPOS EPIDÊMICOS NO GRÃO-
PARÁ SETECENTISTA (1748-1776)

Roberta Sauaia Martins1

A imagem de Nossa Senhora de Nazaré realiza um novo sobrevoo de heli-
cóptero sobre Belém. De acordo com a diretoria da festa de Nazaré, o tra-
jeto é uma benção à cidade, que vive regime de isolamento social por conta 
da pandemia do novo coronavírus (Covid-19).2 Notícia veiculada no portal 
g1.globo.com em 04/04/2020. 

As epidemias constituem eventos importantes que acompanham os 
homens ao longo de sua história. Trazem consigo, juntamente com os 
seus impactos biológicos, uma gama de sensações e percepções que são 

acionadas pelos diferentes grupos sociais, no intuito de melhor compreender 
e lidar com todas as mudanças e desestruturações das vivências cotidianas. Ao 
longo das diferentes ocorrências contagiosas, inclusive a que estamos vivendo 

1	 Doutoranda em História pelo Programa de Pós-Graduação em História Social da Amazônia 
pela Universidade Federal do Pará e Professora da Secretaria Estadual de Educação do Pará 
(SEDUC-PA). E-mail: robertasauaia@gmail.com.

2	 Notícia veiculada no portal g1.globo.com em 04 abr. 2020. 	



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL414  

com a atual pandemia de coronavírus, os universos religiosos, seus agentes e 
suas práticas foram frequentemente pautas de notícias veiculadas.3 

Mesmo em um contexto de uma pandemia, os atos simbólicos organi-
zados por agentes religiosos na cidade de Belém do Pará não deixaram de 
ser materializados, ainda que de forma diferente do habitual. Não apenas no 
hoje, mas também em um passado um tanto distante, mas que nos é permitido 
revistar seus vestígios, Santa Maria de Belém do Grão-Pará foi e continua 
sendo espaço de intensos e fervorosos clamores. 

Se na atualidade se fez mais do que necessário respeitar protocolos de 
isolamento e de diminuição de riscos de contaminação viral a partir das aglo-
merações, em meados do século XVIII as compreensões acerca de um contágio 
eram outras. Logo, também as formas que se materializavam as manifestações 
de religiosidade ao longo das epidemias também se davam de maneira um 
tanto diferente da atual. Outros tempos, outros homens e outras ideias. Esse 
trabalho é um convite para refletirmos acerca dessas expressões de fé e demais 
ações conectadas às experiências dos clérigos na Amazônia, em alguns cenários 
epidêmicos, percebendo-as não enquanto ações isoladas, mas que dialogavam 
com uma série de processos e vivências ocorridos no mundo colonial. 

Dialoga-se com a perspectiva de que o estudo dos cenários epidêmicos e 
seus desdobramentos também pode nos revelar facetas interessantes a respeito 
da atuação desses indivíduos, atentando para os distintos espaços, funções e 
momentos de inserção destes nessas possessões lusitanas. A partir de diferen-
tes missivas e memórias, temos acesso a uma parte das ações tecidas por esses 
religiosos diante das enfermidades, as quais eram constituídas em diálogo com 
seus referenciais simbólicos, mas também a partir das circunstâncias e desafios 
locais que se lhes apresentavam. Do mesmo modo, seus raios de atuação nes-
ses momentos críticos também nos deixam compreender suas relações com os 
diferentes sujeitos, entre indígenas, negros, colonos e as instâncias de poder 
localizadas na capitania do Grão-Pará4 e na Metrópole.

3	 PINTO, Paulo Mendes. “Civilização e Pandemia: para uma hermenêutica do pânico pandémi-
co.” In: CARNEIRO, Everton; SILVA, da Sandra; RIBEIRO, Luis. Apontamentos de pesquisa: a 
pandemia de Covid-19- teologia, ciência e arte em conversas. Curitiba: Brazil Publishing, 2020, 
p. 15.

4	 Este artigo se centrará na capitania do Grão-Pará, considerando o desmembramento da 
Capitania do Rio Negro em Carta Régia de 03 de março de 1755. SAMPAIO, Patrícia. 



415  “Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...

Formidável castigo e um glorioso teatro de clamores

Os acontecimentos epidêmicos trazem consigo uma série de experiências 
traumáticas e de desorganização das vivências cotidianas. Mortes, quadros de 
adoecimentos, possíveis crises econômicas e carestia alimentar são alguns des-
ses desdobramentos. Por inúmeras vezes, os indivíduos, ao longo da história, 
buscaram explicações e estratégias que dialogavam com suas crenças religiosas, 
a fim de compreender e lidar melhor com o caos instaurado pelas enfermida-
des. As epidemias, assim, tomaram espaço em algumas narrativas produzidas 
pelos meios eclesiásticos, bem como esses acionaram um conjunto de ações 
que dialogavam com suas percepções diante da doença. 

Em meados dos setecentos, a capitania do Grão-Pará, especialmente a 
cidade de Belém, foi palco de importante manifestações religiosas as quais 
dialogavam diretamente com as compreensões acionadas pela Igreja e seus 
representantes em momentos de contágio. O registro histórico que nos ser-
virá de guia principal para melhor compreender esses processos é uma memó-
ria organizada pelo secretário do bispo Miguel de Bulhões, o padre Manuel 
Ferreira Leonardo5, em plena incidência epidêmica no Estado do Maranhão 
e Grão-Pará. O escrito intitula-se “Noticia Verdadeyra do Terrivel Contagio 
Que desde outubro de 1748 até o mez de Mayo de 1749 tem reduzido a nota-
vel consternação todos os Certões, terras e Cidade de Bellém, e Grão Pará”.6 

Nesse documento, em sua parte inicial, são mencionados alguns cenários 
epidêmicos já sentidos na capitania do Grão-Pará, na primeira metade dos 
setecentos, entre eles uma epidemia principiada no ano de 1724. Esta logo 
foi sentida e presenciada pelo bispo Bartolomeu de Pilar, que havia chegado 
recentemente para assumir a prelazia do Pará, o qual não poupou esforços a 
fim de “deprecar a Deus [...] para que o Arbitro do mundo, movido aos empenhos 

“Administração Colonial e Legislação Indigenista na Amazônia Portuguesa”. In: PRIORE, M. 
D; GOMES; F (org.). Os senhores dos rios. Rio de Janeiro: Elsevier, 2003.

5	 Miguel de Bulhões e Sousa, religioso dominicano, foi nomeado primeiramente bispo de Malaca 
e depois do Grão-Pará. Partiu para estava colônia ainda no ano de 1748, acompanhado pelo 
padre Manuel Ferreira Leonardo, este na condição de secretário do clérigo secular. SILVA, 
Innocencio Francisco da. Diccionario Bibliographico Portuguez (Tomo 06: Letras Ma-Pe). Lisboa: 
Imprensa Nacional, 1862. 

6	 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de 
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notável consternaçaõ todos os Certões, terras, e 
Cidade de Bellém, e Graõ Pará, extrahida das mais f idedignas memorias. Lisboa, na Oficina de 
Pedro Ferreira, 1749. 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL416  

da contrição, e da suplica, abrandado o rigor da sua justif icada vingança, usasse das 
branduras da sua misericórdia infinita [...]”.7

Contudo, certo tempo depois que “aplacou o fogo”, tornou a levantar “maio-
res chamas” no início de outubro de 1748. Esse contágio havia sido espalhado 
a partir de canoas que chegavam do “Sertão, cheias de escravos todos infecionados 
pelo sarampo”.8 Os “golpes da enfermidade”, segundo a “Noticia Verdadeyra”, se 
materializava em diferentes sintomas, entre os quais havia “vômitos de sangue e 
diarreias, que f inalmente pagavam à morte o seu tributo”.9 A doença e seus efeitos 
na capitania se materializaram como expressão do horror, da desfiguração do 
corpo, era a face de uma conjuntura funesta, terrível, dolorosa e punitiva. 

A partir de uma perspectiva cristã, a doença não era encarada somente 
enquanto um fenômeno de alteração biológica e de alçada dos agentes de cura, 
mas era a resultante da ira divina sobre os pecados dos habitantes daquela ter-
ra.10 E para apaziguar o “fogo” que se espalhava dos sertões até as demais loca-
lidades, rogos deveriam ser feitos com empenho para alcançar a clemência de 
Deus e, com isso, a contenção do alastrar do contágio. Esses intensos e visíveis 
clamores adentraram parte das igrejas e ruas da cidade de Belém do Grão-Pará 
na década de 1740.

7	 Idem. 
8	 Certamente, a maior parte dos escravos que retornar naquele momento da coleta dos sertões 

eram indígenas e mestiços, “gente da terra”, tendo em vista terem sidos largamente utilizados 
nessa função, pelos conhecimentos do espaço geográfico, em relação à safra dos frutos e, não 
menos importante, serem os principais condutores das canoas. Nota-se ainda que os indígenas 
serão alçados a condição de livres e vassalos do rei somente a partir da Lei de Liberdade de 1755. 

9	 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de 
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notável consternaçaõ todos os Certões, terras, e 
Cidade de Bellém, e Graõ Pará, extrahida das mais f idedignas memorias.

10	 Ressalta-se que, em tempos de epidemia, o diálogo com o mundo sobrenatural não se dava ape-
nas em torno da fé católica. Entre a população letrada ou não, na América portuguesa, prevalecia 
a compreensão da doença enquanto castigo divino, de manifestação de espíritos diabólicos ou 
de feitiços feitos contra os corpos dos sujeitos. Crenças semelhantes também existiam entre os 
indígenas e africanos. Feitiçarias, desobediência de tabus alimentares, leis ecológicas, descum-
primento do resguardo pós-parto e transgressões para com os deuses poderiam ser encarados 
enquanto causas para a incidência de graves moléstias. Percepções essas muitas vezes interpreta-
das pela ótica do colonizador como atos de ignorância e pactos demoníacos. SOARES, Márcio 
de Sousa. “Médicos e mezinheiros na Corte Imperial: uma herança colonial”. História, Ciência, 
Saúde - Manguinhos, v. 8, n. 2, p 419-420, 2001; JESUS, Nauk Maria de. Saúde e Doença: práticas 
de cura no centro da América do Sul (1727-1808). Dissertação (Mestrado). Programa de Pós-
graduação em História. Universidade Federal do Mato Grosso. Cuiabá, 2001 2001, p. 25-26.



417  

Ao perceber que o contágio não cessara, os vereadores da Câmara de 
Belém solicitaram ao então Bispo Diocesano Dom Guilherme de S. Jozé que 
se fizessem preces públicas “para que estas inclinassem a piedade de Deus sobre 
tanta ruína”. O pedido foi aceito e o prelado aprovou a “diligencia católica, e 
desejando conceder aos rogos dos aflitos moradores, mandou às comunidades 
quisessem assistir a um ato, no qual se interessava o maior aumento”.11 

No dia 6 de novembro de 1748, se ordenou uma “procissão deprecatória”, 
ou seja, com teor de súplica. E pelas ruas da cidade os cônegos da Sé levavam 
sobre seus ombros a imagem de Nossa Senhora de Belém, padroeira da cidade 
e os Beneficiados conduziam a de Sant´Ana, esta era mãe de Maria e avó de 
Jesus. A devoção à Sant’Ana foi fortemente propagada pelos meios eclesiásti-
cos na América portuguesa, atingido seu ápice no século XVIII. Filha e Mãe 
consistiam nas duas santas mais cultuadas ao longo do período colonial. E tão 
frequente quanto os atos devotos dedicados a estas, era a socialização de ambas 
as imagens, compartilhando espaços nas Igrejas, procissões e lares de fiéis.12 

Havia a associação dessas “Santas Mães” com o amor divinal, incondicio-
nal e sem pecado, sendo Sant´Ana a “Gloriosa Matriarca, raiz da genealogia 
messiânica, protetora das viúvas, padroeira dos mineradores e moedeiros, cura 
dos enfermos, guia e mestra”.13 Polivalentes em suas atribuições e imensa gene-
rosidade, ambas foram escolhidas enquanto poderosas intercessoras diante dos 
percalços do contágio de sarampo na cidade de Belém. 

As imagens de Santo Antônio e São Sebastião também fizeram parte 
desse cortejo, o primeiro sendo carregado pelos meninos do coro e o segundo 
por outros sacerdotes.14 Se considerarmos as simbologias e sentidos atribuídos 
a esses dois santos ao longo da tradição cristã europeia e aqueles que foram se 

11	 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de 
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notável consternaçaõ todos os Certões, terras, e 
Cidade de Bellém, e Graõ Pará, extrahida das mais f idedignas memorias.

12	 MOTT, Luiz. Rosa Egipcíaca: Uma Santa africana no Brasil. Rio de Janeiro: Editora Bertrand do 
Brasil, 1993, 750 p.28. SOUZA, Maria Beatriz de Mello e. “Mãe, mestra e guia: uma análise da 
iconografia de Santa´Anna”. Topoi, RJ, vol. 3, Jul/ Dez, 2002, p. 242.

13	 SOUZA, Maria Beatriz de Mello e. “Mãe, mestra e guia: uma análise da iconografia de 
Santa´Anna”, p.243. 

14	 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de 
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notável consternaçaõ todos os Certões, terras, e 
Cidade de Bellém, e Graõ Pará, extrahida das mais f idedignas memorias. 

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL418  

constituindo na América portuguesa, perceberemos que a escolha destes pelos 
religiosos não se deu ao acaso. 

Santo Antônio teve sua imagem muito associada e celebrada às suas 
virtudes de professor, missionário e combatente de heresias, especialmente o 
Islamismo. Mas outra qualidade muito evocada desse santo dentro de toda a 
cristandade é a função de um agente milagroso. Em sua história de vida cons-
tam milagres que vão desde ressurreições até a cura de variadas enfermidades. 
Santo Antônio de Lisboa carregou consigo, no âmbito do catolicismo popular, 
a capacidade de ser “casamenteiro”, no entanto, essa não é sua principal virtude 
sublinhada nos diferentes relatos sobre os seus poderes. O que se destaca, de 
fato, é o grande poder do santo de “recuperar coisas e pessoas perdidas [sic]”15. 

Se o contágio deixava um rastro de mortes, ruína e temor ao longo da 
capitania do Grão-Pará, como em alguns relatos da época é colocado, e se 
a reversão de seus efeitos, bem como o conter do seu disseminar se faziam 
difíceis, parece bastante recomendado solicitar intercessão ao santo reconhe-
cido por restabelecer sujeitos e coisas então considerados fadados à perda e às 
mazelas. 

A escolha da imagem de São Sebastião, como já pontuado, carregado 
por alguns sacerdotes nessa mesma procissão, também se tem indícios de que 
dialoga com um conjunto de interpretações muito acionadas pelos meios ecle-
siásticos em tempos de peste em relação a este santo. Pelo menos, desde o 
século VII, São Sebastião era invocado para interceder junto às epidemias e 
seus percalços. Relata-se que em 680, durante o transporte dos restos mortais 
(considerados relíquias pela Igreja) do santo para a Basílica de São Paulo Fora 
dos Muros, a epidemia que se alastrava por Roma cessara naquele momento de 
traslado. Tanto em Lisboa quanto na América portuguesa16 também dispomos 
de relatos de cultos e procissões, acionados por leigos e clérigos, dedicados a 
São Sebastião.17

15	 VAINFAS, Ronaldo. “Santo Antônio na América Portuguesa: Religiosidade e Política.” 
A Revista USP, (57), pp. 28-30.

16	 CARDOSO, Vinícius Miranda. Emblema sagitado: os jesuítas e o Patrocinium de São Sebastião 
no Rio de Janeiro, sécs. XVI- XVII. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal 
Rural do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2010, p. 22-30.

17	 Outro fator que também se conecta com a devoção ao santo e a crença em sua capacidade de 
amenizar as epidemias estava associado à simbologia que as flechas representavam, tanto em 
relação à biografia de São Sebastião como também em momentos de contágios. Jean Delumeau 
pontua que durante diferentes contextos de peste, na Europa, foi comum ser acionado por 



419  

A procissão do dia 6 de novembro, em Belém, retornou à Catedral da 
cidade após o seu término, de onde no dia seguinte se iniciou um “novenário de 
preces, fazendo na missa sempre a comemoração de peste”.18 O termo “come-
morar” no excerto da memória não possui o sentido de festejar, mas sim, ao que 
tudo indica, está relacionado ao seu significado etimológico de “relembrar”, de 
“recordar” sobre a situação difícil em que se encontravam aqueles sujeitos em 
meio a uma epidemia. Era uma forma de deixar claras as intenções devocionais 
daquele ato litúrgico, entre as quais estava a graça sobre o amenizar da enfer-
midade. Os religiosos da Companhia de Jesus também mandaram rezar missas 
a esse intento, as quais foram pregadas durante três dias pelo padre Gabriel 
Malagrida.

E os rogos se multiplicavam pela cidade. Os Capuchos da Província 
de Santo Antônio de Portugal saíram de seu convento em procissão à meia-
-noite. Todos descalços, com a imagem de Cristo Crucificado, seguiam para a 
Igreja da Misericórdia, onde foi rezada uma missa. Seguindo os capuchos, seus 
irmãos seculares da Terceira Ordem realizaram procissões em três dias distin-
tos. No primeiro dia se direcionaram com “piedosos passos, descalços e cheios 
de penitentes instrumentos” à Igreja do Rosário dos Brancos. Na segunda 
procissão, ao segundo dia, seguiram para a da Misericórdia e ao terceiro dia 
para a Ermida de São João. Levavam as “prodigiosas imagens da Senhora da 
Conceição, do Senhor dos Passos e de São Francisco”.19 

Os mercedários também promoveram uma série de preces em seu con-
vento, as quais se iniciaram no dia 9 de novembro e se prologaram durante 
dias naquele espaço. Essas preces eram acompanhadas ainda pela exposição 
da imagem de Cristo morto e sua Mãe Santíssima, mostradas no cruzeiro 
para “veneração pública”. Já no dia 18 do mesmo mês, à semelhança dos seus 

membros da Igreja e, até mesmo por artistas, a difusão da ideia de que as epidemias se davam 
feito “chuva de flechas abatendo-se de súbito sobre os homens pela vontade de um Deus encolei-
rizado”. Tal comparação, embora seja mais antiga do que o cristianismo, foi imensamente popu-
larizada pelos eclesiásticos. Do mesmo modo, São Sebastião, por ter morrido enquanto mártir e 
crivado por flechas, convencionou-se a crer que ele era capaz de afastar as flechas da peste de seus 
devotos. DELUMEAU, Jean. História do Medo no Ocidente (1300-1800). São Paulo: Companhia 
das Letras, 1989, p.163-168.

18	 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de 
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notável consternaçaõ todos os Certões, terras, e 
Cidade de Bellém, e Graõ Pará, extrahida das mais f idedignas memorias.

19	 Idem.

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL420  

irmãos regulares, os capuchos de Santo Antônio também saíram à meia-noite, 
descalços pelas ruas da cidade, rezando o “miserere”.20 Ao fim, recolheram-se ao 
convento e “cantaram a missa do tempo com lágrimas e sentimentos”.

A devoção católica popular processada em terras luso-americanas deu 
especial atenção ao culto do “Senhor Morto”, representado em sua estátua por 
Cristo morto, colocado em posição horizontal em um caixão, tendo frequente-
mente ao seu lado a imagem de sua Mãe, esta poderia ser na figura das várias 
santas identificadas com Maria em solos coloniais. Do mesmo modo, embora 
as cenas tratadas a partir dessas esculturas narrassem sofrimento e morte do 
“Senhor”, deveriam ser encaradas enquanto carregadas de graça, vida e saúde 
para os seus devotos. Há ainda uma forte ideia de que as dores vivenciadas por 
Cristo deveriam servir de exemplo para que os sujeitos aprendessem a suportar 
as dificuldades terrenas com resignação e verdadeiro arrependimento de seus 
pecados.21

Os membros da ordem religiosa Nossa Senhora das Mercês não foram 
os únicos naquele contexto a expor uma figura que representava uma parte da 
Paixão de Cristo. Imagens que remetiam a outras etapas do martírio de Jesus 
também foram eleitas para serem contempladas, expostas e levadas pelas ruas 
da cidade. Entre os dias 19 e 28 de novembro, uma série de orações de “súplica 
a Deus” foram realizadas pelos carmelitas em seu convento, onde também foi 
exposta a imagem do Senhor dos Passos no cruzeiro da Igreja. Por volta da 
meia-noite, no último dia de preces, saíram descalços em procissão, levando 
consigo a imagem do mesmo Senhor e a de Cristo crucificado até a Igreja da 
Misericórdia, entoando pelas ruas o salmo “miserere”. Após tomarem rigorosa 
disciplina na igreja, regressaram ao convento e “pela terceira vez flagelaram o 
corpo” e rezaram uma missa. 

20	 Salmo em que expressa arrependimento dos pecados. A partir de um trecho do mesmo é possí-
vel visualizar melhor tais sentidos: Tende piedade de mim, ó Deus, conforme Tua misericórdia, 
conforme a multidão de Tuas piedades apaga minhas transgressões. Lava-me completamente 
de minha maldade, e limpa-me do meu pecado. Porque reconheço meus delitos, e meu pecado 
está sempre diante de mim [...]”. A Bíblia Sagrada: Antigo e Novo Testamento. Tradução de 
João Ferreira de Almeida. Edição rev. e atualizada no Brasil. Brasília: Sociedade Bíblia do Brasil, 
1969.

21	 Em especial poderia ser Nossa Senhora das Dores, também conhecida como Nossa Senhora da 
Soledade ou Compadecida. AZZI, Riolando. “Do Bom Jesus sofredor ao Cristo Libertador”. 
Perspectiva Teológica, v. 18, n. 45, 1986, p. 218-222.



421  

Ao dia 21 de dezembro, iniciou-se uma nova série de preces públicas, 
dessa vez realizadas pelos Capuchos da Província da Conceição e da Piedade, 
os quais trouxeram em procissão, também à meia-noite, a imagem do Senhor 
Morto para a Igreja da Misericórdia. Ao início de janeiro de 1749, juntaram-se 
aos capuchos os Terceiros Seculares. Juntos caminhavam pelas ruas da cidade 
descalços e penitentes. Ao fim recolheram-se ao Convento de São José dos 
Religiosos da Piedade.

As preces e flagelos poderiam ser observados não apenas nas ruas da 
cidade, conduzidos, em sua maior parte, pelas ordens religiosas, mas também 
nos lares dos moradores.22 Porém, as ações individuais não bastavam. Estando 
uma cidade inteira por debaixo da cólera divina, sentia-se a necessidade de 
penitências públicas, cujos aspectos de “unanimidade” e “quantitativo” “pode-
riam talvez impressionar o Altíssimo”.23 

Esses cortejos, acompanhados de inúmeras manifestações penitentes e 
das imagens dos santos, também poderiam estar imbuídos com a intenção de 
“sanear” a cidade.24 Para isso, apenas expor imagens de santos e rezar missas 
não era suficiente, era necessário afastar e exorcizar o “grande mal” das ruas e 
lares dos moradores de Belém em procissões e atos penitentes. A partir dos 
exemplos aqui citados e analisados, temos a possibilidade de perceber que estes 
se davam de forma organizada e conectada com os anseios daqueles tempos. 

 O diálogo tecido com os santos pelos meios clericais ia muito além da 
eleição e exibição das imagens, acompanhadas pelos pedidos de perdão e bên-
çãos. A biografia desses sujeitos canonizados deveria servir sempre de recorda-
ção e inspiração para os religiosos, sobretudo no que se refere à dedicação ao 
sacerdócio e à caridade25. 

Atender aos socorros espirituais e corporais dos doentes, bem como pro-
ceder ações caridosas aos mais necessitados deveria ser considerado um dever e 
missão desses clérigos na terra. Como procederam a esse respeito alguns desses 

22	 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de 
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notável consternaçaõ todos os Certões, terras, e 
Cidade de Bellém, e Graõ Pará, extrahida das mais f idedignas memorias.

23	 DELUMEAU, Jean. História do Medo no Ocidente (1300-1800), p. 146.
24	 PEREIRA, E. “Os santos e a peste no Brasil colonial (1685-1754).”  Revista de História da 

UEG, v. 8, n. 2, 2019, p. 10.
25	 PEREIRA, E. “Os santos e a peste no Brasil colonial (1685-1754).” p. 11. 	

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL422  

agentes no âmbito de alguns cenários epidêmicos no Grão-Pará é o que iremos 
compreender nas próximas linhas. 

Esmolas aos pobres, remédios aos enfermos

O padre Manuel Leonardo, em sua memória, afirma que ao longo da epi-
demia de sarampo (1748-1750) houve tão grande necessidade que era difícil 
até mesmo achar galinhas que não custassem meia oitava de ouro. E toda essa 
situação, de acordo com as recordações sobre aquela epidemia, se devia à grande 
mortalidade ocorrida naqueles tempos, sobretudo em relação aos indígenas. 

A mão de obra indígena foi amplamente explorada nas mais diversas 
atividades na capitania do Grão-Pará ao longo da experiência de conquista e 
colonização lusitana. A pesca, caça, extração e beneficiamento de gêneros da 
floresta conhecidos como as “Drogas do Sertão”, atividades nas casas, fazendas 
e plantações dos moradores, nas construções de obras diversas, como as câma-
ras de vereadores, igrejas, fortalezas, entre outras, além dos serviços nos esta-
leiros e locomoção dos moradores por entre os rios amazônicos, eram algumas 
das funções em que os braços nativos eram utilizados. Nesse sentido, a dimi-
nuição dessa força produtiva era considerada enquanto fator importante para a 
ocorrência de diversos problemas, entre os quais mencionava-se a pobreza em 
que muitos moradores alegavam estar diante daquele cenário. 

Com a epidemia, assim, afirmava-se ter aumentado o número de pobres e 
com eles a maior necessidade também de prover esmolas, um pequeno auxílio 
para o seu sustento. Manuel Leonardo comentava que eram muitos os sujeitos 
pedintes e muitos os esforços dos missionários a fim de acudi-los, os quais 
entre as suas obras “exercitavam a da caridade”. O bispo Miguel de Bulhões, no 
entanto, em um requerimento enviado ao rei D. João V, em setembro de 1749, 
comentava a respeito das dificuldades em se proceder a tal obra, tendo em vista 
que “eram tantas as petições dos pobres, que já não tem com que os socorrer”. Bulhões 
requeria ao rei o devido socorro, o qual poderia ser enviado ao Provedor-Mor 
ou a ele mesmo, para que pudesse distribuí-lo entre as localidades do bis-
pado do Pará. A missiva era finalizada com os votos de lealdade do clérigo 



423  

secular26 em dar a conta devida das esmolas doadas, caso fossem agraciadas 
pelo monarca.27

Por decreto real, caberia ao governo e à provedoria do Estado do 
Maranhão e Grão-Pará prover o pagamento do bispo e seus ministros, bem 
como das esmolas necessárias.28 Contudo, com os prejuízos causados pela epi-
demia, as rendas arrecadadas para a Provedoria da Fazenda também sofre-
ram diminuições. Tanto é que no entendimento do Conselho Ultramarino, as 
esmolas solicitadas pelo bispo Bulhões deveriam ser cedidas pela coroa por-
tuguesa a partir do envio de moedas, as quais deveriam ser remetidas e entre-
gues ao clérigo apenas uma vez. A Provedoria ficava dispensada de devolver à 
Fazenda Real a determinada quantia, tendo em vista a falta de meios para isso 
naquela situação.29

Como podemos analisar a partir dos relatos mencionados, por vezes, a 
forma como se materializavam as ações voltadas às doações de esmolas aos 
mais pobres sofria interferências das diferentes circunstâncias ocorridas em 
solo colonial, entre as quais as epidemias. Nesse sentido, os desdobramentos 
das enfermidades aumentavam o número de pedidos de ajuda, do mesmo 
modo em que também geravam maiores dificuldades em atender à demanda 
de solicitações que cresciam com maior intensidade em tempos de crise. E se 
os agentes estabelecidos na capitania do Grão-Pará não tinham meios para 
arcar com essa obrigação, cabia à principal autoridade secular do bispado acio-
nar estratégias para isso. Nesse caso, lançou mão de um requerimento enviado 
diretamente à coroa, solicitando ajuda para tal. Era a autoridade real que 

26	 Em suma, o clero católico possui duas grandes divisões: os seculares e os regulares. Os seculares, 
do latim saeculum (mundo), formavam o clero que vive junto aos leigos no cotidiano paroquial, 
com o compromisso de viverem em estado de castidade e obediência, sendo isentos do voto de 
pobreza, o que lhes permite possuir bens materiais em seu nome. Tem como superior imediato, 
o bispo diocesano (no caso analisado neste trabalho, era o próprio João Evangelista). Já os regu-
lares, do latim regulate (regra), é o clero que segue a regra do fundador de uma ordem religiosa, 
como os Inacianos, por exemplo, seguidores da Regra de Santo Inácio de Loyola. Este clero era 
organizado em comunidades localizadas em mosteiros e conventos, tendo somo superior ime-
diato um membro da própria ordem religiosa. LIMA, João Antônio Lacerda. “Pessoas de vida e 
costumes comprovados”: Clero Secular e Inquisição na Amazônia setecentista. Dissertação (mestrado) 
– Universidade Federal do Pará, Belém, 2016, p. 13.

27	 Requerimento do Bispo do Pará, D. fr Miguel de Bulhões e Sousa, em 20 de setembro de 1749. 
AHU_ACL_CU_013, Cx. 31, D.2925.

28	 Decreto do rei D. João V. AHU_ACL_CU_013, Cx 30, D. 2892.
29	 Requerimento do Bispo do Pará, D. fr Miguel de Bulhões e Sousa, em 20 de setembro de 1749. 

AHU_ACL_CU_013, Cx. 31, D.2925.

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL424  

decidiria se caberia ou não atender a essas requisições dos meios eclesiásticos, 
os quais encontravam-se subordinados ao poder real via sistema de padroado.30

O ato de doar esmolas, além da questão prática de prover alguma ajuda 
básica ao sustento e sobrevivência dos súditos na colônia, ponto importante 
para manter ocupada as possessões no além-mar, possuía uma função sacra-
lizada, ou seja, era relacionada com o exercício da caridade que o bom cristão 
deveria ter na terra. Fazia parte de um conjunto de virtudes teológicas, as quais 
deveriam ser exercidas e incentivadas pelos eclesiásticos.31 Desse mesmo modo, 
a atitude caridosa foi pauta de várias ações dos clérigos na América portuguesa 
em diferentes ocasiões, seja naquelas mais direcionadas ao calendário litúrgico 
ou em momentos mais específicos como nos episódios epidêmicos.32 

A atuação dos religiosos, mais especificamente dos clérigos regulares, 
também esteve voltada ao tratamento das enfermidades de seus rebanhos. 
Desempenharam por muitas vezes o papel de “médicos da alma e do corpo”, fun-
ções não descoladas de sua missão evangelizadora.33 Daniela Calainho chama 
atenção que a tarefa missionária e educacional, delegada aos jesuítas, por exem-
plo, nos domínios ultramarinos lusos e sua atuação na área da saúde eram 
projetos integrantes e complementares, onde quer que tenham se fixado, atu-
ando no tratamento de doenças e epidemias, fundando hospitais, estudando as 
plantas na região e, sobretudo, mantendo eficientes boticas e enfermarias na 
Europa, África, Oriente e Brasil.34 

30	 O padroado era o sistema que organizava a Igreja secular no Brasil. O direito ao padroado fora 
concedido à coroa portuguesa pelo papado, com a condição de que o rei assegurasse e estimulasse 
os direitos e a organização da Igreja em suas possessões coloniais. Foi a partir desse sistema que 
se financiou a expansão do catolicismo nas colônias portuguesas. Decisões como a construção 
de Igrejas, conventos, pagamentos de côngruas e demais ações eram decididas pela Coroa e 
influenciava diretamente na atuação dos clérigos. HOORNAERT, Eduardo. “A Igreja Católica 
no Brasil Colonial.” In: BETHEL, Leslie. A América Latina Colonial. São Paulo: Editora da 
Universidade de São Paulo, vol. I, 2018, p. 562. 

31	 HOORNAERT, Eduardo. “A Cristandade na Primeira Época colonial”. In: História da Igreja no 
Brasil. Tomo 2. Petrópolis: Editora Vozes, 1977, p. 342. 

32	 Pereira, E. “Os santos e a peste no Brasil colonial (1685-1754).” p. 23. 
33	 SILVA, Paulo José. “Medicina do corpo e da alma: os males corporais e o exercício da palavra em 

escritos da antiga Companhia de Jesus”. Memorandum, n. 5, Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão 
Preto: USP, 2003, p. 50. 

34	 CALAINHO, Daniela Buono. “Jesuítas e Medicina no Brasil Colonial”. Revista Tempo, Rio de 
Janeiro, n. 19, 2005, p. 62.



425  

Em algumas cidades, as Farmácias da Companhia foram as únicas exis-
tentes e mesmo quando se estabeleciam outras, as boticas dos padres, “pela 
sua experiência e longa tradição, mantiveram a primazia”. No que diz respeito 
à capitania do Grão-Pará, a botica35 administrada pelos jesuítas em Belém, 
no colégio de Santo Alexandre, teve grande importância na manipulação dos 
remédios e instrumentos necessários para o trato das doenças, os quais se 
faziam ainda mais requisitados em momentos de epidemia.36 Contudo, a atua-
ção dos missionários nesse sentido não era isenta de conflitos e animosidades. 

Menciona-se que entre os tratamentos utilizados ao longo da “epidemia 
de sarampão”, utilizou-se alguns remédios provenientes da botica “e dos que 
por tradição se lhes atribuem virtudes nas plantas que produz o País”, porém 
não foram eficazes para combater a enfermidade.37 Ainda sobre a necessidade 
referente aos remédios e tratamentos dos enfermos, os vereadores da câmara 
de Belém solicitaram à Coroa o envio “de um boticário com sua botica”, já que 
no momento, meados de 1749, alegavam não haver nenhum profissional deste 
ramo na cidade.38 Podemos visualizar que os camaristas requeriam um agente 
oficial para o exercício do cargo, já que na prática os jesuítas já exerciam esta 
função na região, inclusive com uma botica no colégio do Pará. Parece, con-
tudo, que tal fato não era considerado suficiente para dar conta das necessida-
des dos moradores, ao menos não pela ótica de algumas autoridades.

35	 As boticas eram espécies de estabelecimentos existentes para fornecimento de medicamentos. 
Os boticários, por sua vez, eram responsáveis pela manipulação dos medicamentos recomenda-
dos por médicos ou cirurgiões. Os boticários aprendiam o ofício com outro boticário ou frequen-
tando aulas na faculdade de Coimbra. Contudo, é válido ressaltar que no contexto da América 
portuguesa havia uma flexibilização na arte de curar, atuando nesta área sujeitos que não tives-
sem exatamente esta formação, como cirurgiões, médicos e, não menos importante, os próprios 
religiosos. Cf. JESUS, 2001, p. 81; SOARES, Márcio de Sousa. “Médicos e mezinheiros na 
Corte Imperial: uma herança colonial”. In: História, Ciência, Saúde - Manguinhos, vol. VIII(2), 
2001, p. 409.

36	 A partir do “Inventário das propriedades inacianas no Grão-Pará e Maranhão” é possível vi-
sualizar que a mesma continha frascos diversos com remédios, alguns provenientes do Reino, 
manuais de medicina e até mesmo materiais específicos para realização de sangrias. “Inventário 
das propriedades inacianas no Grão-Pará e Maranhão”. Após 1759. ARSI. Bras. 28.

37	 Carta do governador e capitão general do Estado do Maranhão e Pará, Francisco Pedro de 
Mendonça Gorjão, para o rei D. João V, em 26 de abril de 1749. AHU, Grão-Pará - Avulsos, 
Cx.31, D.2910.

38	 APEP, Fundo: Secretaria da Capitania do Pará. Bandos, Representações,
	 Regimentos e Portarias. Códice 55- 1749-1755.

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL426  

Tem-se indícios de que a botica administrada pela padres, por inúme-
ras vezes, provia de remédios várias localidades da capitania, além da cidade. 
Contudo, em meio a uma epidemia daquela proporção, não se descarta a pos-
sibilidade de ausência e dificuldades nos preparos dos remédios. Os religiosos 
inacianos, no que se refere à administração de sua botica, ainda foram acusados 
de cobrar preços exorbitantes pelas drogas manipuladas no tempo de funcio-
namento.39 Evidentemente não podemos descartar que as farpas e acusações 
mútuas trocadas entre missionários, autoridades e colonos já era uma realidade 
antiga no Grão-Pará, mas que em tempos de epidemia acirravam-se.40 

Outro ponto que não pode ser esquecido é que por meio da observação 
das vivências e conhecimentos indígenas em relação à natureza e suas poten-
cialidades medicinais, os religiosos, especialmente os jesuítas, desenvolveram 
importante parte de suas agendas de práticas curativas.41 As ações e rituais de 
cura indígenas, no entanto, foram lidas pelo olhar do colonizador e missioná-
rio enquanto práticas hereges e incivilizadas, indo de encontro aos preceitos 
morais defendidos pela religião católica apostólica romana. Contudo, como 
nos atenta Claudia Sousa, pajés e jesuítas se apropriaram de técnicas e rituais 
um dos outros, constituindo novas vivências de religiosidade na Amazônia, as 
quais foram eivadas por conflitos e também disputas pelos espaços de cura.42 
Do mesmo modo, a enfermidade considerada enquanto um castigo divino 

39	 MENDONÇA, Marcos Carneiro (org.). A Amazônia na era pombalina: correspondência do gover-
nador e capitão general do Estado do Grão-Pará e Maranhão Francisco Xavier de Mendonça Furtado 
1751- 1759. Brasília: Senado Federal, 2. ed. Tomo III, 2005, p.158.

40	 Nota-se que os missionários, amparados pelo Regimento das Missões (1686), o qual vigorou até 
o fim do poder temporal das aldeias exercido pelos religiosos e a decretação do Diretório dos 
Índios em 1757, tinham o poder espiritual e temporal dos aldeamentos, sendo incumbidos pela 
administração dos índios aldeados, inclusive, pela repartição destes entre os serviços dos mora-
dores e da Coroa. O poder exercido pelos religiosos diante das populações indígenas aldeadas foi 
considerado, muitas vezes, por moradores e autoridades como entraves ao acesso a essa mão de 
obra, alegando ficarem ausentes de braços em função do controle exercido. Tais discursos tam-
bém emergiam com força em momentos de crise epidêmicas. CHAMBOULEYRON, Rafael; 
BOMBARDI, Fernanda. “Descimentos privados de índios na Amazônia colonial (século XVII 
e XVIII)”. Revista Varia História, Belo Horizonte, v. 27, n. 46, jul./dez., 2011, p. 605; MELLO, 
Marcia Eliane de Alves de Souza e. “O regimento das missões: poder e negociação na Amazônia 
Portuguesa”. Clio – Série de Revista Histórica, n. 27-1, 2009, p. 70. 

41	 SOUSA, Claudia. A “enfermidade era dilatada e os enfermos infinitos”: os efeitos epidêmicos no 
estado do Maranhão e Grão-Pará (1650-1750). Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-
graduação em História Social da Amazônia, Universidade Federal do Pará, Belém, 2013. p. 
123-126.

42	 Idem, p. 123. 



427  

também poderia ser acionada pelos missionários, enquanto prova irrefutável 
da necessária conversão dos indígenas ao grêmio da Igreja, para que assim 
atingisse a possível salvação após a morte, esta tão frequente e possível em 
tempos de epidemia.43 

Além dos remédios voltados para amenizar as dores do corpo, como 
aqueles manipulados e preparados nas boticas, os religiosos empregaram 
grande esforço para ministrar aqueles que eram considerados “os mantimentos 
da alma” pela Igreja: os sacramentos. A administração desses era compreendida 
como imprescindível aos seus rebanhos, mais ainda aqueles que se encontra-
vam enfermados e próximos da morte. 

Ao longo da epidemia de sarampo (1748-1750), o clérigo Manuel 
Leonardo destaca em seu relato que houve certo momento no qual “as lem-
branças dos mortos” eram tão contínuas na cidade de Belém que “se sucedeu sair 
o Santíssimo pela manhã e recolher-se ao jantar, e o mesmo se observou de tarde”. 
O Santíssimo “Pão dos Anjos” também foi exposto no Colégio de Santo 
Alexandre. Os mercedários, a pedidos do povo, também fizeram louvores com 
o “sacramento exposto”, ocasião na qual o padre Pedro Mendes, comendador do 
convento de Nossa Senhora das Mercês, expôs com “magistral eloquências, e com 
espírito heroico, as infelicidades do Pará”.44

A saída pela cidade e a exposição do Santíssimo nas Igrejas de Belém, 
diante daquele cenário epidêmico, podem ser compreendidas a partir de uma 
dupla lógica de fatores coexistentes. Primeiramente se conectava com a própria 
forma de atuação da Igreja Católica, especialmente em respeito às ordenações 
delineadas após o Concílio de Trento45, mas também era resultante de uma 
preocupação com o perdão dos pecados, purificação e, não menos importante, 

43	 SOUSA, Claudia. A “enfermidade era dilatada e os enfermos infinitos”: os efeitos epidêmicos no 
estado do Maranhão e Grão-Pará (1650-1750). p. 115, 120-121.

44	 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de 
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notável consternaçaõ todos os Certões, terras, e 
Cidade de Bellém, e Graõ Pará, extrahida das mais f idedignas memorias.

45	 O Concílio ratifica e ordena uma prática já bem antiga na tradição da Igreja, a qual todos os 
fiéis deveriam adorar a Cristo a partir do Santíssimo Sacramento, bem como também deveriam 
levá-lo, quando possível, em procissões pelas ruas e lugares públicos, para que o maior número 
de devotos pudesse manifestar sua adoração e gratidão com Deus, já que neste ato sacramental 
se materializava a presença de Cristo. Recomendava-se ainda, do mesmo modo, a adoração do 
Santíssimo “por meio da Sua exposição solene”. VENTURA, Margarida Garcez. “Reflexões sobre 
a majestade: o culto do Santíssimo Sacramento nos Livros de Visitações e Pastorais da igreja de 
São Pedro da Ericeira”. Didaskalia. Lisboa, v. 28, n. 2, 1998, p. 174. 

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL428  

com a preparação para a “boa morte”, conforme os ditames cristãos. Esses 
receios e temores, que se materializavam também em práticas devocionais, 
não eram apenas acionados quando ocorria uma enfermidade, mas certamente 
eram invocados com maior clareza, força e constância nesses momentos. 

Levar o Santíssimo Sacramento ao encontro dos doentes fazia parte 
de um conjunto de obrigações que os párocos tinham, inclusive, estabeleci-
das pelas “Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia46. Nesse sentido, 
caberia aos clérigos diocesanos, dessa forma, não somente aplicar os devidos 
sacramentos aos doentes que lhes procurassem, como deveria fazer parte de 
sua função descobrir e atender quais enfermados nas suas freguesias tinham 
necessidade para tal. Do contrário, caso fossem omissos ou relaxados de tal 
incumbência, seriam passíveis de receberem certas punições, ainda que estives-
sem sob conjunturas epidêmicas.47

Conforme os contágios se disseminavam e ceifavam vidas com maior 
rapidez na capitania do Grão-Pará, intensificavam-se os esforços e preocupa-
ções dos meios eclesiásticos em relação à aplicação dos recomendados sacra-
mentos em tempo hábil, ou seja, antes da morte do enfermo. Nos idos de 1748 
e 1749, as portas dos conventos na cidade do Pará foram abertas “tanto de noite, 
como de dia” para atender às confissões e, consequentemente, absolvições dos 
muitos enfermos para os “poucos religiosos” que ali se encontravam para tama-
nha demanda. 

O sacramento da “Confissão ou Penitência” era considerado enquanto 
primordial para o perdão das culpas. Após os três passos obrigatórios desse ato 
sacramental, os quais consistiam na contrição (arrependimento dos pecados), 
confissão “oral e inteira” dos pecados e realização da penitência estipulada pelo 
confessor, poderia o penitente “alcançar perfeita remissão de seus pecados, amizade 

46	 Documento promulgado em 1707, a partir de um sínodo diocesano ocorrido no Arcebispado 
da Bahia, no qual estavam estabelecidos uma série de diretrizes que deveria orientar a atuação 
dos clérigos na América Portuguesa. Baseavam-se ainda nas Constituições portuguesas e dire-
trizes estabelecidas pelos Concílio de Trento. NEVES, Lucia Maria Bastos; NEVES, Guilherme 
Pereira. Constituição. Dossiê: História Conceptual no Mundo Luso- Brasileiro. 1750-1850. Ler 
História [online], v. 55, 2008, p. 58. 

47	 VIDE, Dom Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. (Impressas 
em Lisboa no ano de 1719, e em Coimbra em 1720. São Paulo: Tip. 2 de Dezembro, 1853, pp. 58, 
67. 



429  

e paz com Deus”.48 As orientações da Igreja também estipulavam que os páro-
cos que se recusassem ou fossem negligentes quanto ao ato de deixar falecer 
alguém sem confissão ou demais sacramentos necessários, além de terem sua 
alma culpada, poderiam ser presos e suspenso seu Ofício e Benefício.49 

Os sacramentos necessários para o “bom morrer” faziam parte de um 
conjunto de ações e obrigações dos clérigos para com os cristãos católicos. Era 
fruto de uma elaboração antiga, na qual a Igreja e seus representantes seriam 
os interlocutores habilitados para ministrar os meios que levariam à miseri-
córdia divina.50 Contudo, torna-se perceptível quando analisamos momentos 
específicos, como a ocorrência de epidemias, uma sinalização maior em rela-
ção a esses ritos, inclusive, sendo descritos de forma conectada aos efeitos das 
enfermidades no passado colonial.

Em carta enviada ao secretário de Estado da Marinha e Ultramar, Diogo 
de Mendonça Corte Real, o bispo e governador interino do Estado do Grão-
Pará e Maranhão, D. fr. Miguel de Bulhões, afirma que em meados de 1755, 
uma epidemia acometeu a cidade de Belém do Pará. O bispo a descreve 
enquanto“[...] uma dissolução de sangue tão rápida, que no tempo peremptório de 
três dias tira a vida, acometendo logo no seu primeiro impulso a cabeça, de sorte, que 
apenas permite lugar para se receberem os sacramentos”.51 

Se os efeitos da epidemia se lançavam rapidamente sobre os sujeitos, 
levando-os à morte em pouquíssimos dias, mais rápido deveria ser a ação 
sacramental aos enfermados, aproveitando-se das brechas que a doença pode-
ria permitir, seja no tempo permitido de sobrevivência ou mesmo dos poucos 
espaços no corpo não acometidos pelas sintomáticas para que os sacramen-
tos como batismo, e sobretudo a extrema unção, pudessem ser realizados sem 
maiores problemas. 

Assim, as ações referentes às esmolas aos mais necessitados, bem como 
a atuação no que se refere à administração dos remédios do corpo e da alma, 
foram algumas das demandas que se colocaram aos religiosos na capitania do 

48	 VIDE, Dom Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. (Impressas 
em Lisboa no ano de 1719, e em Coimbra em 1720, p. 57. 

49	 Idem, p. 49.
50	 RODRIGUES, Claudia. “A arte de bem morrer no Rio de Janeiro setecentista.” Varia hist. [on-

line]. 2008, v. 24, n. 39, p. 260. 
51	 Ofício do governador interino do Estado do Maranhão e Pará, Bispo do Pará, D. Fr. Miguel de 

Bulhões e Sousa, em 3 de setembro de 1755. AHU_ACL_CU_013, Cx.39, D. 3644.

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL430  

Grão-Pará. Diante de alguns cenários epidêmicos nos setecentos, tais ques-
tões se colocavam de forma mais nítida ainda, sendo eivadas por medos, ten-
sões e outros processos críticos provenientes dessas conjunturas. Longe de se 
materializarem apenas como ações pontuais em tempos de enfermidades, essas 
vivências também se articulavam com um conjunto de representações, crenças 
e obrigações voltadas aos clérigos, não somente enquanto servos da Igreja, mas 
também enquanto súditos subordinados à Coroa lusitana. 

Alguns percalços provenientes das doenças que se colocavam diante des-
ses religiosos, inclusive, serviram de motivação para que alguns deles estabele-
cessem uma comunicação com as esferas normativas ligadas à Metrópole a fim 
de que fossem atendidos em suas pautas. Com a grande mortalidade que se 
presenciava com as epidemias, uma dessas questões era referente aos cadáveres 
dos mortos, os quais naqueles tempos nem sempre se enterravam conforme 
orientava a Santa Igreja. 

“Serviam os campos de campa aos cadáveres”

O problema referente aos cadáveres insepultos foi algo que atravessou 
diferentes epidemias ao longo dos setecentos no Grão-Pará. No ano de 1762, 
segundo os relatos de uma memória pelo tenente coronel Teodósio Chermont, 
ocorreu um contágio em que ceifou com grande força especialmente os indí-
genas que trabalhavam no estaleiro da cidade de Belém. Afirmou-se ainda que 
a “mortandade foi tanta que raras as vezes se abria sepultura para um só cadáver”.52 
Bem, não era a primeira vez que os indígenas eram as principais vítimas aco-
metidas pelas doenças e nem a única na qual seus cadáveres eram enterrados 
sem maiores cuidados. 

O padre Manuel Leonardo menciona na memória sobre o “Grande 
sarampo” (1748-1750) que os mortos foram tantos naquela situação que já não 
havia nos conventos sepulturas para os enterramentos em Belém. De acordo 
ainda com esse documento:

Já não haviam pretos, que levassem os defuntos, porque ou temerosos do 
contagio, ou menos compassivos da dor, ausentavam-se de semelhantes 

52	 CHERMONT, Teodósio Constantino de. “Memória dos mais temíveis contágios de bexigas e 
sarampo d’este Estado desde o ano de 1720 por diante”. Revista Trimensal do Instituto Histórico, 
Geográfico e Etnográfico do Brasil, Rio de Janeiro, t. 48, p. 1, p. 28-30, 1885.



431  

atos. Os escravos eram levados pelos mesmos Senhores, e os iam lançar às 
feras nos matos vizinhos à Cidade, como o Peri, e S. José, outros ao mar, nas 
portas das Igrejas, e finalmente outros expostos à misericórdia dos vivos 
[...]53

A partir dessas lembranças é possível visualizarmos algumas percepções 
lançadas, a partir da ótica ocidental, lusitana e cristã, não somente sobre os 
locais em que deveriam ser enterrados os mortos, como para quais sujeitos 
eram delegadas as funções de entrar em contato, pôr as mãos, deslocar e enter-
rar os corpos transformados em cadáveres. O morto é considerado por mui-
tas sociedades enquanto algo carregado de impurezas, cujo contato representa 
perigo para o mundo nas normas, essas estabelecidas de acordo com as parti-
cularidades das representações e estruturas sociais de cada grupo.54 

Na capitania do Grão-Pará, em meio a uma epidemia ocorrida em fins 
da primeira metade do século XVIII, cabia aos escravos negros a função de 
recolher os defuntos expostos, contudo, esses por temor do contágio se recusa-
vam a tal serviço. Lembremos ainda que nessa epidemia, bem como em outras 
ocorridas no período colonial, a maior parte dos mortos consistia em indíge-
nas e mestiços, os quais serviam, em grande medida, também de escravos aos 
moradores. E eram esses mesmos sujeitos que também tinham seus corpos 
expostos, lançados aos rios, ruas, matos e portas das igrejas pelos seus senhores. 

Cerca de um pouco mais de duas décadas após a epidemia de sarampo, 
a pauta sobre os sepultamentos tornava à baila, dessa vez era uma epidemia 
de bexigas que se abatia na capitania do Pará, entre os anos de 1776 e 1778. 
A questão acerca dos mortos e seus cadáveres era narrada pelo bispo D. João 
Evangelista, em uma carta enviada à secretaria de Estado dos Negócios do 
Reino. Evangelista informa que diante daquela “horrorosa epidemia” havia 
sido procurado pelo presidente do senado da Câmara de Belém, o Juiz de 
Fora Mathias José Ribeiro, o qual havia lhe falado sobre a necessidade de se 
fazer um cemitério nos arredores da cidade para se enterrarem os mortos, 

53	 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de 
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notável consternaçaõ todos os Certões, terras, e 
Cidade de Bellém, e Graõ Pará, extrahida das mais f idedignas memorias.

54	 Rodrigues, J. C. Tabu do Corpo. Rio de Janeiro: Achiamé, 1979. 

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL432  

principalmente índios e escravos, “porque já não havia nas Igrejas sepulturas, 
que não estivessem cheias”.55

Os enterros realizados nas igrejas foram uma prática muito comum 
e importante no passado colonial. Aliás, entre a Idade Média e meados do 
XVIII havia a perspectiva de uma íntima relação entre o mundo dos mortos e 
dos vivos, e os cemitérios localizados nos terrenos das igrejas era um exemplo 
disso. Ainda nesse contexto, havia uma forte crença no sobrenatural e que os 
rituais poderiam garantir uma vida eterna após a morte. Dentro de uma lógica 
cristã e europeia, de um modo geral, o enterro no grêmio desses locais era visto 
como uma das estratégias de salvação da alma, já que nesses espaços se estaria 
mais próximo a Deus, não rompendo totalmente com o mundo dos vivos, por 
meio das orações.56

Os desdobramentos da epidemia de bexigas (1776-1778) parecem ter 
colocado uma questão importante à autoridade eclesiástica na figura do bispo: 
se já não havia espaços suficientes para a realização de sepultamentos nas igre-
jas, estes deveriam ser realizados em outros lugares. Essa demanda não se dava 
por conta, necessariamente, de uma mudança no sentido de compreender a 
morte e seus rituais, na concepção ocidental e cristã da época. Lógica essa 
também eivada por um sentido hierárquico, como poderemos visualizar mais 
adiante.

O bispo fez questão de destacar ao secretário de Estado dos Negócios do 
Reino a sua concordância com “tão piedosa resolução do Senado” e que tratou 
de emitir recomendações aos vereadores para que se procedesse com brevidade 
a dita obra e, assim que estivesse concluída, mandaria benzer o local “na forma 
do ritual romano”. Informado pelo procurador da Câmara de que o muro não 
havia sido construído pois “o governador impedia de fazer”, João Evangelista 
foi enfático ao responder que

55	 Ofício do governador interino do Estado do Maranhão e Pará, Bispo do Pará, D. Fr. Miguel de 
Bulhões e Sousa, em 3 de setembro de 1755. AHU_ACL_CU_013, Cx.39, D. 3644.

56	 ELIAS, Norbert. A solidão dos moribundos seguido do Envelhecer e Morrer. Tradução: Plinio 
Dentzien. Rio de Janeiro: Zahar, 2001, p. 12; REIS, João José. A morte é uma festa: ritos fúnebres 
e revolta popular no Brasil no século XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 2004, p. 23, 171; 
ROSSI, Daniela Silveira, WEBER, Beatriz Teixeira. A transferência do cemitério da matriz: a 
saúde presente no discurso religioso (Santa Maria/ RS no século XIX). Trabalho apresentado no 
XII Encontro Estadual de História ANPUH/RS, São Leopoldo/RS: UNISINOS, 2014, p.2.



433  

[...] não mandava benzer o tal Cemitério, sem ao menos o cercarem de 
páos à roda, porque de outra sorte iriam os cães, e as feras desenterrar os 
Corpos para os comerem, entrariam os gados a pastar em cima, e outras 
indecências indignas da piedade Cristã, que se deve usar com os que mor-
rem no grêmio da Igreja Católica [...]57

A preocupação do bispo voltada para a cercadura do cemitério estava 
atrelada à ideia de que para a “boa morte” era indispensável a realização dos 
rituais fúnebres, em que o sepultamento digno era um dos processos para ter 
a salvação da alma. José Reis aponta que uma das formas mais temidas de 
morte era a aquela sem sepultura certa, e o “morto sem sepultura era dos mais 
temidos dos mortos”. Assim, morrer sem enterro digno era o mesmo que “virar 
alma penada”.58

O cemitério seria para “se enterrarem os mortos, principalmente índios 
e escravos”. Assim, o espaço “extramuros” da cidade, o qual deveria ser feito às 
pressas e sequer contava com uma cercadura, era destinado a certas parcelas 
da população da cidade de Belém. Nesse sentido, não somente os enterros que 
comumente eram realizados nas igrejas59, mas a própria escolha e situação de 
outros locais em que os sepultamentos eram feitos foram envoltos por uma 
hierarquia social. 

A própria escolha pela construção de um espaço fora das igrejas para se 
enterrarem os mortos já era um indicativo dessa noção hierárquica. Mesmo os 
escravos ou gente pobre livre, porém batizados, deveriam ser enterrados nelas.60 

57	 Ofício do governador interino do Estado do Maranhão e Pará, Bispo do Pará, D. Fr. Miguel de 
Bulhões e Sousa, em 3 de setembro de 1755. AHU_ACL_CU_013, Cx.39, D. 3644.

58	 REIS, João José. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil no século XIX, p. 171. 
59	 Alguns autores que se debruçaram sobre a temática, lançam luz em seus estudos sobre casos 

de construção de cemitérios, em grande medida, realizados pelas autoridades, os quais eram 
destinados aos criminosos, indigentes, escravos e demais sujeitos desprovidos e desprivilegiados, 
em uma sociedade altamente hierarquizada, como era no Brasil colonial e imperial. REIS, João 
José. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil no século XIX, p. 193-202; 
BRAVO, Mirla Nascimento. Cemitérios (dos) desprivilegiados no Rio de Janeiro escravista. Anais 
do XV Encontro Regional de História da ANPUH-RIO, 23 a 27 de julho de 2012, p. 1-9.
COE, Agostinho Junior Holanda. “Nós, os ossos que aqui estamos, pelos vossos esperamos”: A higiene 
e o f im dos sepultamentos eclesiásticos em São Luís (1828-1855). Programa de Pós-Graduação e 
Pesquisa em História Social da Universidade Federal do Ceará, 2008, p. 105-107 (Dissertação 
de mestrado).

60	 VIDE, Dom Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. (Impressas 
em Lisboa no ano de 1719, e em Coimbra em 1720. São Paulo: Tip. 2 de Dezembro, 1853, pp. 58, 

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL434  

Embora, no contexto das bexigas (1776-1778), seja colocado como argumento 
a falta de espaços nos grêmios sagrados devido ao aumento do número de 
mortos pela enfermidade, contudo, não se menciona os possíveis sepultamen-
tos de colonos, religiosos e demais moradores naquele espaço extramuros na 
cidade. Embora indígenas e escravos tenham sido as principais vítimas, não 
foram as únicas, tanto é que o governador João Pereira Caldas (1772- 1780) 
adjetiva aquele contágio como uma “geral epidemia de bexigas”, sinalizando 
seu alastrar por vários grupos e localidades. 

Ainda que a construção desse cemitério tivesse sido pensada para abri-
gar os cadáveres daqueles sujeitos, a preocupação do bispo para que o espaço 
tivesse as mínimas condições para o sepultamento dos mortos, conforme os 
preceitos cristãos, não deixou de ser existente. Aliás, como já mencionamos, tal 
ação estava de acordo com as normas estipuladas pela Igreja sobre os enterra-
mentos na América portuguesa. 

Na tentativa de persuadir o governador para não embargar a construção 
do referido muro, o bispo relata ter feito “uma reflexão moral” sobre a piedade 
que se deve ter diante dos mortos. Porém, Pereira Caldas, “sem se deixar pene-
trar da dita reflexão”, não permitiu a realização de tal obra, argumentando que 
viu muitos espaços assim sem cercadura na capitania do Piauí.61 Ainda assim 
o terreno recebeu as bênçãos do bispo, que enfatizou que só benzeu o local, 
pois tinha ciência da importância do cemitério “pela muita gente que morria”. 
Segundo as palavras de Evangelista, mesmo depois da bênção feita, o espaço 
ainda se encontrava sem muro algum, exposto:

[...] não só aos cães e as feras, mas também aqui alguns índios, ou pretos 
que vão desenterrar os cadáveres, e cortam- lhe as mãos, e braços, para 
executarem as suas antigas superstições e diabruras, como tem acontecido 
muitas vezes [...].62

67. 
61	 Pereira Caldas foi nomeado governador do Piauí por ordem régia em 1759, ficando em posse 

do cargo até o ano de 1769, ocasião em que volta ao reino. SANTOS, Fabiano Vilaça dos. “Uma 
vida dedicada ao Real Serviço: João Pereira Caldas, dos sertões do Rio Negro à nomeação para 
o Conselho Ultramarino (1753-1790)”. Varia História, Belo Horizonte, v. 26, n. 44, p 499-521, 
jul./dez. 2010.

62	 Ofício do bispo do Pará, D. fr. João Evangelista Pereira da Silva, em 15 de setembro de 1777. 
AHU, Grão-Pará- Avulsos, Cx.77, D. 6449.



435  

Mais uma vez, a importância de uma cercadura para o cemitério era enfa-
tizada pelo bispo. Dessa vez lança mão de casos de “superstições” e “diabru-
ras” feitas com restos mortais dos cadáveres ali enterrados. O uso de partes 
humanas em “diferentes sortes de feitiçarias” foi algo não somente presente na 
Colônia quanto perseguido pela Igreja Católica. 

De acordo com Luiz Mott, as práticas religiosas com utilização de par-
tes corporais de cadáveres humanos foram acionadas por diferentes setores da 
sociedade e em distintas temporalidades. Ainda na Europa medieval, tais prá-
ticas já eram realizadas, como o culto a restos mortais de santos, considerados 
relíquias, por exemplo. Entretanto, pela percepção a partir da ótica do Tribunal 
do Santo Ofício, estas, consideradas como abençoadas, em nada tinham a ver 
com uma série de outras ações praticadas por negros, índios, mestiços e bran-
cos, em que o ato de usar partes de cadáveres em rituais era considerado feiti-
çaria e bruxaria.63

 Assim, a preocupação com esse espaço não se dava apenas em relação ao 
enterro dos mortos, mas também sobre as práticas “diabólicas” que ali pode-
riam se constituir. Havia distintos referenciais em torno da morte, as quais 
também poderiam se materializar em diferentes ritos diante daqueles espaços 
reservados ao sepultamento dos mortos, sobretudo em uma sociedade multi-
étnica como era a do Grão-Pará colonial. Do mesmo modo, ações em relação 
ao sepultamento de boa parte dos mortos pelas bexigas foram eivadas por hie-
rarquias e desigualdades naturalizadas naquela sociedade de Antigo Regime. 

A narrativa constituída pelo bispo e enviada à secretaria de Estado do 
Reino também nos serve para atentar ao fato de que era uma ação que não 
se dava apenas a título de informar o que se passava em relação aos mortos e 
sepultamentos em tempos de bexigas. Tal ato se alinhava, sobretudo, ao fato 
de que a atuação dos bispos, em muitos assuntos, dependia da autorização 
régia ou mesmo de seus representantes nas colônias, como os governadores.64 
E como a demanda de João Evangelista não havia sido atendida por Pereira 
Caldas, inclusive sendo transpassada por tensões e farpas,65 a carta se constituía 

63	 MOTT, Luiz. “Dedo de Anjo e Osso de Defunto: os restos mortais na feitiçaria afro-luso-
-brasileira”. Revista da USP, São Paulo, v. 31, p. 112-119, 1996. 

64	 AZZI, Riolando. “A instituição eclesiástica durante a primeira época colonial”. In: História da 
Igreja no Brasil. Tomo 2, Petrópolis: Vozes, 1977, p. 170. 

65	 João Evangelista dizia em sua carta que percebeu que o governador Pereira Caldas “não buscava 
nem a glória de Deus, nem da Sua Majestade, mas tão somente a sua gloria”. Ofício do bispo do 

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL436  

também em uma estratégia de ser atendido pela Coroa portuguesa naquilo 
que, na percepção do eclesiástico, era fundamental para os rituais fúnebres de 
acordo com as reflexões e respeito cristão que se deveria ter com as almas dos 
mortos. 

Considerações finais

As epidemias, frequentemente ocorridas no passado colonial amazônico, 
foram um dos desafios sentidos e narrados pelos clérigos que por esses rios e 
terras se deslocaram. Pelos registros deixados, ao longo da ocorrência de epide-
mias específicas ocorridas na capitania do Grão-Pará, entre 1748 e 1776, nos 
é possível visualizar a intepretação desses contágios sob a luz de uma compre-
ensão religiosa, na qual estes nada mais eram do que resultado dos pecados dos 
homens. 

Preces, novenas, missas, procissões, sacramentos e pedidos de esmolas aos 
mais pobres foram algumas das ações empreendidas pelos religiosos a fim de 
que pudessem não somente alcançar alguma forma de clemência divina, com o 
amenizar dos contágios, mas também porque eram interpretados como cami-
nhos necessários para se alcançar o perdão e a “boa morte”. Do mesmo modo, 
esse conjunto de atos devocionais faziam parte das obrigações as quais os ecle-
siásticos deveriam cumprir, ainda que com “perigo de morte” nos contextos de 
crises epidêmicas. Administrar os “remédios da alma”, mas também aqueles 
para amenizar ou curar as dores do corpo, se integraram às ações dos missio-
nários, sobretudo empreendidas pelos jesuítas no Pará setecentista.

Os momentos epidêmicos também serviam para que a atuação religiosa 
se valesse para ampliar as noções de medo e de punição a fim de ratificar a 
necessidade dos atos devocionais e de conversões de almas ao grêmio da Igreja 
diante das populações em solo colonial. A partir de tais contextos específicos se 
delineou uma demanda não apenas voltada aos vivos e enfermados, mas tam-
bém àqueles que haviam tido suas vidas ceifadas pelas doenças. O problema 
em relação aos cadáveres insepultos, ou enterrados em espaços precários, os 
quais estavam fora dos terrenos da Igreja, foi algo que atravessou diferentes 

Pará, D. fr. João Evangelista Pereira da Silva, para o secretário de Estado dos Negócios do Reino, 
visconde de Vila Nova de Cerveira, D. Tomás Xavier de Lima Vasconcelos Brito Nogueira Teles 
da Silva, em 15 de setembro de 1777. AHU, Grão-Pará- Avulsos, Cx.77, D. 6449.



437  

epidemias na capitania. Se aos vivos caberia os rogos, penitências e sacramen-
tos, aos mortos, porém batizados ainda em vida, mesmo que fossem indígenas 
e escravos, deveriam ser resguardados os direitos reservados aos cristãos diante 
da morte, como o enterro com sepultura certa e em lugares sagrados para que 
suas almas fossem encomendadas a Deus.66 

Dessa forma, longe de serem práticas e percepções constituídas apenas 
em decorrência das doenças, embora a partir delas também tenham emergido 
sentimentos e agências específicas, as experiências dos clérigos se manifesta-
vam ligadas a processos mais amplos como ao projeto evangelizador e com as 
vivências do catolicismo na América Portuguesa. 

Por meio daquilo que se mobilizou em tempos de epidemia pelos religio-
sos, bem como as comunicações realizadas entre esses e as instâncias metropo-
litanas, especialmente aquelas tecidas pelos bispos, ainda se tem a possibilidade 
de compreender alguns dos desafios e limitações que se colocavam a esses 
agentes, representantes da Igreja e ao mesmo tempo súditos e subordinados à 
Coroa lusitana. Ainda que tais processos tenham sido contemplados de forma 
limitada neste trabalho, apontamos tais experiências enquanto um caminho 
possível de ser ampliado no que diz respeito às experiências mais amplas, como 
as formas de inserção e agências trilhadas pelos religiosos em relação às malhas 
de funcionamento do sistema de padroado português na capitania. 

66	 VIDE, Dom Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. (Impressas 
em Lisboa no ano de 1719, e em Coimbra em 1720. São Paulo: Tip. 2 de Dezembro, 1853, p. 295. 
843-844.

“Deus nos acuda e ouça nossos clamores”: Atuação dos clérigos em tempos epidêmicos no...





CAPÍTULO 19

ALARDE À VISTA: O PATROCÍNIO DAS 
ARTES NA AMAZÔNIA SETECENTISTA

Silvio Ferreira Rodrigues1 

Aldrin Moura de Figueiredo2

Introdução

Patrocínio, favor, patronato. Expressões correntes no epistolário do impé-
rio português setecentista. O uso e os significados dessas expressões, 
quase sempre análogas, eram bastante amplos. Em setembro de 1761, 

em pleno verão amazônico, o ferreiro Domingos Botelho, preso sob degredo no 
Forte do Castelo, em Belém do Pará, requer a Francisco Xavier de Mendonça 
Furtado (1701-1769), então Secretário de Estado da Marinha e do Ultramar 
do Reino de Portugal, interferência junto ao rei D. José I (1714-1777), para 
que patrocinasse seu sustento naquele momento de dificuldades, pois havia 
prestado muitos de “serviços de arte na forja” para gente de grandes cabe-
dais em Lisboa3. Um ano antes, João Gemaque de Alburquerque solicitava, ao 
mesmo Mendonça Furtado, patrocínio para uma nomeação de “beneficiado” 

1	 Doutor em História. Professor da Escola de Aplicação da Universidade Federal do Pará.
2	 Doutor em História. Professor da Faculdade de História da Universidade Federal do Pará e 

pesquisador do CNPq.
3	 AHU. Requerimento de Domingos Botelho para Francisco Xavier de Mendonça Furtado. Pará, 

7 de fevereiro de 1761. ACL, CU 013, cx.48, doc.4410



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL440  

ou cargo superior a este na Sé do Pará4. Tratava-se, portanto, de apoio, incen-
tivo, privilégio ou ajuda financeira que um concedia a outro, mediante relações 
de proteção como era comum nas corporações, confrarias, irmandades e na lida 
das relações sociais5. O breve relato de Domingos Botelho, mestre ferragista, 
lança um fio de luz para um campo sobejamente conhecido na história da arte. 

O patronato artístico foi moeda corrente entre reis, papas, aristocratas 
e burgueses no subsídio a músicos, pintores, escultores, decoradores, homens 
de letras e artistas em geral. Também, como no caso de João Gemaque de 
Albuquerque, o patrocínio referia-se ao direito de conceder cargos ou benefí-
cios para a igreja, incluindo negócios e guarda de santos. Isso significa que o 
termo incluía não somente custeio e pagamento, mas o largo universo das mer-
cês e chancelas de poder. Assim como em boa parte do império ultramarino 
português, em especial nos principais portos, uma espécie de patronato artís-
tico e político ganhou destaque na Amazônia da segunda metade do século 
XVIII. Obras de artistas renomados em Portugal, afamados em certos círculos 
palacianos, passaram a figurar em palácios, igrejas e residências do Grão-Pará. 
Para ornamentar suas igrejas, capelas e conventos, os bispos, as irmandades 
religiosas, ou devotos-protetores de santos, com recursos e finanças, despen-
diam somas de vulto e esforços para contratar profissionais habilitados para os 
serviços, assim como importavam do Reino objetos de culto, alfaias, ornamen-
tos e variado aparato litúrgico de interesse para as festas religiosas. Esse foi o 
caminho mais elementar do patrocínio das artes na capital do Pará. Tomando 
esse caminho, buscamos neste capítulo uma reflexão a respeito dos significados 
desse patrocínio que, em conexão com o que ocorria no Reino, cumpria o papel 
de difundir algumas das concepções estéticas, morais e religiosas vigentes na 
sociedade portuguesa da segunda metade do século XVIII e suas relações com 
seus domínios no ultramar, em especial com o antigo Grão-Pará.

4	 AHU. Ofício de João Gemaque de Albuquerque a Francisco Xavier de Mendonça Furtado. Pará, 
12 de novembro de 1760. ACL, CU 013, cx.48, doc.4390.

5	 Para uma visão mais ampla do patronato entre as artes e a política, ver: CAMPOS, Aldalgisa 
A. O mecenato dos leigos: cultura artística e religiosa. In: Arte sacra no Brasil colonial. Belo 
Horizonte: Edita. C/Arte, 2011. p.95-111; VOS, Jelmer. Império, patronato e uma revolta no 
reino do Kongo. Cadernos de Estudos Africanos, n. 33, p. 157-182, jan.-jun., 2017.



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 441  

As relações artísticas entre Portugal e a Amazônia colonial

Em 1844, o cônego João Sanches Monteiro Baena (1824-1947), havido 
como destacada inteligência da terra, filho do historiador Antônio Ladislau 
Monteiro Baena (1782-1850), fez um balanço do meio artístico e intelectual 
da Província do Pará desde a independência do Brasil até o momento em que 
escrevia suas reflexões. Buscando entender o ambiente paraense, o comparou 
com o que ocorria em outras partes do país. Constatara que a “nossa bela” pro-
víncia do Pará havia se atrasado em relação a outras nesse campo. Depois de ter 
brilhado no período nas últimas décadas do século XVIII, especialmente sob 
o reinado de D. Maria I, o ambiente artístico e intelectual paraense teria caído 
no estado negativo em que se encontrava, ao findar da Cabanagem, por volta 
dos anos de 18406. Isso tudo estava bem evidente para ele: “a avidez da cul-
tura das letras decresceu consideravelmente, e as artes de mão não apresentam 
como no passado obras que faziam alarde à vista”. Demonstrações concretas 
dessa situação não faltavam: “Se hoje quiséssemos edificar uma basílica igual 
ou melhor à nossa Sé ou a quaisquer dos templos que decoram a nossa cidade, 
veríamos que não temos um arquiteto, um escultor, um pintor, e um pedreiro 
industrioso”. Nesse passado ainda não tão distante, a música vocal e instru-
mental também teria florescido: “a Catedral tinha um arquivo de excelentes 
obras da Europa e ótimas composições da Patriarcal de Lisboa; e dele saíram 
cópias para todo Brasil”. Além disso, alguns paraenses também possuíam boas 
coleções de solfas” e, em certos dias da semana, “faziam concertos ou ensaios 
harmônicos”. Os próprios bispos quando andavam de visita pela diocese, dizia 
ele, procuravam recrutar “moços de voz canora, que aprendessem na cidade”7.

6	 A Cabanagem (1835-1840) se constituiu em um movimento político e social, deflagrado na 
Província do Grão-Pará, com forte participação de caboclos, negros e índios, que ameaçou a ma-
nutenção do poder imposto pelo governo central sobre a região. Entre a vasta bibliografia sobre o 
tema, vale conferir RICCI, Magda. “Do sentido aos significados da cabanagem: percursos histo-
riográficos”. Anais do Arquivo Público do Pará, v. 3, n. 2, Belém, 2001, pp.241-274; PINHEIRO, 
Luiz Balkar. Visões da cabanagem: uma revolta popular e suas representações na historiografia. 
2. ed. Manaus: Valer, 2018; HARRIS, Mark. Rebelião na Amazônia: Cabanagem, raça e cultura 
popular no Norte do Brasil, 1798-1840. Campinas: Ed. Unicamp, 2018.

7	 BAENA, João Sanches Monteiro. Proposta offerecida aos jovens paraenses para a instalação de 
uma associação denominada Instituto Músico-Instrumental Paraense. In: BAENA, Antônio 
Ladislau Monteiro. Biographia de João Sanches Monteiro Baena. Rio de Janeiro: Typographia de 
Santos & Filhos, 1848, p.138.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL442  

 
Figura 1: Frontispício da Biographia de João Sanches Monteiro Baena, Conego Diacono 
do Cabido da Cathedrak da Província do Grão-Para, escripta por seu pai Antonio Ladislau 
Monteiro Baena. Pará: Tipographia de Santos & Menor, 1848. http://www.fcp.pa.gov.br/
component/k2/item/20-biographia-de-joao-sanches-baena



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 443  

Figura 2: François de Marlherbe (1555-1628), citado em epígrafe por Antonio Ladislau 
Monteiro Baena. Gravura. Coleção Museu Britânico, Londres. https://www.britishmuseum.
org/collection/term/BIOG173740

João Sanches, assim, denunciava o descaso e abandono que as artes 
sofriam em sua época, mas lembrava que tudo isso teria começado bem antes: 
“Este gosto de cultivo das artes já se achava decadente em 1822”. Para sus-
tentar essa tese, recorria a um dos escritos de seu pai intitulado Um Amante 
do Pará aos Paraenses, impresso no Maranhão naquele derradeiro ano da 
Independência. Para se ter uma ideia, ali Antônio Baena chamava atenção 
para o fato de que, em comparação às demais províncias do Brasil, o Pará 
estava em condição extremante inferior. Isso poderia ser notado nos ramos da 
pintura, da estatuária, da música vocal e instrumental, assim como na falta dos 
ofícios mecânicos, como os de cuteleiro, fusteiro, latoeiro de fundição, fundi-
dor de cobre, dourador, sirgueiro de chapéus (que trabalhava com chapéus de 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL444  

linho e algodão), sirgueiro de agulha (que trabalhava com fios de lã ou mesmo 
algodão), sombreireiro (que trabalhava no fabrico de chapéus, guarda-sol e 
sombrinhas), vidraceiro e ourives de prata. João Sanches, fazendo eco a essas 
afirmações, concluía que vinte e dois anos havia passado depois que começou 
“a notar-se a falta de belas-artes”8. 

O desaparecimento de profissões relacionadas às artes, ao vestuário, à 
decoração das residências, palácios e igrejas só haveria de ter uma causa: ausên-
cia de patrocínio. Continua João Sanches: “com acerto dizem os publicistas 
que as artes, bem como as ciências, correm o mundo, mas não se fixam senão 
onde são bem recebidas”. O sentido de hospitalidade aqui tem que ver com 
riqueza, espaço de consumo entre as elites locais. Mas não somente consumi-
dos ávidos por comodidades dos lares, dos sítios, engenhos, fazendas e para-
gens, como também era imprescindível “a influência de um bom governo”, de 
um comando político que pudesse representar “sempre causa mais poderosas 
de seu progresso”9. Bastava tomar o exemplo de grandes mecenas do passado. 
Voltemos então para o renascimento italiano, para o auge do absolutismo fran-
cês e para o poder da corte papal, imagens, representações e modelos tão vivos 
no repertório discursivo dos letrados da família Monteiro Baena.

Veja-se para exemplo nos tempos mais distintos na História em que os 
Médici e Luiz XIV chamaram à roda de si os artistas mais insignes do seu 
tempo e lisonjeando-os, dando emprego aos seus talentos, constituindo-
-lhes pensões e fundando colégios de educação e que animaram os séculos 
brilhantes, que conservam os seus nomes, e produziram tais obras de mão 
prima acabadamente perfeitas como de São Pedro em Roma, Versailles e 
a fachada do Louvre em França. Enquanto no Pará o governo honrava e 
favorecia a música, esta prosperava: mas logo que mudou de estilo caiu em 
abatimento, e a civilização mostrou outro aspecto10. 

8	 BAENA, João Sanches Monteiro. Proposta offerecida aos jovens paraenses, 1848, p. 138. Para 
uma visão de conjunto da obra de Antônio Baena, ver BARROS, Michelle Rose M. de.“Germes 
de grandeza”: Antônio Ladislau Monteiro Baena e a descrição de uma província do Norte du-
rante a formação do Império brasileiro (1823-1850). Dissertação (Mestrado em História) – 
Universidade Federal do Pará, Belém, 2006.

9	 BAENA, João Sanches Monteiro. Proposta offerecida aos jovens paraenses, 1848, p. 139.
10	 BAENA, João Sanches Monteiro. Proposta offerecida aos jovens paraenses, 1848, p. 139-40.



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 445  

Estava em jogo aquilo que Norbert Elias chamou de “sociedade de 
corte”, com toda a dimensão corporativa, concebida como um corpo, e cuja 
constituição proviria de sua própria natureza. Em torno dessas lideranças, os 
antigos capitães generais do Grão-Pará, bem ao modo de espelho da céle-
bre família florentina ou da inspiração da riqueza de Versailles, mantinham-
-se estruturas de poder e comando autorregulamentáveis, constituídas e 
fundamentadas pela tradição e pela história11. Já sabemos que o jovem lite-
rato havia levado em conta o impacto de outros conturbados eventos políticos 
e sociais ainda recentes sobre o ambiente artístico do Pará, especialmente a 
Cabanagem, pelo que informava em tom de registro de ocaso e decadência dos 
tempos da Coroa. No ocaso da história, o falecido cônego deixava registrado 
um olhar sobre a “beleza do mundo” como espectro da arte12.

O tom era de lástima: “não desconheço que neste período a Província 
padeceu distúrbios ocasionados por insurgentes; e não podia por esse motivo 
entregar-se a essas aplicações, que só no regaço do sossego podem ser tra-
tadas”, mas, continuava ele, “felizmente as comoções populares não se tem 
renovado há nove anos, e é tempo que se reapareça o espírito antigo em tan-
tas artes [...]” para, assim, colocar a província do Pará “no andamento feliz, 
que as outras seguem”13. O espírito do tempo, renascido, daria forma e con-
ceito ao ambiente cultural e intelectual da época. Aproxima-se muito de uma 
das importantes chaves de leitura da ilustração europeia que se estende até o 
romantismo. O espírito do tempo diz muito sobre a época em que vive, do 
ponto em que se escreve, como no caso de João Sanches Monteiro Baena14. 
Daí que parece útil demonstrar como a sociedade se comporta, quais são 
seus anseios, sobre o que as pessoas estão em busca e sobre as noções de arte, 

11	 Cf. ELIAS, Norbert. A sociedade de corte: investigação sobre a sociologia da realeza e a aristocracia de 
Corte. Rio de Janeiro: Zahar, 2001.

12	 STAROBINSKI, Jean. La beauté du monde. Paris: Gallimard, 2016, p.16.
13	 BAENA, João Sanches Monteiro. Proposta offerecida aos jovens paraenses, 1848, p.140, grifos 

nossos.
14	 Note-se aqui a noção bastante clara de “espírito do tempo”, tão cara à ilustração alemã e euro-

peia, no dizer de João Sanches, como um “espírito do passado”, evocando também a busca de um 
“renascimento” nas artes e na cultura. Para a compreensão desse contexto na história intelectual 
e artística europeia, ver NORTON, Robert. Herder’s aesthetics and the European Enlightenment. 
Ithaca: Cornell University Press, 1991. Para uma leitura da ilustração a partir do contexto ama-
zônico, ver NUNES, Benedito; FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. Luzes e sombras do ilumi-
nismo paraense. In: NUNES, Benedito. (org.). Do marajó ao arquivo: breve panorama da cultura 
no Pará. Belém: Edufpa, 2012, p. 75-84.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL446  

ciência, do que guardar, colecionar, adornar15. E esse tópico é identificado por 
certa noção de civilização como artifício ou máscara, como “cura do mal”, no 
dizer de Jean Starobinski16, em analogia com o vasto repertório descrito nas 
especialidades, saberes, profissões, ofícios, decorações e arranjos teatralizados, 
produtos daquela sociedade colonial.

Se esse clamor de João Sanches pelo patrocínio das artes surtiu efeito 
entre os governantes do Pará, ainda não podemos determinar, mas é certo que, 
durante o Segundo Reinado, especialmente a partir da década de 1860, o Pará 
foi palco de um intenso intercâmbio cultural com a Europa, especialmente 
com a Itália. De lá vieram não somente artistas viajantes, imigrantes, mas tam-
bém encomendas, objetos de arte de todo gênero e espécie, além de um cor-
rente diálogo como os movimentos estéticos de alcance global, do romantismo 
ao revivalismo, do naturalismo aos ecos impressionistas. Enquanto isso, os 
governantes do Pará enviavam para as academias italianas jovens aspirantes da 
música e do desenho, que se matricularam, sob mecenato estatal, nas mais céle-
bres academias de pintura e a arquitetura de então.17 A ideia, portanto, era tra-
zer de volta a idade de ouro perdida18. João Sanches não veria o desdobramento 
do florescimento do mecenato estatal, nem das encomendas particulares, que 

15	 Cf. BRIGOLA, João Carlos Pires. Colecções, gabinetes e museus em Portugal no século XVIII. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2003; BRIGOLA, João Carlos Pires. O coleccionismo 
científico em Portugal nos finais do Antigo Regime. In: KURY, Lorelai; GESTEIRA, Heloisa 
(Dir.). Ensaios de história das ciências no Brasil das Luzes à nação independente. Rio de Janeiro: Ed. 
UERJ, 2012.

16	 Interessante refletir sobre a linguagem e os argumentos que foram empregados, nos séculos 
XVII e XVIII, na crítica dos comportamentos mascarados e as “convenções da sociedade” como 
artifício artisticamente teatralizado. STAROBINSKI, Jean. Le remède dans le mal: critique et 
légitimation de l’artifice à l’âge des lumières. Paris: Gallimard, 1989.

17	 Para uma análise das relações artísticas entre o Pará e a Itália nesse período, ver RODRIGUES, 
Silvio Ferreira. “Il Modello e Il Disegno Sono Italiani”: os pintores brasileiros e a cultura artís-
tica europeia na Amazônia Imperial (1840-1880). Faces da História, v.5, n.2, p. 85-102, 2018.

18	 O termo “Idade de ouro” ou “Idade dourada” (ou sua variante “era de ouro”) deriva da mitologia 
grega e das legendas antigas. Refere-se ao mais antigo período do espectro grego das idades de 
Ferro, Bronze, Prata e Ouro, ou ao tempo no início da humanidade, que foi percebido como um 
estado ideal, ou utopia, quando o gênero humano era puro e imortal. Incorporado à narrativa 
das artes e da história, a “era dourada” passou à analogia de um período de paz, harmonia, es-
tabilidade e prosperidade. Para o século XIX, ver PECK, Luther W. The golden age. New York: 
E. Goodenough, 1858; GRAHAME, Kenneth. The golden age. London: John Lane, 1897. Na 
historiografia brasilianista, importante consultar BOXER, Charles. A idade de Ouro do Brasil: 
dores de crescimento de uma sociedade colonial. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2000.



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 447  

se prolongariam pela República.19 Faleceu prematuramente quatro anos depois 
de escrever essas reflexões. 

Seja como for, o que nos interessa aqui é o esquadro da memória, as bali-
zas temporais que nosso narrador propôs como linha demarcatória do desen-
volvimento artístico no Pará. Visto de hoje, esse período é chamado colonial 
pelo nexo de ter pretensamente se tornado periferia de um centro irradiador 
dos conhecimentos e saberes artísticos, para além dos domínios do poder polí-
tico20. A época é particularmente a segunda metade do século XVIII, por isso 
a referência destacada ao projeto decorativo da Sé Episcopal do Pará, o qual 
aparece como central nesse processo, enquanto o início da decadência coincide 
com o ano de emancipação política do país em 1822. Para além dos exageros 
das conclusões de João Sanches, que parecia considerar a segunda metade do 
Setecentos como uma espécie de “idade do ouro” no patrocínio das artes na 
Amazônia, é possível dizer que nesse tempo houve de fato um grande investi-
mento na circulação de obras de arte, nas encomendas e na reforma de igrejas 
e capelas. Muito claramente, esse movimento nas artes andou em paralelo com 
o que ocorria no ambiente artístico de Portugal, ao tempo do reinado de D. 
Maria I.

Quando fazemos essas conexões, percebemos que a conclusão das refor-
mas e a decoração dos mais imponentes templos amazônicos ocorreram jus-
tamente durante a segunda metade do Setecentos, principalmente depois que, 
do outro lado do Atlântico, um terremoto de grandes proporções devastou 
Lisboa, em 1755. Foi nesse momento também que a coroa portuguesa, já 

19	 Para alguns estudos sobre o mecenato estatal durante o Segundo Reinado e as primeiras décadas 
da República no Pará, ver FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. Pretérito imperfeito: arte, mecena-
to, imprensa e censura em Belém do Pará, 1898-1908. In: KUSHNIR, Beatriz. (org.). Maços na 
gaveta: reflexões sobre Mídia. Niterói: EdUFF, 2009, p.11-34; FIGUEIREDO, Aldrin Moura; 
RODRIGUES, Silvio Ferreira. Um altar romano na baía do Guajará: programa iconológico e 
reforma católica na Catedral da Sé de Belém do Pará (1867-1892). Horizonte, Belo Horizonte, 
v. 14, n. 43, p. 975-1011, jul./set. 2016; ALVES, Moema de Bacelar. Do Lyceu ao Foyer: expo-
sições de arte e gosto no Pará da virada do século XIX para o século XX. Tese (Doutorado 
em História). Niterói: UFF, 2013; COELHO, Geraldo Mártires. A lira de Apolo: o mecenato em 
Antônio Lemos e Augusto Montenegro. Belém: Estudos Amazônicos, 2014.

20	 Para uma discussão mais detalhada sobre essa questão de centro e periferia nas artes da 
Amazônia, ver FIGUEIREDO, Aldrin Moura de; RODRIGUES, Silvio Ferreira. Onde estava 
a periferia da arte? Circulação e recepção de cópias de pintura europeia na Amazônia no século 
XIX. Tempo, v. 23, p. 590-608, 2017; sobre a questão da memória das imagens no contexto 
português, ver SERRÃO, Vitor. A trans-memória das imagens: estudos iconológicos da pintura 
portuguesa (séculos XVI-XVIII). Lisboa: Cosmos, 2007.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL448  

vivendo um período de escassez das riquezas coloniais, experimentou os novos 
ventos da ilustração e procurou reformular as bases do absolutismo então sob 
forte influência da Igreja. Certamente, a figura de Sebastião José de Carvalho 
e Melo (1699-1782), primeiro-ministro de D. José I, responsável pelo projeto 
de reconstrução de Lisboa, também lançou bases para o que a historiografia 
chamou de projeto pombalino para a Amazônia que, para além do controle 
da mão de obra e desenvolvimento econômico, propunha uma reconstrução 
urbana de volumetria monumental21. Seu período ficou marcado por um con-
junto de medidas que passava por um modelo urbano bastante inovador para 
a capital portuguesa, pelas reformas nas estruturas econômicas, educativas e 
científicas do Reino, pela expulsão dos jesuítas de Portugal e suas colônias, 
em 1759, e pela ruptura, em 1760, com o Estado Pontifício. Na reorganização 
administrativa do império português figurava ainda a exploração racional das 
colônias, como foi o caso, por exemplo, de seus domínios na Amazônia.22 Um 
dos objetivos era a “conversão” dos nativos a fim de transformá-los em vassa-
los cristãos, úteis ao trabalho.23 Assim, para governar o Grão-Pará segundo 
esse modelo, foi enviado Francisco Xavier de Mendonça Furtado (1701-1769), 
irmão do marquês, que já conhecemos do princípio deste capítulo quando era 
Secretário de Estado, mas que antes disso fora o executor de um plano ambi-
cioso de desenvolvimento para o Grão-Pará e Maranhão. 

 Nesse ínterim, Belém, antes uma acanhada vila, passou a apresentar obras 
arquitetônicas monumentais como palácios, residências, conventos, hospitais e 

21	 Sobre esse projeto monumentalista para a arquitetura e as artes na Amazônia colonial, ver entre 
outros: MENDONÇA, Izabel Mayer Godinho. Antonio José Landi (1713-1791): um artista 
entre dois continentes. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2003; e TRINDADE, Elna. O 
Desenhador de Belém: Antônio José Landi e o movimento das imagens na Amazônia Colonial 
(1753-1791). Tese (Doutorado em História) – Universidade Federal do Pará, Belém, 2017.

22	 Para uma análise mais aprofundada sobre as políticas do Estado português no período e suas 
conexões com a Amazônia ver MAXWELL, Kenneth. Marquês de Pombal: Paradoxo do 
Iluminismo. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996; COELHO, Mauro Cezar. Do Sertão para o Mar 
- um estudo sobre a experiência portuguesa na América: o caso do Diretório dos Índios (1750-
1798). São Paulo: Editora Livraria da Física, 2016.

23	 O debate sobre a conversão dos nativos e sua transformação em “vassalos do rei” girava em torno 
da redefinição da política de mão-de-obra indígena na Amazônia a partir de meados do século 
XVIII. Para um estudo mais detalhado da questão, ver DOMINGUES, Ângela. Quando os 
índios eram vassalos: colonização e relações de poder no norte do Brasil na segunda metade do sé-
culo XVIII. Lisboa: Comissão Nacional das Comemorações dos Descobrimentos Portugueses, 
2000.



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 449  

igrejas que mudaram a fisionomia da cidade24. Responsável pela maior parte 
desse projeto urbano foi o arquiteto bolonhês Giuseppe Antonio Landi (1713-
1791), desenhador da segunda tropa que veio demarcar os limites dos domínios 
entre Portugal e Espanha após o Tratado de Madri (1750). Antonio Landi, ao 
chegar a Belém em 1753, teve a seu cargo, entre outras coisas, a tarefa de levan-
tamento das igrejas de Santana, São João Batista, e intervenções nas igrejas de 
Nossa Senhora das Mercês, e Nossa Senhora do Carmo, além da edificação do 
Palácio dos Governadores. Seu papel não se restringiu à capital, como revela 
a contribuição que deu, com a ajuda de Mendonça Furtado, para a ereção da 
igreja de São José de Macapá em 1758, no atual estado do Amapá.25 

Em 1777, com a morte de D. José I, ascenderam ao trono Dona Maria I, e 
seu tio e marido, D. Pedro III (1717-1786), desafetos de Pombal, o que resultou 
na demissão do marquês. Porém, a era pombalina deixara seu legado: o comér-
cio e a indústria haviam prosperado e as letras, as artes e as ciências haviam 
encontrado espaço para florescer26. Dona Maria I reinou até 1816, sendo que, 
desde 1792, quando começou a apresentar os primeiros sintomas de depressão, 
que lhe impossibilitaram de governar, seu filho herdeiro, o futuro D. João IV, 
assumiu o poder como príncipe regente. De todo modo, se no campo político as 
coisas mudavam, não se pode dizer que houve um abandono do patrocínio das 
artes com o fim do período pombalino. Os primeiros anos do reinado de Dona 
Maria I (1750-1799) mostram, pelo contrário, uma incrementação nos inves-
timentos de recuperação de prédios públicos, em especial das igrejas e capelas. 
Momento de destaque é a construção e decoração da Basílica da Estrela, em 
Lisboa, encomendada a Pompeo Batoni (1798-1787), em 178427. Ainda sob 
D. Maria I, foram criadas importantes instituições em Portugal, como a Aula 
Pública de Desenho e Debuxo do Porto, em 1779, a Academia do Nu, em 

24	 Sobre esse aspecto da transformação da cidade seiscentista, ver MEIRA FILHO, Augusto. 
Evolução histórica de Belém do Grão-Pará: fundação e história, 1616-1823. Edição organizada e 
revista por Márcio Meira. 2. ed. Belém: M2P Engenharia e Arquitetura, 2015.

25	 Para alguns importantes estudos atualizados sobre a atuação de Antonio Landi na Amazônia, ver 
MENDONÇA, Izabel Mayer Godinho. Antonio José Landi (1713-1791), 2003; e TRINDADE, 
Elna. O Desenhador de Belém, 2017.

26	 MARQUES, A. H. de Oliveira. História de Portugal: do Renascimento às revoluções liberais. 
Lisboa: Palas, 1984, v. 2, p. 357.

27	 Importante é o testemunho escrito em 1790 por CIDADE, Manuel Pereira. Memórias da 
Basílica da Estrela. Coimbra: Imprensa da Universidade, 1926 [1790]. Para uma ampla leitura 
dessa obra e seu contexto, ver SALDANHA, Sandra Costa. A Basílica da Estrela: Real Fábrica 
do Santíssimo Coração de Jesus. Lisboa: Livros Horizonte, 2007.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL450  

1780, e a Aula Régia de Desenho, em 178128. Vários artistas portugueses que 
produziram para a Amazônia atuaram em instituições artísticas de Portugal 
desse período. Entre os mais famosos estavam aqueles que executaram pai-
néis para igrejas de Belém, como Joaquim Manoel da Rocha (1727-1786), 
Joaquim Marques (1755-1822) e Pedro Alexandrino de Carvalho (1729-
1810).29 Fato esse que reforça as trocas cultural e artística entre Portugal e 
o antigo Grão-Pará. Por esse ângulo, não é de estranhar que João Sanches 
tenho escolhido justamente esse período para situar como o melhor momento 
da produção artística e do incentivo às artes no Pará, diferentemente ao que 
aponta algumas das perspectivas mais consolidadas da historiografia30. 

Ordens religiosas, obras de artes e artistas no Grão-Pará 

É claro que a produção artística na Amazônia remonta a tempos mais 
recuados que o século XVIII. Antes de tudo, porém, é preciso dizer que a arte 
que se difundiu na Amazônia colonial, como em outras partes do império por-
tuguês, era quase exclusivamente religiosa. Seus principais propagadores foram 
as missões que se instalaram na região a partir do século XVII, trazendo obje-
tos de culto e o conhecimento artístico a ser ensinado aos moradores locais. 
Desse modo, transportava-se do Reino as tradições iconográficas de represen-
tar os santos católicos e, com elas, as devoções e cultos comuns à sociedade 

28	 TAVARES, André. Displaying the Traslatio Imperii: Roman Art and Iconography between 
Portugal and Portuguese Amarica in late 18th Century. In: CAPITELLI, G.; GRANDESSO, 
S.; MAZZARELLI, C.; (a cura di). Roma Fuori di Roma: L’esportazione dell’arte moderna da 
Pio VI all’Unità. Roma: Campisanto Editore, 2012, p.334.

29	 Sobre a presença de algumas obras desses artistas portugueses em Belém do Pará, ver 
RODRIGUES, Silvio Ferreira. Devoção e Sacrifício: a sobrevivência de pinturas setecentistas 
portuguesas na Sé de Belém do Pará. In: SARGES, M. de N.; FIGUEIREDO, Aldrin M. de, 
AMORIM, Maria Adelina (org.). O imenso Portugal: estudos luso-amazônicos. Belém: UFPA; 
Cátedra João Lúcio de Azevedo, 2019, p. 179-206.

30	 Para grande parte dos historiadores e memorialistas da Amazônia, a proeminente cultura artís-
tica do século XVIII se deve especialmente ao reinado de D. José I e seu primeiro ministro D. 
Sebastião José de Carvalho e Melo. Parte da crítica a esse modelo explicativo se desenhou ainda 
entre a época colonial e o império brasileiro. Ver RICCI, Magda. As letras e a vida: a forma-
ção e os saberes dos letrados na Amazônia brasileira (1750-1820). In: CHAMBOULEYRON, 
Rafael; SOUZA JÚNIOR, José Alves de. (org.). Novos olhares sobre a Amazônia Colonial. Belém: 
Paka-Tatu, 2016, p. 367-387.



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 451  

portuguesa da época. Na esteira da conquista e ocupação da Amazônia colo-
nial, as imagens sacras tiveram como objetivo precípuo a catequese.31

A arte de matriz ibérica e sua história na região estão ligadas, portanto, 
ao culto religioso e à promoção dos santos cultivados em solo lusitano, que as 
missões religiosas procuraram propagar. Financiadas pela Coroa portuguesa, 
quatro ordens religiosas desembarcaram na Amazônia colonial num pronun-
ciado desejo de conquista espiritual: Franciscanos, Carmelitas, Mercedários 
e Jesuítas. Em relação às três ordens de capuchos (Santo Antônio, Piedade e 
Conceição) presentes na Amazônia colonial, hoje já se tem uma ideia melhor 
da documentação disponível a respeito da atuação desses frades, incluído seus 
modelos missionários, estéticos e artísticos, incluindo aqui uma série de con-
flitos em que estes frades estavam envolvidos. Assim também o universo dos 
leigos associados à ordem, como é o caso dos terceiros de São Francisco da 
Penitência, universo de destaque neste capítulo.32

As ordens religiosas deveriam promover a conversão dos índios, discipli-
nar seu modo de vida e trabalho segundo um modelo europeu e cristão, além 
de dar assistência espiritual aos colonos. Conventos, capelas, ermidas e igrejas 
foram então erguidos no Pará com esse fim. Nem todas resistiram às inter-
venções feitas ao longo do tempo. A primitiva igreja do Carmo, por exemplo, 
era de taipa e foi demolida em 1690, sendo que nenhum indício dela resta. 
No mesmo ano, segundo Ricci, começaram outra de pedra e cal, terminada 
no fim daquele século. Mas desta “só restou a capela-mor onde se admira o 

31	 Karl Arenz, que estuda esse tema no XVII na Amazônia, analisa a importância das imagens de 
inspiração barroca na catequização dos indígenas. Baseado no testemunho do padre jesuíta João 
Felipe Bettendorff, Arenz cita as várias imagens de santos e cenas da Paixão de Cristos apresen-
tadas pelos missionários aos nativos no projeto de difusão da fé católica na região. Em meio aos 
sermões poderiam ser apresentadas as imagens de Cristo flagelado, de São Francisco Xavier, de 
Nossa Senhora Imaculada Conceição e de outros santos. Sobre isso, assim conclui Arenz: “Estes 
exemplos mostram o quanto a veiculação de imagens esculpidas, pintadas ou impressas – pro-
duzidas na colônia ou trazidas da Europa para fins de doutrinação catequética ou de veneração 
ostensiva – foi comum na Amazônia do século XVII. Os principais agentes sociais da época, 
isto é, índios, colonos e missionários, estiveram, assim, em contato contínuo com esta produção 
pictórica e escultórica no quadro de uma religiosidade de cunho lúdico-popular”. Cf. ARENZ, 
Karl Heinz. Impressionar e intimidar: arte e evangelização jesuítica na Amazônia seiscentista. 
Anais do XXVI Simpósio Nacional de História, ANPUH, São Paulo, 2011, p. 8.

32	 Cf. BOURDUA, Louise. The Franciscans and art patronage in late medieval Italy. Cambridge: 
Cambridge University Press; British School at Rome, 2004; AMORIM, Maria Adelina. Os 
franciscanos no Maranhão e Grão-Pará. Lisboa: Centro de Estudos de História Religiosa, 2005; 
CARVALHO JUNIOR, Roberto Z. Franciscanos na Amazônia Colonial: notas de história e 
historiografia. Projeto História, São Paulo, n. 37, p. 285-293, dez. 2008.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL452  

estilo predominante nas igrejas dos séculos XVII e XVIII, o barroco italiano 
de importação portuguesa, modificado pelas influências locais”33. Nessa capela 
destaca-se a grande pompa da ornamentação em talha dourada, parte da igreja 
que ficou após a demolição de 1760 e que está unida ao templo concluído 
depois pelo arquiteto Antônio Landi, fazendo parte ainda hoje da igreja do 
Carmo, patrimônio artístico de Belém. 

O já referido Antônio Baena, na primeira metade do século XIX, fez um 
acurado inventário das várias edificações eclesiásticas das ordens religiosas e 
irmandades leigas existentes em Belém, que foram erguidas ou reformadas no 
século precedente. Assim, no bairro da Sé, vulgarmente chamado “da cidade”, 
despontavam a Catedral de Nossa Senhora da Graça; a Capela de São João 
Batista; a Igreja de Santo Alexandre, que foi dos jesuítas; a de Nossa Senhora 
do Monte do Carmo, dos religiosos da mesma Senhora; a de Nossa Senhora 
do Rosário; a de São Boaventura, que foi dos religiosos da Conceição da Beira 
e Minho; e uma capelinha de Santa Rita de Cássia, defronte à cadeia. Já no 
bairro da Campina, figurava a matriz da Senhora de Santana; a Igreja de Nossa 
Senhora das Mercês, que foi dos religiosos da mesma Senhora; a de Nossa 
Senhora do Rosário dos Pretos Minas; a de Santo Antônio dos Capuchos; a 
da Santíssima Trindade; a Capelinha da Travessa do Passinho, pertencente aos 

33	 RICCI, Paolo. Artistas plásticos paraenses do século XIX: catálogo. Belém: Conselho Estadual de 
Cultura, 1978, p.50. Para um alargamento da compreensão do barroco, ver HANSEN, João 
Adolfo. HANSEN, João Adolfo. “Colonial e barroco”, in Jayme Salomão E., América: descoberta 
ou invenção. Rio de Janeiro: Colóquio, 1992, p.347-361; Idem, “Barroco, neobarroco e outras 
ruínas”. Estudios Portugueses, n. 3, p.171-217, 2003.



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 453  

herdeiros de Ambrósio Henriques34, seu fundador; e a capela suburbana de 
Nossa Senhora de Nazaré do Desterro.35

 A capital do Pará e seus templos do último quartel do século XVIII 
já eram reconhecidos por seu notável embelezamento, rico acervo de retábu-
los, talha em madeira dourada, considerável número de pinturas de santos, 
incluindo cópias de grandes nomes das escolas europeias, além de rico con-
junto de alfaias e demais paramentos litúrgicos. Talvez o melhor exemplo, para 
além dos conventos das quatro ordens religiosas existentes – Franciscanos, 
carmelitas, mercedários e jesuítas, era a Catedral de Nossa Senhora da Graça, 
que começou a ser construída em 1748 e concluída em 178236. Baena não 
poupa adjetivos na descrição do interior do templo, detalhando luxuosos 
altares com fachada em pintura aperolada e dourada, “ornados de grandes e 
bons painéis”37. A catedral, com a intervenção do arquiteto Antonio Landi a 
partir de 1755, ganhou linhas monumentais. É ainda o mesmo Baena quem 
avalia o templo como “elegante, aprazível e amplo” para “o culto da piedade 

34	 Ambrósio Henriques da Silva Pombo (1803-1837), primeiro barão de Jaguari, grande incenti-
vador e financiador de obras decorativas, mobiliário e imaginária em seu tempo, tinha no avô 
homônimo uma espécie de arquétipo de mecenato, riqueza material, conservação de mercês e 
patentes, círculos de cargos públicos e alianças com representantes de poder, antes de Portugal e, 
depois da Independência, do Império brasileiro. A capela do Senhor de Passos está diretamente 
relacionada ao velho Ambrósio Henriques, membro do Senado da Câmara de Belém ao menos 
durante os anos de 1777 e 1778, durante do governo de João Pereira Caldas (1724-1794), e 
como Tesoureiro Geral da Real Junta da Fazenda no Pará em 1796 e 1797, durante o governo 
de Francisco Maurício de Souza Coutinho (1764-1823). Alguns estudos mais recentes situam a 
importância da família dos Henriques da Silva Pombo, da colônia até o início da República, en-
tre os quais: CANCELA, Cristina. Casamento e família em uma capital amazônica: (Belém, 1870-
1920). Belém: Açaí, 2011; BARROSO, Daniel Souza. O cativeiro à sombra: estrutura da posse de 
cativos e família escrava no Grão-Pará (1810-1888). Tese (Doutorado em História Econômica) 
– Universidade de São Paulo, São Paulo, 2017; SANTOS, Marilia C. I. dos. Família, trajetórias 
e Inquisição: Mobilidade Social na Amazónia Colonial (c. 1672 - c. 1805). Tese (Doutorado em 
História) – Universidade de Lisboa, Lisboa, 2020; LIMA, João Antônio F. L. de. “Deseja servir 
a Deus e a este Santo Tribunal”: comissários, notários e familiares do Santo Ofício no Estado do 
Grão-Pará e Maranhão (c. 1731-1805). Tese (Doutorado em História) –Universidade Federal 
do Pará, Belém, 2020.

35	 BAENA, Antônio Ladislau Monteiro. Ensaio Corográfico sobre a Província do Pará. Brasília: 
Senado Federal, 2004 [1839], p. 186. Sobre esse amplo quadro das encomendas, patronatos e 
suas representações entre a Europa e a América, é útil a abordagem de DORIAN, Frederick. 
Commitment to culture; art patronage in Europe, its significance for America. Pittsburgh: University 
of Pittsburgh Press, 1964.

36	 DERENJI, Jussara. Desenhos setecentistas na Sé de Belém. Anais do Museu Paulista. São Paulo, 
v. 19. n. 2, p. 107-127, 2011.

37	 BAENA, Antônio Ladislau Monteiro. Ensaio Corográfico sobre a Província do Pará. Brasília: 
Senado Federal, 2004 [1839], p.186-7.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL454  

católica”, de modo a dotar a civilidade cristã dos moradores da cidade. No 
entanto, decorridos alguns anos do aprimoramento setecentista, restava uma 
queixa: “os vasos sagrados e alfaias são ricos”, no entanto, “as vestimentas e 
mais peças tocantes ao culto da religião e adorno dos altares estão em parte 
carecendo de uma substituição conveniente à pompa e uso dos sacramentos”38.

O ouro esmaecia, embora ainda fosse tudo dourado. O retábulo do 
altar-mor era obra de talha aperolada com florões, vasos, grinaldas e com 
as espirais dos fustes das colunas torcidas, métopas, capitéis, bases, cornijas 
e seus dentilhões, obedecendo o risco de Antonio Landi. Encimando esse 
retábulo, informa Baena, havia “um grande painel da Senhora da Graça, 
obra do ínclito engenho de Pedro Alexandrino de Carvalho”. Nos dez alta-
res da nave da igreja havia painéis que teriam sido colocados no princípio 
do ano de 1779.39 Como ocorria com a Catedral de Belém, nessa mesma 
época também se destacavam os “alindamentos” da igreja de São João Batista. 
Em 1774, três anos antes da inauguração, ali chegaram três telas com pinturas 
alusivas ao santo: uma representando João Batista pregando às margens do rio 
Jordão; outra com a cena de sua decapitação na prisão, além de uma terceira que 
ficava no altar-mor, hoje desaparecida. As duas que ainda existem estão assina-
das e datadas de 1774 por Francisco de Figueiredo40. Essa autoria foi motivo 
de muitas imprecisões na bibliografia, com equívocos e omissões na atribui-
ção da lavra. Por muito tempo se acreditou que as ditas telas eram de Pedro 
Alexandrino. Em 1877, um articulista do jornal Diário de Belém, ao fazer um 
balanço histórico da construção do templo, dizia que os quadros que ador-
navam os três altares eram “dos pinceis do insigne pintor português Pedro 
Alexandrino, que floresceu com grande admiração pelo meado do século 
passado, e ainda hoje mostram o primor d’arte do mestre”. E completa em 
seguida: “Estão bem conservados; melhor poderiam estar ainda, se mais cui-
dado houvesse com eles”.41 

38	 BAENA, Antônio Ladislau Monteiro. Ensaio Corográfico sobre a Província do Pará, 2004 [1839], 
p.187.

39	 BAENA, 1969 [1838], p. 186. Sobre esse retábulo, no contexto das obras de Landi, ver 
MENDONÇA, 2016, p.189-201.

40	 LEAL, Monsenhor Américo. História de uma igreja e cercanias: Belém-Pará: Gráfica Falangola 
Editora LTDA, 1969, p. 19.

41	 COMMEMORAÇÕES. Diario de Belém, sábado, 23 de junho de 1877, p.1.



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 455  

O interessante é que Francisco de Figueiredo não era nada desconhe-
cido em sua época, no entanto, tinha menos vulto e repercussão em Belém do 
Pará. Está claro, no entanto, que gozava de certa fama no ambiente artístico 
português. Era natural do Porto e fez carreira em vários centros. Em Évora, 
pintou alguns painéis no convento de Santo Elói. Depois seguiu para Lisboa, 
onde fez amizade com Francisco Setúbal, que retocou à têmpera os painéis da 
igreja de São João de Praça, que ele havia pintado a fresco. Machado ressalta o 
grande talento desse artista e o compara a figuras de relevo da pintura decora-
tiva italiana, na linha laudatória e encomiástica de seu tempo, afirmando que 
competia na perícia “com Padre Pozzo, na figura com Corregio, e no ornato 
com Albertolli, porque em todos estes gêneros nos deixou obras”42. 

Ainda nessa linha, é provável que a Venerável Ordem Terceira de São 
Francisco da Penitência, fundada em Belém por volta de 1668, tenha sido uma 
das congregações religiosas de leigos mais beneficiadas com grande fluxo de 
obras de arte e artistas vindos de Portugal na segunda metade do Setecentos, 
quando então começou a erguer sua capela. Muitos documentos da confra-
ria desapareceram ao longo dos anos, mas muitas informações importantes, 
especialmente de atas e acórdãos, foram compiladas por Francisco Negrão 
Gonçalves, secretário da irmandade em 1741. Preocupado com a preserva-
ção dessa memória, Antônio Baena publicou, em 1878, uma versão do livro, 
incluindo suas observações, sob o título de Bosquejo chronologico da Veneravel 
Ordem Terceira de São Francisco da Penitencia do Gram-Pará43. Graças a isso, 
temos informações valiosas sobre a história da construção e decoração da 
capela, onde são apresentados dados da contratação de artistas e aquisição de 
obras.

42	 MACHADO, Cyrillo Vollkmar. Colleções de memorias relativas às vidas dos pintores e esculto-
res, architectos, e gravadores potuguezes, e estrageiros que estiveram em Portugal. Lisboa: Imp. de 
Victorino Rodrigues da Silva, 1823, p.213. Referências de Cyrillo Machado a Andrea Pozzo 
(1642-1709), irmão leigo jesuíta e prolífico artista italiano, atuando como decorador, arquiteto, 
cenógrafo, pintor, professor e teórico, e uma das figuras principais da arte barroca católica. Ficou 
conhecido como Andreas Puteus, em sua versão latina, ou Padre Pozzo, embora jamais tivesse 
sido efetivamente ordenado; Correggio é como era conhecido o pintor italiano Antônio Allegri 
(1489-1534), pintor contemporâneo de Leonardo e Rafael Sanzio, reconhecido por obras re-
volucionárias e influentes em artistas posteriore; e Giocondo Albertolli (1743-1839), arquiteto, 
pintor e escultor nascido na Suíça que atuou na Itália durante o período neoclássico, notabiliza-
do por seu trabalho decorativo e ornamental na arquitetura.

43	 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de São 
Francisco da Penitencia do Gram-Pará. Pará: Typographia Commercio do Pará, 1878, p.4.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL456  

Figura 3: Frontispício do Bosquejo Chronologico da Veneravel Ordem Terceira de São Francisco da 
Penitência do Grão-Pará, compilado por Antônio Nicolau Monteiro Baena, 1878 (Biblioteca 
Pública do Pará Arthur Vianna, Coleção de Obras Raras, Belém, Pará).

Segundo esses documentos, em junho de 1748, a Ordem alugou alguns 
“negros à trezentos réis por dia”, e “um feitor, para tirarem pedra para as obras 
da capela”, de uma pedreira que se achava no sítio” que havia sido de um certo 
Domingos da Silva Rodrigues e ficava junto à fortaleza da Barra, “à razão de 
quatro mil réis por canoa, correndo as despesas por conta das esmolas prome-
tidas para as mesmas obras”. Em 22 de outubro, em ato solene, foi lançada a 
primeira pedra. O chantre e provisor do bispado, Lourenço de Alves Roxo, 
benzeu o terreno e a pedra. Estiveram também presentes à solenidade o guar-
dião dos capuchos, frei João de Jesus, o comendador de Nossa Senhoras das 
Mercês, frei Pedro Mendes Thomaz, e o irmão ministro, capitão-mor João 
d’Almeida da Matta, “dando-se a capela à invocação de N. S. da Conceição, 



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 457  

padroeira universal da Ordem 3ª de S. Francisco”44. No final de novembro de 
1754, pelo que se pode verificar, a obra de construção da capela já se achava 
finalmente concluída, sendo solenemente aberta em 1º de dezembro daquele 
ano pelo então bispo D. Frei Miguel de Bulhões (1706-1778)45. 

Isabel Mendonça considera que os retábulos da capela da Ordem Terceira 
de S. Francisco da Penitência, em que pese a execução por outros mestres de 
obra, entalhadores e demais artistas, “podem ser atribuídos a Landi, por seme-
lhança com o retábulo da capela do Santíssimo e com os retábulos dos altares 
laterais da catedral de Belém do Pará”. E continua: “No retábulo do altar-mor 
repete-se, em escala menor, um esquema compositivo sugerido pelo retábulo 
da capela do Santíssimo da Sé de Belém, já desaparecida, mas de que conhe-
cemos o desenho de Landi”, com o detalhamento de “tribuna bem rasgada, 
encimada por uma pequena cúpula em quarto de esfera, e as colunas de fuste 
liso com anel no terço inferior”46 (MENDONÇA, 2016, 199). Há, no entanto, 
toda uma detalhada descrição do processo decorativo da capela, incluindo gas-
tos da confraria, especialmente a partir de 1760, época em que Landi já estava 
plenamente situado em Belém, com muitas de relações, aportes e patrocínios, 
inclusive fazendo parte do corpo da irmandade terceira de São de Francisco. 

Em 29 de março de 1763, a mesa diretora contratou com “o mestre escul-
tor Antonio Jacintho de Almeida a obra do retábulo da capela-mor, como tam-
bém a tarja para cima do arco-cruzeiro com as armas de N. S. P. São Francisco”, 
além do ornato dos vão das paredes da dita capela, “com duas molduras para 
painéis” e, ainda, “compor o culto com uma guarnição entalhada”. Tudo na pro-
porção da obra principal e conforme o plano apresentado, “mediante a quantia 
de 825$000, paga em três quarteis, dando a Ordem a madeira precisa”. O fia-
dor de Antonio Jacintho na contratação dessas obras com a Ordem, segundo 
os documentos, teria sido um mestre entalhador chamado João Brito Lima47. 

44	 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de São 
Francisco da Penitencia do Gram-Pará, 1878, p.19.

45	 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de São 
Francisco da Penitencia do Gram-Pará, 1878, p.22.

46	 MENDONÇA, Isabel. Os retábulos de António José Landi na Amazónia Lusitana. In: 
GLÓRIA, Ana Celeste (org.). O Retábulo no Espaço Ibero-Americano: forma, função e iconografia. 
Lisboa: Instituto de História da Arte, 2016, p. 199.

47	 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de 
São Francisco da Penitencia do Gram-Pará, 1878, p.28.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL458  

Em 8 de julho de 1764, a mesa contratou “com mestre Caetano José Gomes a 
obra de retábulo dos dois altares” que se pretendia, “pela quantia de 600$000, 
paga em três quarteis, dando a Ordem a madeira de cedro” que fosse preciso. 
Em 30 de agosto de 1765, a junta geral da Ordem tomou “dinheiro a juros para 
as obras contratadas da capela”, hipotecando “a morada de casas” que possuía 
na rua dos Mercadores, “legado de Fructuoso da Costa Favella”48. Por fim, 
em de 25 novembro de 1768, a mesa contratou “com o mestre e pintor Jorge 
Corrêa da Silva o douramento do retábulo e toda capela, entrando os castiçais 
necessários para os altares e tronos”. Segundo o contrato, a capela deveria ser 
“dourada pela talha e frisos, e os claros de cor de pérola” na forma que fosse 
melhor; “os claros nas urnas dos altares, de pedra fingida, sendo também dou-
radas as grades do coreto e do arco”. Tudo isso “pela quantia de 690$000, paga 
em três quarteis”, sendo o último pago “depois de concluída a obra e aprovada 
por dois professores, um nomeado pela Ordem, e outro por ele, mestre Jorge 
Diniz”. A Ordem, de acordo com o mesmo contrato, ficaria abrigada a dar “o 
ouro e as tintas necessárias” para a execução da obra49. 

Figura 4: Antonio Jacintho de Almeida, Armas de São Francisco de Assis, talha em madeira, c.1764 
(Capela da Ordem Terceira de São Francisco, Belém, Pará - Fotografia gentilmente cedida por 
Rosa Arraes).

48	 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de São 
Francisco da Penitencia do Gram-Pará, 1878, p.29.

49	 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de São 
Francisco da Penitencia do Gram-Pará, 1878, p. 30.



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 459  

O plano do retábulo do altar-mor, delicadamente concebido, teria sido 
magistralmente executado por Antonio Jacintho. Na época, o retábulo com-
punha-se de um grande arco e quatro colunas de ordem jônica (obra de talha); 
um trono com quatro degraus curvos e ornados de relevos e anjos. No alto, 
estava “um nicho de espaldar com imagens da Imaculada Padroeira, e na base, 
correspondendo o fecho do arco, o Sacrário”. Entre as duas colunas de cada 
lado, havia pedestais, onde se achavam colocadas imagens de São Francisco, à 
esquerda, e o de Nossa Senhora do Ó, à direita. No entablamento, na direção 
das colunas, elevavam-se dois anjos de tamanho natural, em adoração ao trono. 
Enquanto isso, o “vão do altar-mor foi convenientemente disposto para depó-
sito do Senhor Morto”. Quando Baena transcreveu essas informações, as mol-
duras para painéis nos vãos das paredes da capela-mor já não existiam mais50. 

A decoração da capela e a aquisição de objetos de culto refinadamente 
produzidos continuam nas décadas seguintes. Assim, sabemos que, em 23 de 
fevereiro de 1783, “o irmão ex-ministro, capitão João Manoel Rodriguez”, fez 
“doação à Ordem de uma cruz de prata da banqueta da capela, com o peso 
de 22 marcos, 4 onças e uma oitava, sob condição de se não emprestar para 
fora, nem se desmanchar ou aplicar em outra qualquer obra”; caso isso acon-
tecesse, ele e seus herdeiros reaveriam “a si a importância da prata e o custo da 
cruz, que atingia a 180$000”. A junta geral da Ordem, tendo isso em conta, 
aceitou todas as condições para a doação51. Ainda mais interessante eram os 
seis painéis que, chegados provavelmente na mesma época, passaram a figurar 
nos altares da capela, representando, do lado do evangelho, São Miguel, Santa 
Clara (religiosa) e Santa Clara (princesa); e do lado da epístola, Santa Izabel, 
Santa Colecta e São Conrado. Em relação a isso, assim se referiu Baena: “Os 
lindos painéis vieram de Lisboa; infelizmente não consta o nome do artista, 
mas é inegável que era uma das glorias da arte52. 

50	 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de São 
Francisco da Penitencia do Gram-Pará, 1878, p. 28, nota b.

51	 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de São 
Francisco da Penitencia do Gram-Pará, 1878, p. 32.

52	 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de São 
Francisco da Penitencia do Gram-Pará, 1878, p. 29, nota b.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL460  

 
Figura 5: Pedro Alexandrino de Carvalho (atribuído), Santa Clara, religiosa, óleo sobre tela, 
c.1782 (Capela da Ordem Terceira de São Francisco, Belém, Pará – Fotografia gentilmente 
cedida por Rosa Arraes)



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 461  

Figura 6: Pedro Alexandrino de Carvalho (atribuído), Santa Coleta, óleo sobre tela, c.1782 
(Capela da Ordem Terceira de São Francisco, Belém, Pará - Fotografia gentilmente cedida por 
Rosa Arraes).

Aqui é necessário levar a sério a suposição de Baena. De fato, numerosas 
obras de renomados artistas portugueses chegaram à Amazônia para decorar 
seus templos. “Glória da arte” poderia ser, por exemplo, Joaquim Manuel da 
Rocha (1727-1786), autor do painel representado São Domingos de Gusmão 
na Catedral da Sé, ali colocado por volta de 1779. Nuno Saldanha afirma que 
“Joaquim Manoel da Rocha é um pintor com características particulares, em 
vários sentidos”, e que “faz parte do rol dos artistas mais conhecidos, ou melhor, 
mais referidos, da História da Pintura Portuguesa do século XVIII”53. Seu 
nome gozava de prestígio nos círculos artísticos portugueses, sendo que em 

53	 SALDANHA, Nuno. Joaquim Manuel da Rocha: a pintura da capela-mor na igreja de S. Paulo. 
Revista de Cultura de Salvaterra de Magos. Salvaterra de Magos, n. 3, p. 143-65, 2016, p.144.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL462  

1780, quando foi instituída a Academia do Nu, ele foi contratado para lecionar 
na instituição54. Conhecido também era Joaquim Marques (1755-1822), autor 
dos painéis representado o Batismo de Cristo, para o retábulo do batistério, 
e de Santa Bárbara em um dos altares laterais da mesma catedral. Ainda na 
época de aprendizagem, segundo Machado, Marques teria estabelecido laços 
de amizade com o pintor francês Jean Baptiste Pillement (1728-1808), a quem 
passou a imitar “nas paisagens, e naqueles agradáveis caprichos, a que ele cha-
mava a sua botânica imaginária, porque se compunham de flores, e plantas 
ideais”. Desse modo, Marques teria sabido “imitar tão bem aquelas galanta-
rias, que todos quiseram ter alguma cousa da sua mão, ou fosse em tetos, ou 
em paredes, ou em painéis, ou em carruagens”55. Mais tarde, Marques teria 
colaborado nas obras do Palácio de Queluz, onde exercia a função de vice-
-inspetor. Dentre todos, porém, nenhum superou em fama Pedro Alexandrino 
de Carvalho, que merece aqui uma menção especial. 

Figura 7: Joaquim Marques, Batismo de Cristo por São João Batista, óleo sobre tela, 1784 (Catedral 
de Nossa Senhora da Graça, Belém, Pará – fotografia Aldrin Figueiredo) 

54	 SALDANHA, Nuno. Joaquim Manuel da Rocha, 2016, p. 151.
55	 MACHADO, Cyrillo Vollkmar. Colleções de memorias relativas às vidas dos pintores e esculto-

res,1823, p.231.



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 463  

A historiografia portuguesa, para se ter uma ideia, evidencia Pedro 
Alexandrino como o artista português mais requisitado e influente no último 
quartel do século XVIII, tanto em Portugal quanto no exterior. Seu nome 
alcançou prestígio até a virada para o século XIX.56 Em sua biografia consta 
que nasceu em Lisboa em 27 de novembro de 1729, e faleceu aos 80 anos na 
mesma cidade, em 27 janeiro de 1810, deixando para trás uma vastíssima obra 
que ainda hoje podemos contemplar, ornando altares de grande parte das igre-
jas portuguesas, nas coleções de museus, ou nos interiores de palácios e casas 
particulares. Segundo Machado, seu biógrafo, teve ele “o talento de agradar ao 
público, de sorte que não só tinha a encomenda de quase todos os painéis de 
igrejas, que se faziam de novo; mas tiravam-se muitos mais antigos dos lugares 
para se colocarem os dele”. Teria começado a estudar com João de Mesquita, 
pintor de ornatos. Depois teria passado à escola de Bernardo Pereira Pegado, 
“que sem ser bom pintor, gozava de uma certa reputação em virtude da qual 
fez os painéis de Santo Estevão d’Alfama, e outros”. Pedro Alexandrino ambi-
cionou ir a Roma, mas não conseguiu amealhar recursos e oportunidades para 
essa viagem. Sendo, porém, vizinho e amigo de André Gonçalves, “podemos 
dizer que deveu a ele, e ao seu natural engenho os progressos que fez”57. Seu 
repertório técnico e temático foi bastante variado. Machado nos informa sua 
admirável facilidade e domínio das técnicas a óleo e à têmpera. Destacam-se 
os painéis em carruagens ricas, com gênios, deuses, e deusas da fábula. Com 
igual graça, tingiu à têmpera panos de ornar casas, e estátuas, e quadros nos 
teatros portugueses. Até certo tempo, continua Machado, “julgava-se que os 
seus talentos eram limitados a objetos de galantaria”, mas quando em 1778 
“fez o grandíssimo quadro do Salvador do Mundo”, para a Sé de Lisboa, “tudo 

56	 Para alguns estudos que tratam da vida e obra de Pedro Alexandrino de Carvalho, ver 
SALDANHA, Nuno. O rei ergeu-se, de Pedro Alexandrino. A pintura do altar-mor da 
Igreja da Memória. Invenire: Revista de Bens Culturais da Igreja, Lisboa, n. 5, p. 43-8, jul./
dez. 2012; VASCONCELOS, Flórido. A Arte em Portugal. Cacém: Verbo Juvenil, 1984, vol. 
2.; CAMBOTA, Manuela Cernadas. Arte Portuguesa. Porto: Porto Editora, 2006; REIS, Vítor 
Manuel Guerra dos. O rapto do observador: invenção, representação e recepção do espaço celestial 
na pintura do tecto em Portugal no século XVII. Tese de Doutorado (Belas-Artes). Lisboa: 
Universidade de Lisboa, 2006.

57	 MACHADO, Cyrillo Vollkmar. Colleções de memorias relativas às vidas dos pintores e esculto-
res, architectos, e gravadores potuguezes, e estrageiros que estiveram em Portugal. Lisboa: Imp. de 
Victorino Rodrigues da Silva, 1823, p.120.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL464  

o mais ficou de parte”58. Essa célebre representação de Cristo, segundo Nuno 
Saldanha, é a obra que marca crucial virada na carreira de Pedro Alexandrino, 
“dado estar na origem do início do seu sucesso como grande pintor retabular”59. 

Ora, foi exatamente nesse ano fundamental em sua carreira que Pedro 
Alexandrino executou duas telas para figurar em dois altares laterais da igreja 
de Nossa Senhora de Santana, em Belém do Pará: São Miguel Libertando as 
Almas do Purgatório e Visão do Bispo de Alexandria no Cárcere. As obras teriam 
sido encomendadas ao pintor pelo arquiteto Antonio Landi, construtor do 
edifício e devoto de Santana60. A construção da igreja, situada no antigo bairro 
da Campina, data da segunda metade do século XVIII, com início em 1762 
e inauguração em 1782. Após isso, passou por várias intervenções durante os 
séculos XIX e XX.61 Algumas dessas intervenções remontam à época em que 
a própria cidade de Belém experimentava uma transformação radical em sua 
compleição urbana, com embelezamento das áreas centrais e um considerá-
vel patrocínio em obras de artes e artistas.62 Nesse tempo, muitos ornamentos 
foram substituídos para dar lugar a outros. Significativo foi o novo altar-mor 
de mármore, construído em 1902 nas oficinas de Karl Wiegandt por ordem 
do monsenhor Maltez, vigário da igreja, para substituir o antigo em madeira.63

58	 MACHADO, Cyrillo Vollkmar. Colleções de memorias relativas às vidas dos pintores e escultores, 
1823, p.121.

59	 SALDANHA, Nuno. O rei ergeu-se, de Pedro Alexandrino, 2012, p.46.
60	 ARRAES, Rosa Maria Loureiro. Pintura Colonial em Belém do Pará: as iconografias religiosas de 

Pedro Alexandrino de Carvalho (1729-1810) na Igreja de Santana. Monografia (Especialização 
em Preservação do Patrimônio) – Universidade Federal do Pará, Belém, Fórum Landi, 2008, 
p.47.

61	 Para um breve estudo sobre as intervenções ocorridas na Igreja de Santana ao longo dos sécu-
los XIX e XX, ver HAMOY, Idanise. Sant’Ana Azevedo. Retábulo do Altar-Mor da Igreja de 
Sant’Ana: História e Iconologia. (Monografia de Especialização em Semiótica e Artes Visuais) 
– Universidade Federal do Pará, Belém, 2005.

62	 Na virada do século XIX para o século XX, Belém passou por uma radical reforma do centro ur-
bano implementada pelo intendente Antônio José de Lemos. Além da modernização da estru-
tura urbana de Belém, Antônio Lemos foi um grande mecenas, tendo beneficiado vários artistas 
durante sua administração, como pintor e professor paraense Theodoro Braga. Cf. SARGES, 
Maria de Nazaré. Memórias do Velho Intendente: Antonio Lemos (1869/1973). Belém: Paka-Tatu, 
2004; FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. Theodoro Braga e a história da arte na Amazônia. In: 
A fundação da cidade de Belém. Belém: Museu de Arte de Belém, 2004, p. 31-87.

63	 Essa informação consta na placa fixada no lado esquerdo do altar-mor, colocada ali na época da 
sagração e onde se vê escrito o seguinte: “Construido nesta cidade nas oficinas de C. Wiegandt 
por ordem de Monsenhor Maltez Vigario de Sant’Ana 1902”. 



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 465

Figura 8: Pedro Alexandrino de Carvalho, São Miguel libertando as Almas do Purgatório, óleo 
sobre tela, 1778 (Fotografia gentilmente cedida por Rosa Arraes)

Figura 9: Assinatura de Pedro Alexandrino na tela representando São Miguel (Igreja de Santana, 
Belém, Pará – Fotografia gentilmente cedida por Rosa Arraes).



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL466  

Nas capelas laterais ainda estão as duas telas de Pedro Alexandrino, que 
teriam ficado escondidas por trás dos altares até meados do século XX, quando, 
aproveitando a passagem por Belém do pintor argentino Liber Friedman 
(1910-2003), contratado pelo arcebispo D. Mário Villas-Boas (1903-1968) 
para restaurar algumas telas da Catedral de Belém, foi solicitado que as obra fos-
sem examinadas, constatando que se tratava de quadros de Pedro Alexandrino. 
Considerando as telas verdadeiramente artísticas, o vigário da igreja, auxiliado 
pela Arquidiocese, logo mandou fazer sua restauração. Friedman então remo-
veu uma forte camada de verniz copal que encobria as pinturas, sem modificar 
os detalhes. Ambas as telas estão assinadas e datadas por Pedro Alexandrino de 
1778 e medem 6 metros de comprimento por 3 de largura64. 

Detalhes importantes sobre a encomenda das pinturas e objetos artísticos 
para decorar a igreja, como constatou Ernesto Cruz, encontram-se nos relatos 
de Alexandre Rodrigues Ferreira, em sua expedição Filosófica. Ali, Alexandre 
Ferreira nos fala que o templo possuía apenas três altares, assim como apre-
sentava “imagem de vulto à Capela Mor”, mandada “fazer por sua devoção 
Antônio José Landi, e que deu por ela 320 mil reis ao estatutário José de 
Almeida e enriqueceu de uns brincos de diamantes abrilhantados do preço de 
82 mil reis”. Além disso, Landi também teria mandado “vir a relíquia de 1 osso 
de S. Ana e sua custódia de prata”. Consta ainda que a igreja tinha dois altares 
laterais “com retábulos e pinturas de Santos”. Um retábulo seria de São José, 
que Landi teria mandado fazer em Lisboa “por 95.000 reis e pela moldura e 
dourados pagou 6 milheiros de pau de Cedro e 60.000 mil réis pelas pinturas. 
De modo que sua esmalta monta 6.000 cruzados”. O outro retábulo seria o 
“das almas”, para o qual Landi também teria dado a madeira de cedro, sendo 
que as talhas de todos os três ainda estavam por dourar65.

Arraes suspeita que, por circularem pelos mesmos ambientes de Lisboa na 
época, é possível que Landi tenha conhecido pessoalmente Pedro Alexandrino 
em Portugal, o que teria contribuído para que ele recorresse ao pintor quando 
se pensou em decorar a igreja de Santana66. Se essa hipótese ainda está à espera 
de confirmação empírica, não se pode negar que Pedro Alexandrino tenha 

64	 PARÓQUIA de Santana da Campina, 1727: 1 de abril de 1902 - 1 de abril de 1952. Organizado 
pelo padre Antonio Beltrão. Belém: Falângola, 1952, p.28.

65	 CRUZ, Ernesto. História de Belém. Belém: Universidade Federal do Pará, 1963, p. 314.
66	 ARRAES, Rosa Maria Loureiro. Pintura Colonial em Belém do Pará, 2008, p. 49.



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 467  

sido a grande figura da arte decorativa portuguesa desse tempo. Como sugere 
Reis, são dele a maioria dos tetos pintados nas dezenas de igrejas construídas 
ou reparadas em Lisboa após o terremoto de 1755, assim como a esmagadora 
maioria das telas que decoram os seus altares e capelas. Reis afirma ainda que, 
pelo fato de o pintor ser capaz de oferecer “versatilidade de concepção, quali-
dade média assinalável, rapidez de execução, adaptabilidade às diferentes con-
dicionantes arquitetônicas e aos diversos suportes e dimensões, sintonia com 
o gosto da sua época e baixo preço”, Pedro Alexandrino teria sido “a pessoa 
certa no momento histórico certo”. Nesse sentido, ele é compreendido como o 
expoente máximo da geração de pintores que, sendo ainda novos no momento 
do terremoto, só afirmariam plenamente a sua autonomia e autoridade a partir 
da década de 1770, quando “a sua presença se revela necessária nos traba-
lhos de acabamento decorativo dos grandes edifícios que vão fervilhando por 
toda a cidade”67. Desse modo, para além inferir que, quando as obras de Pedro 
Alexandrino e outros artistas passaram a figurar nos principais templos do 
Grão-Pará, a partir da segunda metade do século XVIII, a Amazônia vivia 
um momento particular no patrocínio das artes, é possível também se pensar 
no universo da circulação de imagens e dos objetos decorativos no Império 
Português. Exatamente essa chamada “era dourada” fez com que a memória 
das primeiras décadas do Oitocentos fosse estabelecendo comparações de 
retrocessos e avanços, riqueza e ocaso, luzes e sombras, no âmbito da cultura e 
das artes no Grão-Pará. Interrogando outras experiências históricas e historio-
gráficas, talvez possamos dar alguma razão a João Sanches Baena. 

Alarde além da vista: considerações finais

Quando entramos numa igreja construída ou decorada na segunda 
metade do século XVIII em Belém do Pará, ainda que passada por várias 
intervenções posteriores e acréscimos de ornamento, saltam aos olhos as mar-
cas do passado “colonial”, que tanto tem movido a historiografia da arte em 
definições e enquadramentos, por vezes, tirânicos e classificatórios em fases e 
estilos, para recordar a utopia da idade de ouro, no início da década de 1840, 
pela lente cônego João Sanches Monteiro Baena. De tão barrocas e doura-
das, com seus ornamentos e fingidos, imitações e brutescos, permaneceram 

67	 REIS, Vítor Manuel Guerra dos. O rapto do observador, 2006, p. 52.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL468  

fugidias na extensa documentação colonial do antigo Grão-Pará. Não se trata 
de ausência, mas da incúria da preservação desses registros, muitas vezes consi-
derados supérfluos na lógica de uma história movida pelo repertório uníssono 
das disputas de poder, dos cargos e patentes, dos usos do trabalho indígena e da 
riqueza da terra, do extrativismo, da lavoura e das celebradas drogas do sertão. 
Altares, painéis, retábulos, pinturas e imagens de santos, muito recentemente, 
têm sido alvo de investigação mais minuciosa, conectada com outras pesquisas, 
observadas a partir de novos métodos, problemas e abordagens. 

Se nomes conhecidos da arte portuguesa como Pedro Alexandrino de 
Carvalho, Joaquim Marques e Joaquim Manoel da Rocha ainda aguardam 
mais estudos sobre as encomendas e contatos de sua obra artística com a 
Amazônia colonial, que dirá de nomes de artificies e decoradores menos vota-
dos, havidos em círculos locais, muitos dos quais indígenas, pretos e cabo-
clos. O que sabemos sobre o mestre-escultor Antonio Jacintho de Almeida, o 
mestre-entalhador chamado João Brito Lima, mestre de ornamentos Caetano 
José Gomes, o mestre pintor Jorge Corrêa da Silva, ativos e conhecidos em 
Belém do Pará nas décadas de 1760 e 1770, é mínimo, quase nada. O pouco 
que sabemos deve-se ao registro das mesas da Confraria da Ordem Terceira de 
São Francisco, transcritos por Antonio Nicolau Monteiro Baena, que além de 
ser membro devoto e alto membro da irmandade, pertencia na mesma época 
à Imperial Sociedade Beneficente Artística Paraense, que entre as décadas de 
1860 e 1880 foi responsável pelo incremento das exposições, patrocínio e ajuda 
mútua no ambiente das artes da capital do Pará. 

A investigação levada a termo entre os membros da família Monteiro 
Baena nos parece um ponto de partida para descortinar esse universo ainda 
pouco estudado. Do mesmo modo, a releitura das “eras” históricas, firmadas em 
vasta historiografia e eloquente memória, como é o caso da época pombalina, 
é necessária, especialmente no que toca à construção de uma espécie de miopia 
historiográfica em relação a outras épocas, como é o caso do reinado de D. 
Maria I, associado a retrocessos e retardos sob o ponto de vista de um processo 
civilizatório, marcado pelo governo de uma monarca demente e sombreada 
pelo controle da Igreja. Certamente a imagem de dona Maria I e seu governo, 
a partir de definições simplistas, eivadas de estereótipos e preconceitos, tem 
muito que ver com, de um lado, uma nostalgia acerca dos tempos de Pombal e 
por outro uma memória republicana, tanto em Portugal quanto no Brasil. Não 



Alarde à vista: o patrocínio das artes na Amazônia setecentista 469  

se trata apenas de um projeto de ridicularização de personagens, mas também 
de destruição, ocultação e invenção de testemunhos. 

Por isso mesmo, neste capítulo, tomamos como fonte primeira duas 
memórias construídas durante o império brasileiro, em forma de bosquejo cro-
nológico e biografia familiar, de modo a procurar compreender outros cami-
nhos das narrativas da arte. Obviamente, há que se observar também o intuído 
do deslocamento do campo das fontes visuais, inclusive pouco exploradas aqui, 
para os relatos escritos da visualidade, também registros detentores de histo-
ricidade, além de apontamentos estratégicos de elevado repertório e interesse 
cognitivos. Cartas, requerimentos, contratos, listagens, pensados em diálogo 
com a fatura das obras de arte, integradas ao contexto social e político, podem 
lançar luz sobre fundos documentais sobejamente explorados, porém inquiri-
dos de modo rotineiro sobre os mesmos quadros, estruturas e conjunturas já 
bastante visitados pela historiografia. 

De todo modo, ainda que não suficientemente amadurecidas, chamamos 
atenção aqui para a rede de patrocínio e ao esquecido afluxo de obras de arte 
vindas de Portugal para a Amazônia, durante a segunda metade do Setecentos, 
especialmente no âmbito e na esfera eclesiástica. Assim também lança-se 
algum olhar sobre um considerável número de artistas especializados, tanto 
saídos de grandes academias como de círculos populares, que passaram a atuar 
na construção e decoração dos novos e antigos edifícios da capital do Grão-
Pará. Resta-nos pouca ou nenhuma dúvida que, do lado de cá do Atlântico, 
alimentando o desejo de decorar seus lugares santos, a hierarquia da Igreja, 
depois do baque da expulsão das ordens religiosas nas décadas precedentes, 
houve por arregimentar e patrocinar artistas para levantar, recuperar e ornar 
suas mais representativas igrejas. Um católico devoto como Antonio Landi, 
um pintor procurado como Pedro Alexandrino, um mestre-dourador como 
Jorge Diniz, todos, no alto e no baixo, dependeram do mecenato artístico para 
sobreviver e realizar suas obras. Ainda não é possível dimensionar com maior 
precisão o volume de todo esse investimento, mas o caminho está aberto. Um 
dado, porém, é certo: no século seguinte, a presença dessa arte setecentista se 
mostraria tão impactante que João Sanches Monteiro Baena veria sua própria 
época como uma pálida imagem desse tempo pretérito.





CAPÍTULO 20

INFLUÊNCIAS IBERO-ITALIANAS 
NOS RETÁBULOS DAS IGREJAS DE 

BELÉM DO SÉCULO XVIII1

Idanise Sant’Ana Azevedo Hamoy2

Introdução

Belém do Pará está localizada na entrada da Amazônia Brasileira, onde o 
grande Rio Amazonas vai ao encontro do Oceano Atlântico. Teve sua 
fundação declarada historicamente em janeiro de 1616, sob comando 

de Francisco Caldeira Castelo Branco, por ordem do Rei espanhol Felipe III 
no período da União Ibérica (1580-1640) com aquiescência do Conselho de 
Portugal3. 

A história de sua fundação apresenta o relato a partir da visão do capitão-
-mor que conquista um novo pedaço de terra. O descreve como um lugar exó-
tico e impõe a sua ótica civilizatória para os nativos que ali habitavam há pelo 

1	 Capítulo baseado na dissertação de Mestrado orientada pelo Prof. Dr. José Afonso Medeiros 
Souza: HAMOY, Idanise Sant’Ana Azevedo Hamoy. Itinerário de influências iberoitalianas na 
arte e na arquitetura: Retábulos da Belém do século XVIII. Dissertação (Mestrado) – Universidade 
Federal do Pará, Instituto de Ciências da Arte, Programa de Pós-Graduação em Artes, Belém, 
2012.

2	 Doutora em Artes (2017-UFMG) – e-mail: idanise@ufpa.br
3	 AMARAL, José Ribeiro do. Fundação de Belém do Pará: jornada de Francisco Caldeira de 

Castelo Branco, em 1615-1616. Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2010, p.39.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL472  

menos 11.000 anos4. Essa ótica civilizatória pressupõe que esses habitantes 
são o elo da humanidade que se perdeu em um ponto continental, afastado da 
“civilização” e que precisará ser educado. Educação esta que segue o modelo 
social, econômico e religioso do homem, branco, cristão, europeu. Nesse cená-
rio, a responsabilidade de educar essa população denominada genericamente 
de índios, aqui na Amazônia, ficou sob encargo das Ordens Religiosas que se 
estabeleceram na região e determinaram inclusive a própria urbanização da 
cidade de Belém (Figura 1). 

Nesse desenho esquemático, se observa o traçado urbano da cidade no 
final do século XVII, com o primeiro bairro estabelecido à direita, conhecido 
como a Freguesia da Sé e as primeiras ruas que originaram o segundo bairro, 
denominado de Freguesia da Campina.

Figura 1 – Desenho esquemático das primeiras ruas da Cidade de Belém em 1690

Fonte: Desenho da Autora, 2009

Franciscanos, Carmelitas, Mercedários e Jesuítas fundaram os primeiros 
conventos e igrejas em locais estratégicos do território e em suas construções 
privilegiaram os modelos ibéricos de composições arquitetônicas e artísticas 
no estilo Barroco. Estilo esse que trazia em si a faceta mais visível do projeto 

4	 MUSSA, Alberto. Meu destino é ser onça. Rio de Janeiro: Record, 2009, p.17.



Infl uências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 473

de difusão da Contrarreforma, com suas características gerais, mas com deter-
minadas particularidades dos locais de origem dos religiosos. 

Em meados do século XVIII, mais precisamente em 1753, chegou a 
Belém a Comissão Demarcadora de Limites que integrava entre vários téc-
nicos o arquiteto e desenhista bolonhês Antonio José Landi, que permaneceu 
na cidade até sua morte. A chegada da Comissão Demarcadora de Limites 
marcou de forma extraordinária o desenvolvimento urbano da cidade (Figura 
2) e o conhecimento de novos modelos artísticos e técnicas construtivas que 
impulsionaram as composições dos interiores das igrejas que estavam no pro-
cesso de produção e de outras que foram projetadas e executadas nesse perí-
odo. Vale ressaltar que nesse período a cidade possuía pouco mais de 12.000 
habitantes5 e 17 espaços litúrgicos entre igrejas e capelas. Além da grande 
devoção já conhecida a Nossa Senhora de Nazaré e a forte presença de reli-
giosos. Dessas igrejas, quatro desapareceram: a Igreja da Misericórdia, a Igreja 
do Santo Cristo, o Convento de São Boaventura e a Igreja do Rosário dos 
Homens Brancos.

Figura 2 – Desenho Esquemático da cidade de Belém do Pará em 1791

Fonte: Desenho da Autora, 2021 – Baseado no mapa organizado pelo tenente coronel engenheiro 
Teodósio Constantino de Chermont. [S.l.:s.n.], [1791]. Disponível em: HYPERLINK “http://
objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095072/mss1095072.jpg” http://
objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095072/mss1095072.jpg. Acesso em: 09 
jan. 2021

5 BAENA, Antônio Ladislau Monteiro. Ensaio Corográfico sobre a Província do Pará. 2. Ed. 
Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2004, p 218.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL474  

Esse é o cenário no qual se estabeleceram os contatos étnico-culturais 
que constituíram a formação da cidade de Belém sob pelo menos três pers-
pectivas: uma local, das populações nativas que possuíam identidade étnica, 
saberes ancestrais e modo de viver na sua terra; outra estrangeira, de religiosos, 
colonos e técnicos que se estabelecem no local com o objetivo de cumprir uma 
determinação real de educar ou de mapear a terra conquistada, que também 
possuem identidades afinadas ao seu lugar de origem; e ainda uma terceira, 
também estrangeira, de negros de várias etnias, sequestrados das terras afri-
canas e obrigados ao trabalho escravo em todo o Brasil, com suas identidades 
borradas e neutralizadas pelo novo modo de vida imposto pelos condutores da 
colonização. Essas perspectivas podem parecer simplificadas, mas acrescente a 
cada uma a diversidade complexa de pontos de vista individuais que geraram 
conflitos a partir da convivência e realinhamento do projeto colonial com obje-
tivos particulares, principalmente entre os religiosos e colonos. Essa complexa 
diversidade é que fomenta a percepção da origem mestiça da cidade de Belém 
plasmada em cada construção desse período.

O método de análise aplicado nesta pesquisa foi qualitativo, a partir da 
leitura de textos históricos, estudos iconográficos e referências conceituais das 
Tipologias retabulares6, da Teoria da Recepção7 e processos de mestiçagem8. 
Inicialmente foram estudadas as igrejas construídas nos séculos XVII e XVIII 
com base no contexto local e selecionados sete retábulos que apresentassem em 
sua composição artística e arquitetônica elementos compositivos de registros 
de relevância para a arte e arquitetura local pertencentes às seguintes igrejas: 
Igreja de Nossa Senhora do Carmo, Capela da Ordem Terceira do Carmo, 
Igreja de São Francisco Xavier (Santo Alexandre), Igreja de São João, Igreja de 
Sant’Ana, Igreja da Ordem Terceira de São Francisco da Penitência, Igreja de 
Nossa Senhora do Rosário dos Homens Pretos.

6	 GONZÁLEZ, Juan José Martín. El Retablo Barroco en España. Madrid: Editorial Alpuerto, 
1993.

7	 HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: Editora UFMG, 
2009.

8	 GRUZINSKI, Serge. El pensamiento mestizo. Barcelona: Ediciones Paidós Ibérica, 2007.



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 475  

OS RETÁBULOS 

A origem das estruturas retabulares ou simplesmente retábulos, segundo 
Alfonso Rodrigues Ceballos9, advém de um costume litúrgico de colocar 
pequenas relíquias sobre o altar no início do cristianismo. Na ausência de uma 
relíquia, imagens de santos eram esculpidas em marfim, madeira ou pintadas 
em pequenos trípticos. Com o tempo, as mudanças na liturgia, inovações na 
pedagogia iconográfica e variações nos estilos artísticos e arquitetônicos favo-
receram a transposição de relíquias, pinturas e esculturas para uma estrutura 
adossada à parede posterior ao altar, que justamente pela sua localização rece-
beu a denominação de retábulo.10

Inicialmente em uma composição bidimensional, explorando as possi-
bilidades de enquadramento de pinturas, o retábulo atingiu seu apogeu nos 
séculos XVII e XVIII com estruturas monumentais, ricamente adornadas com 
relevos que saltam do plano bidimensional para o tridimensional associando 
as artes plásticas e arquitetura. O desenho em geral era entregue à respon-
sabilidade de um arquiteto de formação acadêmica que conhecia as regras 
compositivas para a construção de estruturas que funcionariam como suporte 
para as pinturas e esculturas com temas iconográficos definidos pela igreja. 
Juan José Martín González11 indica que arquiteto, artista e cliente definiam a 
composição e modelo a ser utilizado através de contratos firmados nos quais 
era estabelecido qual o tratado a ser utilizado. Entre os tratados mais cita-
dos eram “Il primo libro d’archittetura”12 (Veneza,1551) de Sebastiano Serlio 
(1474-1554); “Regola delli cinque ordini d’architettura”13 (Veneza, 1562) de 
Giacomo Barozziio Vignola (1507-1573) e “I quatro Libri dell ’Archittetura”14 
(Veneza, 1570), de Andrea Palladio (1508-1580). As composições apresenta-
das nas gravuras apresentadas nesses tratados foram amplamente difundidas 

9	 CEBALLOS, Alfonso Rodríguez G. de. El Retablo Barroco. Cuadernos de Arte Español. Madrid: 
Melsa, 1992.

10	 O vocábulo retábulo vem do latim, retro (o que está atrás) e tabulum, que se refere ao altar 
que originalmente era uma mesa de madeira, segundo a referência de ALDAZÁBAL, José. 
Vocabulário básico de liturgia. Barcelona: Centre de Pastoral Litúrgica, 1994, p.339.

11	 GONZÁLEZ, Juan José Martín. El Retablo Barroco en España. Madrid: Editorial Alpuerto, 
1993, p. 10.

12	 O primeiro livro de Arquitetura.
13	 Regra das Cinco Ordens da Arquitetura.
14	 Os quatro Livros de Arquitetura.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL476  

em toda a Europa e reproduzidas de forma total ou parcial. No processo de 
conquista e colonização de outros territórios, esses modelos influenciaram as 
práticas construtivas, pois muitas gravuras, sejam de reprodução desses tra-
tados ou como registro de novas obras compositivas, circularam nas colônias 
como modelo a ser seguido.

Como uma estrutura arquitetônica, o retábulo é formado por elemen-
tos sustentadores e elementos sustentados. Os elementos sustentadores são 
constituídos pelo Embasamento e Corpo. O Embasamento se divide em duas 
partes denominadas de Banco (ou Predela) e Sotabanco que são a parte infe-
rior. O Corpo é a parte intermediária, que pode ser único ou com vários níveis 
dependendo da altura do retábulo. No Corpo se encontram as colunas, sobre-
tudo as de ordem clássica ( Jônica, Dórica, Coríntia e Compósita) com estrias 
retilíneas ou no estilo salomônica, encimadas com capitéis juntamente com 
elementos arquitetônicos como frontão, cornijas, triglifos, entre outros.15 Os 
elementos sustentados são constituídos pelo entablamento e ático que coroam 
toda a estrutura. 

Vários elementos decorativos foram sendo acrescentados na composição 
como nichos e cornijas que podem estar no mesmo plano do retábulo ou sal-
tando do plano ou retrocedendo, proporcionando movimento e dinamicidade 
à forma compositiva, principalmente no auge do Barroco, inventando, dessa 
forma, perspectivas diferentes em cada ângulo e obedecendo ao rigor tratadís-
tico de ocupação de todo o espaço da parede de cabeceira da igreja. Elementos 
que remetem ao significado representativo da fé cristã também foram sendo 
incorporados ao cenário compositivo retabular: animais, flores, frutas, arabes-
cos, folhagens, guardando em si mensagens da doutrina catequética.

Todos esses elementos trazem de forma intrínseca, dada a indissociabi-
lidade entre forma e conteúdo, a função de propagação da fé católica e apre-
sentação visual dos acontecimentos bíblicos do Antigo e do Novo Testamento, 
destacando o nascimento, a paixão e a morte de Jesus Cristo, a vida de Maria 
e momentos de revelação aos santos canonizados e reconhecidos pela Igreja, 
função esta que foi reforçada em 1564 pelo Concílio de Trento.

15	 Sobre estes termos próprios da Arquitetura, ver KOCH, Wilfried. Dicionário dos Estilos 
Arquitetônicos. São Paulo: Martins Fontes, 2004.



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 477  

OS RETÁBULOS DE BELÉM

Nos encontros de culturas de populações nativas, religiosos, negros 
e técnicos, a prática construtiva de retábulos nas igrejas de Belém não 
poderia estar dissociada das estruturas e relações reais que Stuart Hall16, 
baseado no texto de Karl Marx, assinala como um circuito de produção para 
a sua teoria da recepção. Segundo esse circuito há uma articulação entre a 
produção, consumo, realização e reprodução. Junte-se a essa ideia o conceito 
de mestiçagem proposto por Serge Gruzinski17. O autor utiliza o termo para 
designar as mesclas que ocorreram nas Américas nos primeiros contatos entre 
nativos e estrangeiros oriundos da Europa, África e Ásia que possuíam formas 
de vida e imaginários próprios e intercambiaram entre si, gerando novas for-
mas de viver, produzir que configuram o fazer local. 

“Podemos reducir así la historia de la conquista de América a un enfrenta-
miento destructor entre buenos indios y malos europeos, con la convicción 
y la buena fe que poníamos antaño en oponer los salvajes de América a 
los conquistadores civilizadores. Esta manera de ver las cosas petrifica y 
empobrece la realidad al eliminar todo tipo de elementos que desempeñan 
papeles determinantes: los intercambios entre un mundo y otro, los cruces 
pero también los individuos y los grupos que ofician de intermediarios, de 
pasadores y que transitan entre los grandes bloque que nos gusta identifi-
car. En realidad estos espacios de mediación han tenido un papel esencial 
en la historia”18.

Nesse sentido os retábulos a serem apresentados, mesmo com referências 
ibero-italianas em seu desenho e traçado, trazem em si a mão de obra de indí-
genas e negros que se tornaram os multiplicadores do conhecimento técnico e 

16	 HALL, Stuart. Op.cit, p.335-336.
17	 GRUZINSKI, Serge. Op. Cit., p. 73.
18	 Idem, p. 57 – Tradução: “Podemos assim reduzir a história da conquista da América a um con-

fronto destrutivo entre índios bons e europeus maus, com a convicção e boa-fé que colocamos 
em tempos passados os selvagens da América em oposição aos conquistadores civilizadores. Esta 
maneira de ver as coisas petrifica e empobrece a realidade ao eliminar quaisquer elementos que 
desempenham papéis principais: o intercâmbio entre um mundo e outro, os cruzamentos, mas 
também indivíduos e grupos que funcionam como intermediários, que passam e transitam entre 
os grandes blocos e que nós gostamos de identificar. Na verdade, estes espaços de mediação têm 
tido um papel essencial na história.” (Tradução da autora)



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL478  

primeiros mestres locais nas construções produzidas posteriormente. Por uma 
questão didática e cronológica, os retábulos serão apresentados a partir da data 
aproximada de seu surgimento. 

Retábulo do Altar-mor19 da Igreja de Nossa Senhora do Carmo

A igreja de Nossa Senhora do Carmo data do início do século XVIII. 
Segundo a historiadora Maria de Lourdes Sobral20, “em 1720, a segunda 
igreja estava em fase de conclusão, mas já se podia admirar o retábulo barroco 
e o altar cinzelado a prata na capela mor”. O retábulo é todo em talha dourada 
(Figura 3) e ocupa toda a parede de cabeceira da igreja e o altar cinzelado é 
um belíssimo frontal de prata que, segundo Isabel Mendonça, é um dos sete 
frontais de prata para altar que ainda existem no Brasil21. Sua construção e 
manutenção ficou sob padroado de Hilário Morais Betencourt e de sua esposa 
para que obtivessem o benefício de serem enterrados próximo ao altar-mor22. 

19	 É chamado de Retábulo do Altar-mor pela localização no espaço celebrativo que ocupa toda 
a cabeceira da capela-mor. O retábulo do altar-mor é sempre o retábulo mais importante na 
arquitetura religiosa, visto que, normalmente, é nele que se verifica o discurso visual em alusão 
ao santo (ou mistério) ao qual foi dedicado o templo

20	 SOBRAL, Maria de Lourdes. As missões Religiosas e o Barroco no Pará. Belém: UFPA, 1986, p. 36.
21	 MENDONÇA, Isabel Mayer Godinho. O frontal de prata da Igreja do Carmo de Belém 

do Pará. In: VIII Colóquio Luso-Brasileiro de História da Arte, 2011, Belém. Anais do VIII 
Colóquio Luso-Brasileiro de História da Arte – VIII CLBHA. Belém: UFPA, 2011.

22	 Idem, Mendonça indica que o Coronel Hilário e sua mulher Catarina Teresa de Vaconcelos 
“celebraram uma escritura com o vigário provincial da ordem do Carmo, frei João Coelho: os 
religiosos cediam-lhes o direito de padroado sobre a capela-mor que então se construía, em 
troca de várias esmolas já recebidas, a maior das quais de 30 000 cruzados, obrigando se ainda os 
padroeiros a concorrer no futuro, ‘por si e seus successores’, com metade dos gastos que se fizessem 
com a capela-mor ‘em o seu guizamento e asseio’, mesmo no caso de ter que ser mudada para outra 
parte” conforme o Registro Geral de Mercês, Livro 2º, fl. 436.



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 479  

 Figura 3 – Retábulo do Altar-mor da Igreja de Nossa Senhora do Carmo

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010.

A composição desse retábulo se apresenta em três níveis. O embasamento 
constituído por banco e sotabanco, o nível intermediário de corpo único, com 
nicho central e o entablamento coroado com o ático. Diferente de toda a talha 
dourada, o sotabanco apresenta pintura em tons de bege com pintura de ara-
bescos em tons de preto, vermelho e bege, e da sua parte central está inserido 
o frontal de prata que reveste toda a face anterior da mesa do altar. O tema 
iconográfico identificado nesse frontal é alusivo a Maria, com saudações e lou-
vores da tradição ritualista mariana, representados por metáforas bíblicas e 
orações de santos místicos carmelitas, como por exemplo: a estrela do amanhã, 
a arca da aliança, torre de David, fonte selada, bela oliveira e várias flores e 
frutos que representam o Monte Carmelo, local de referência de toda a mística 
carmelita. 

No banco, estão dispostos quatro meninos atlantes intercalados por pai-
néis com decoração fitomorfas de onde saem duas peanhas; no centro, o antigo 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL480  

sacrário com a imagem do sol, símbolo da eucaristia, cujos raios ocupam todo 
o fundo rematado por uma pequena cúpula. No corpo tetrastilado e sobre os 
meninos atlantes estão quatro colunas salomônicas e capitéis coríntios, rica-
mente adornadas com cachos de uva e algumas aves; no painel que intercala as 
colunas sobre as peanhas estão dois nichos ladeados por cortinas e rematados 
com um pequeno baldaquino sobre o qual saem adornos de palmetos e ele-
mentos fitomorfos. Ao centro, está localizado o nicho devocional com o teto 
abobadado e com o trono e a imagem de Nossa Senhora do Carmo. O corpo 
é rematado pelo entablamento da ordem coríntia, com pequenos querubins no 
friso. O ático é simétrico e apresenta na parte central o Brasão Carmelita com 
as três estrelas que representam os dois profetas do Antigo Testamento (Elias e 
Eliseu) e Maria sob a veneração de Nossa Senhora do Carmo23, encimado com 
a coroa, ladeado com dois vasos e muitos motivos florais. Nas laterais do ático 
estão dois anjos que trazem na mão uma palm24 sobre volutas que sobressaem 
do plano retabular. Segundo sua forma arquitetônica é um retábulo linear, e 
conforme sua função devocional é um retábulo de nicho. Atualmente a Igreja 
pertence à Arquidiocese de Belém e está sob a guarda dos Padres Salesianos 
desde o ano de 1930. Apresenta elementos compositivos do período de transi-
ção do estilo nacional português para o estilo joanino. 

Retábulo do Altar-mor da Igreja de São 
Francisco Xavier (Santo Alexandre)

A elevação da atual Igreja de São Francisco Xavier ou de Santo Alexandre, 
como é mais conhecida, é aproximadamente do mesmo período da Igreja de 
Nossa Senhora do Carmo. O professor de História da Arte da Universidade 
Federal do Pará – UFPA, Joseph Marie Le Bihan25, sugere que o nome da 
Igreja foi trocado em virtude de a devoção popular ser muito intensa em rela-
ção a Santo Alexandre, visto que a igreja havia recebido de presente do Papa 

23	 LEONARDINI, Nanda; BORDA, Patricia. Diccionario iconografico religioso peruano. Lima: 
Rubican editores, 1996, p. 50-51.

24	 Segundo a iconografia mariana, São Miguel teria levado a Maria uma Palma do paraíso como 
sinal de sua morte iminente, e Maria teria entregado esta palma para São João, que traz no dia 
de sua dormição, visto que não teria morrido e sim caído em sono profundo e levada aos céus. A 
palma também é sinal de martírio.

25	 PARA. Secretaria Executiva de Cultura do Estado. Feliz Lusitânia/Museu de Arte Sacra. Belém: 
SECULT, 2005. p. 57.



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 481  

Urbano VII as relíquias desse santo, que ficavam expostas em um relicário 
dourado para veneração. 

Figura 4 – Retábulo do Altar-mor da Igreja de São Francisco Xavier (Santo Alexandre)

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010.

A planta da igreja atual segue o modelo da Igreja de Jesus de Roma26 
e após a expulsão dos jesuítas em 1759, a igreja ficou sob a responsabilidade pri-
meiramente da Irmandade de Santo Cristo e, posteriormente, ao Arcebispado 
que instalou no espaço do Colégio o Palácio Episcopal e o seminário. No século 
XIX passou por várias reformas e em meados do século XX a igreja foi fechada. 
Em 1997 passou por uma restauração27 na qual o antigo Palácio Episcopal foi 

26	 A Igreja de Jesus (Em italiano Chiesa del Sacro Nome di Gesù) localizada em Roma, é considerada 
a igreja mãe da Ordem Jesuítica e modelo de muitas igrejas jesuíticas.

27	 Sobre a restauração ver o livro da SECULT, intitulada Feliz Lusitânia/Museu de Arte Sacra, 
onde está todo o registro do processo de restauração da Igreja e do Antigo Palácio Episcopal.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL482  

transformado em Museu de Arte Sacra. No entanto, o período de fechamento 
da igreja resultou na perda total do douramento do retábulo. 

O retábulo é um trabalho de talha de madeira (Fig. 4) e cobre suntu-
osamente toda a parede de cabeceira da igreja. Foi produzido na oficina de 
talha jesuítica existente no mesmo local sob comando do jesuíta austríaco João 
Xavier Traer28 cujos discípulos e entalhadores eram indígenas e negros. É com-
posto por três níveis: o embasamento constituído por banco e sotabanco; o 
intermediário constituído de corpo único e entablamento, coroado pelo ático. 
Na parte central do sotabanco está a mesa do altar-relicário que expõe uma 
imagem de Cristo morto, e nas laterais o embasamento acompanha a compo-
sição do banco. 

Na parte central do banco, está um painel com uma cartela emoldurada 
com arabescos e folhagens e nas laterais quatro meninos atlantes que susten-
tam quatro mísulas sobre as quais estão assentadas quatro colunas salomônicas 
que compõem o corpo do retábulo. 

Essas colunas possuem um terço em estilo torsa e rematada com capitel 
coríntio e são ornamentadas com grinaldas de flores nos sulcos das espirais. 
Intercalando as colunas, nos panos laterais do corpo retabular, se apresentam 
em cada lado um nicho com peanha ornamentada com querubins, rematada 
por um pequeno baldaquino encimado com conchas e pequenas volutas. Na 
parte central do corpo do retábulo, está o nicho devocional com a imagem 
de Nossa Senhora de Belém, rematado por teto abobadado (uma das poucas 
partes do retábulo que conservou o douramento) sendo possível identificar ao 
fundo as iniciais JHS “Jesus Hominum Salvator”29, um dos muitos símbolos da 
iconografia utilizada pela Companhia de Jesus. O entablamento é da ordem 
coríntia, rematado com o ático simétrico. 

Na parte central do ático, é apresentado um dossel decorado com sanefas 
e nas laterais dois anjos sobre volutas que saltam do plano retabular. Na orna-
mentação do ático, ainda se observam volutas, conchas, três pequenas cabeças 

28	 Pintor e escultor nascido em Brixen, na Áustria em 1668 (em 1919 essa região foi cedida para 
a Itália e se chama atualmente de Bressanone). Ingressou em 1696 na Companhia de Jesus 
e chegou à missão do Grão Pará em 1703, morreu em um naufrágio na frente da cidade de 
Maracanã no Pará. Foi um dos principais responsáveis pela ornamentação artística da Igreja 
de São Francisco Xavier em Belém. Cf. LEITE, Serafim. Artes e Ofícios dos Jesuítas no Brasil 
1549-1760. Lisboa: Broteria de Lisboa, 1953.

29	 Jesus Salvador dos Homens.



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 483  

de anjos, anjos tenantes que abrem a cortina apresentando uma cartela30, ele-
mentos iconográficos que integram o repertório jesuítico. 

Pela classificação arquitetônica é um retábulo côncavo, e por sua função é 
denominado como retábulo com nicho devocional com relicário por guardar a 
imagem de Cristo morto na urna no altar. 

Retábulo do Altar-mor da Capela de São Francisco da Penitência

A capela da Ordem Terceira de São Francisco da Penitência31 foi cons-
truída ao lado do Convento de Santo Antônio entre 1748 e 1754. A Ordem 
Terceira de São Francisco, formada por leigos que se dedicam ao serviço da 
Igreja com a missão de manter viva na consciência a honestidade de costumes 
e os ensinamentos de Cristo de cultivar a paz e a caridade, é chamada também 
de Venerável Ordem Terceira, e se apresenta normalmente como uma socie-
dade civil de caráter beneficente, religiosa, assistencial e filantrópica.

Arquitetonicamente é um retábulo linear e sua tipologia segue a carac-
terística do Retábulo Camarim, com dupla função: didática e devocional com 
o conjunto escultórico central e o relicário, no qual está abrigada a imagem 
de Cristo Morto e ocupa toda a parede de cabeceira da Capela (Figura 5). É 
composto de um arco triunfal sustentado por colunas de ordem jônica e apre-
senta também três níveis no qual o embasamento é constituído por um banco 
duplo (banco e sotabanco), sobre o qual se apresentam plintos que saltam do 
plano a 90° e ao centro encontramos o altar-urna com relicário grande no 
embasamento. 

Composto de corpo único apresenta um camarim que é encimado por 
uma pequena cúpula de quarto de esfera, sustentada por quatro colunas de 
fuste liso, com anel ornamentado com grinalda de flores no terço inferior 
(sendo uma em cada lateral), compondo com outras duas que se pronunciam 
para fora do plano retabular, acompanhando a composição do embasamento. 

30	 Nessa cartela, provavelmente poderia ter existido uma pintura que se perdeu com o douramento
31	 A Capela da Ordem Terceira de São Francisco da Penitência por sua importância histórica e 

artística foi, por conseguinte, inscrita no Livro de Tombo nº. 3: Tombamento Municipal, através 
da PREFEITURA MUNICIPAL DE BELÉM/FUMBEL – Lei nº 7.709/94, de 18/05/1994, 
Capítulo III, Art. 3º Parágrafo Único, em conformidade com o Anexo V, delimitado pelo Plano 
Diretor Urbano do Município de Belém (Lei nº 8.655/08 de 30 de julho de 2008, publicada no 
Diário Oficial do Município nº 11.214/08, de 05/09/2008), localizado na Zona de Ambiente 
Urbano – ZAU 7 SETOR 1.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL484  

As colunas possuem capitel da ordem jônica, ordem que também é observada 
em todo o entablamento. O camarim possui um acesso interior para manuten-
ção e limpeza das imagens. 

Figura 5 – Retábulo do Altar-mor da Capela de São Francisco da Penitência

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010

O retábulo possui construção mista, com o embasamento em talha de 
madeira, pintado em cor marfim com aplicação de elementos decorativos em 
dourado; e o corpo e entablamento com argamassa de barro e cal. Apresenta 
uma composição diferente dos outros apresentados, pois traz em si caracterís-
ticas das gravuras com o traço de retábulos que Landi realizou na cidade de 
Belém, além de referências imagéticas que ele transpõe da Itália para Belém. 
No compartimento central possui uma peanha com a imagem de grande porte 
de Nossa Senhora da Conceição, ladeada por dois anjos tocheiros e na parede 
de fundo há pintura de quadratura, que embora apresente grandes manchas 
de umidade, ainda permite a leitura da ideia de profundidade, recurso muito 



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 485  

utilizado pelos Bibiena32 na Itália e por Landi em alguns exemplares seus no 
Brasil. No coroamento surgem volutas na lateral, sobre as colunas que avançam 
no plano, ladeadas por guirlandas.

Na cúpula de quarto de esfera, é visível uma pintura na qual Maria é 
coroada no momento que sobe aos céus por Jesus Cristo, na presença da 
corte celestial, conduzindo à leitura iconográfica de um retábulo devocional 
Mariano. Guarda uma semelhança com os elementos característico do rococó, 
encontrado no Retábulo da Capela da Ordem Terceira do Carmo, assim como 
no altar-urna relicário, que exibe uma imagem de Cristo Morto com a mesma 
característica na tonalidade da pintura e apliques em folha de ouro, de forte 
referência da decoração italiana. 

Retábulo do Altar-mor da Capela da Ordem Terceira do Carmo

A Capela da Ordem Terceira do Carmo foi acrescentada em 1784 à 
Igreja de Nossa Senhora do Carmo33 com o objetivo de realizar as celebrações 
da Ordem Terceira34. A Capela está localizada no lado da epístola da Igreja do 
Carmo com acesso independente pelo átrio da igreja. 

O retábulo do Altar-mor ocupa toda a parede de cabeceira da capela 
(Figura 6). É também um retábulo linear, classificado segundo sua forma 
arquitetônica, e por sua função é um Retábulo com Nicho. Possui dupla função: 

32	 A Família Galli Bibiena foi uma família de grandes arquitetos e designers que viveram na região 
de Florença e Bolonha na Italia nos séculos XVII e XVIII. Ferdinando Galli Bibiena foi mestre 
do arquiteto Antonio Landi que veio para Belém no século XVIII. Possuíam a tradição de cons-
truir cenários teatrais e pinturas em trompe l’oeil que utiliza a perspectiva para criar uma ilusão 
espacial.

33	 A Igreja e todo seu acervo foi tombado segundo processo 0236-T-40 sob inscrição 147 de 
03/01/1941 no Livro do Tombo Histórico do Instituto de Patrimônio Histórico Nacional 
(IPHAN) e inscrito no Livro de Tombo nº. 3: Tombamento Municipal, através da 
PREFEITURA MUNICIPAL DE BELÉM/FUMBEL – Lei nº 7.709/94, de 18/05/1994, 
Capítulo III, Art. 3º Parágrafo Único, em conformidade com o Anexo V, delimitado pelo Plano 
Diretor Urbano do Município de Belém (Lei nº 8.655/08 de 30 de julho de 2008, publicada no 
Diário Oficial do Município nº 11.214/08, de 05/09/2008), localizado na Zona de Ambiente 
Urbano – ZAU 7 SETOR 1.

34	 A denominação de Ordem Terceira diz respeito à organização interna da Ordem dos Carmelitas, 
sendo que três são as ordens seguidoras dos princípios do Monte Carmelo: a primeira é a dos 
Carmelitas que se entregam à vida religiosa, cumprindo votos de celibato, pobreza e de respeito à 
vida monástica; a segunda é a das mulheres que se dedicam à vida de castidade e ao serviço reli-
gioso, e a terceira é dos leigos que não vestem hábito e não cumprem votos e obrigações próprias 
dos religiosos e que possuem vida particular separadamente da Igreja, mas trabalham e dedicam 
parte de seu tempo aos serviços desta e igualmente seguem regra de conduta e fé.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL486  

como didática devocional com Nossa Senhora do Carmo (a quem é dedicado) 
e como relicário que guarda uma imagem do Senhor Morto. Não há registros 
da autoria da traça do retábulo, mas considerando o período de execução é 
contemporâneo à presença do arquiteto bolonhês Antonio Landi na cidade e 
apresenta características próprias de seu repertório compositivo, é atribuído a 
esse arquiteto a sua autoria. 

Construído em talha de madeira com monocromia na cor marfim com 
destaque para os elementos decorativos com douramento, com autoria da traça 
atribuída a Antonio Landi pelas semelhanças apresentadas com desenhos de 
retábulos produzidos para algumas igrejas do Pará35. Possui uma composição 
semelhante ao Retábulo do altar-mor da Igreja de Sant’Ana da Campina, tam-
bém com três níveis. No embasamento, o banco é duplo, sendo dividido em 
banco e sotabanco dispostos a 45°, saltando para fora do plano, dando uma 
dinâmica particular à composição. 

Na parte central do sotabanco, se encontra a mesa de altar que possui 
uma urna-relicário, ornamentada nas laterais com rocaille36. Na parte central 
do banco está um cortinado vermelho que poderia ser utilizado como sacrário. 
Nas laterais, pequenos painéis com ornamentos fitomorfos. 

35	 No acervo digital da Biblioteca Nacional estão vários desenhos feitos por Antonio Landi: http://
bndigital.bn.gov.br/acervodigital.

36	 Elemento decorativo bastante utilizado no estilo Rococó.



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 487  

Figura 6 – Retábulo do Altar-mor da Capela da Ordem Terceira do Carmo

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010.

O nível intermediário é composto por corpo único, constituído por colu-
nas estriadas de ordem compósita e que acompanham a disposição dos plintos 
a 45°; com anel envolto por laços e flores na altura de 1/3. No pano lateral do 
corpo, surgem pequenas peanhas, solução encontrada para cobrir toda a parede 
de fundo em harmonia com o nicho localizado no centro do corpo retabular. 
O nicho apresenta pintura decorativa criando uma ilusão de palco teatral com 
a cortina aberta, abrigando duas imagens de roca que representam a cena em 
que Maria, no momento da aparição a São Simão Stock (frade Carmelita), 
entregou um escapulário. Atributo esse que consta de dois quadrados de pano 
unidos por uma tira e que devem ser usados sobre o peito significando o per-
tencimento à Ordem Carmelita, sob guarda e proteção de Maria.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL488  

No coroamento, o entablamento constituído por frisos decorados, mútu-
los e cornija, (de acordo com a ordem compósita), acompanha a composição 
a 45° das colunas, rematadas com urnas fogaréu e tendo ao centro do ático 
um frontão cimbrado com ressalto, sobre o qual se distribui raios dourados 
da auréola que possui um símbolo mariano no núcleo, rematado por frontão 
mistilíneo. Outra novidade apresentada neste retábulo é o acréscimo de uma 
moldura que circunda todo o retábulo, denominada de guarda-pó. 

A Capela da Ordem Terceira está bem conservada, mantém caracterís-
ticas do barroco tardio, com toques do Rococó, evidenciado pela riqueza de 
elementos decorativos nos retábulos, muito mais decorado que o Retábulo de 
Sant’Ana e favorecido pela matéria-prima de sua substância, a madeira, que 
permite o entalhe e a profusão de elementos decorativos.

Retábulo do Altar-mor da Igreja de Sant’Ana da Campina 

Este retábulo data do final do século XVIII e foi projetado e construído por 
Giuseppe Antonio Landi37, membro da Comissão Demarcadora de Limites, 
que chegou ao Brasil em 1753. Pertence à Igreja de Sant’Ana da Campina38, 
que foi a 2ª. Paróquia criada na Província do Grão-Pará. Atualmente essa 
Igreja pertence aos bens da Arquidiocese de Belém e passou por uma reforma 
recente, iniciada em 2004, que promoveu mudanças significativas na leitura 
da composição retabular, retirando o douramento de elementos decorativos e 
alterando a policromia marmorizada do conjunto. 

É construído todo em argamassa de barro e cal (Figura 7) e composto 
de três níveis: o embasamento constituído por um banco e sotabanco, o inter-
mediário constituído de corpo único e entablamento e coroado pelo ático. O 
sotabanco e banco contêm plintos dispostos a 45° saltando do plano de fundo, 
composição muito utilizada por Ferdinando Bibiena. O nível intermediário, 

37	 As plantas desenhadas para a igreja de Sant’Ana estão disponíveis no arquivo digital na 
Biblioteca Nacional nos seguintes links: 

	 http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095082/mss1095082.jpg; 
	 http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095081/mss1095081.jpg; 
	 http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095080/mss1095080.jpg.
38	 Em 1962, a Igreja de Sant’Ana foi inscrita sob no. 469 no Livro do Tombo de Belas Artes do 

Arquivo Central do IPHAN, segundo processo 0434-T50, juntamente com todo seu acervo 
artístico, onde se inclui o retábulo. Por estar localizada na área definida como Centro Histórico 
de Belém, a Igreja também foi tombada pela Fundação Cultural do Município de Belém – 
FUMBEL através do Departamento e Patrimônio Histórico – DEPH desde 1990 pela Lei 
Orgânica do Município, regulamentada pela Lei Municipal nº 7709/94.



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 489  

constituído de um corpo único, está sobreposto aos plintos, onde no mesmo 
eixo surgem duas colunas cilíndricas caneladas com capitéis da ordem compó-
sita simplificada que emolduram o compartimento central, ladeado por lese-
nas, cujas bases são envolvidas por representações de folha de acanto, rematado 
com frontão ondulado encimado por pequenas volutas. Ao centro está o nicho 
com a imagem da Senhora Sant’Ana.

O ático é simétrico e exibe um entablamento clássico com friso liso, mútu-
los e cornijas salientes, encimado por frontão ondulante de côncavos e convexos, 
diferindo da predominância retilínea dos níveis anteriores. Nas laterais, acom-
panhando o eixo das colunas do corpo central, se sobrepõem duas volutas. Ao 
centro do ático há um relevo modelado com a imagem representativa de Deus, 
como Senhor do universo, rodeado por anjos e arabescos com uma faixa colo-
cada abaixo onde se lê “Sancta Maria”. Encimando o conjunto, avistam-se qua-
tro urnas fogaréus distribuídas simetricamente, tendo ao centro uma cruz.

Figura 7 – Retábulo do Altar-mor da Igreja de Sant’Ana da Campina

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL490  

É um retábulo linear, classificado segundo sua forma arquitetônica 
e como Retábulo com Nicho segundo sua função pelo objetivo didático de 
devoção à santa ao qual foi dedicado e ocupa apenas a parte central da parede 
de cabeceira, guardando distância das laterais.

Retábulo do Altar-mor da Igreja de São João

A igreja de São João foi projetada e desenhada pelo arquiteto Antonio 
Landi em 177139. Essa igreja é considerada uma joia do Barroco italiano em 
Belém, pela planta da nave principal em formato de um octógono e um exem-
plar de pintura de quadratura como retábulo do altar-mor. 

Quanto à tipologia arquitetônica é denominado de retábulo fingido 
(Figura 8), por não haver elemento construído externo ao plano e sim uma 
pintura de quadratura que cobre toda a parede de cabeceira da igreja. Essa 
técnica de pintura ilusionista, também denominada de trompe l ’oeil, cria através 
da perspectiva a ideia de profundidade tridimensional. É uma técnica bastante 
utilizada na Itália. Segundo sua função é um retábulo devocional dedicado a 
São João Batista.

39	 Os desenhos estão disponíveis para consulta no acervo digital da Biblioteca Nacional: http://
objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095088.jpg.



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 491  

Figura 8 – Retábulo do altar-mor da igreja de São João

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010.

A pintura possui tons avermelhados com degradês bem definidos para 
dar profundidade e detalhes verdes. Vírginia Guerreiro40 realizou um estudo 
da composição dos pigmentos e considerando escritos que Antonio Landi uti-
lizava tintas extraídas na região, apresentou o pigmento extraído da Arrabidaea 
chica ou Crajiru como a matéria para produção das tintas utilizadas na pintura. 
O embasamento é composto de banco e sotabanco, com pedestais prismáticos 
nos quais estão assentadas colunas no estilo jônico com estrias e anel mar-
cando 1/3 de altura. No corpo central, se encontra uma grande moldura com 

40	 DINIZ, Virgínia Lúcia Guerreiro. A pintura de quadratura landiana em Belém do Pará. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal do Pará, Instituto de Tecnologia, Programa de 
Pós-Graduação em Arquitetura e Urbanismo, Belém, 2013. 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL492  

douramento, na qual deveria ter uma tela que foi perdida e não há registros, 
sendo colocado no local uma imagem de São João Batista. Nos panos laterais 
do corpo, há vasos floridos, como se estivessem em nichos. No centro do ático, 
há uma pomba simbolizando o Espírito Santo, do qual saem raios e nuvens 
resplandecentes, ladeado por vasos floridos e pequenas volutas invertidas, ele-
mento característico da escola dos Bibiena apropriado por Landi e trazido 
para Belém. Nas laterais do pano central do ático, está uma balaustrada com 
elementos arquitetônicos no plano posterior. 

Essa igreja passou por profundas transformações no século XIX com a 
pintura de quadratura totalmente coberta por camadas de tinta e adossamento 
de um retábulo neogótico. Em 1996 foi realizado um estudo prospectivo por 
técnicos do IPHAN41 e considerando que grande parte dessa pintura estava 
em bom estado, foi decidida a retirada do retábulo neogótico e remoção das 
camadas subsequentes de tintas para que a pintura original fosse restaurada. 

Retábulo do Altar-mor da Igreja de Nossa 
Senhora do Rosário dos Homens Pretos

A Igreja do Rosário dos Homens Pretos existe desde 1725 quando foi 
construída com dimensões reduzidas e feita de taipa. Foi a primeira sede 
da Igreja de Sant’Ana em 1729, quando foi criado o bairro ou freguesia da 
Campina. Abrigou também a Irmandade do Santíssimo Sacramento, que com 
a construção da igreja de Sant’Ana foi transferida para a nova sede paroquial. 
Somente em 1848, a partir dos relatos de viagem do naturalista Henry Bates, 
sabe-se que o templo atual foi construído42 pelas mãos de negros que participa-
vam ativamente das irmandades. 

Há uma atribuição do projeto a Landi, no entanto, se a igreja atual foi 
construída em 1848, o arquiteto falecera em 1791 e deixou em seus registros 
que a igreja de Sant’Ana foi construída por negros escravizados que estavam 
sob seu senhorio, e levou 20 anos no processo de construção, o que se pode 
atribuir a esses negros que trabalharam diretamente com Antonio Landi que 

41	 DINIZ, Virgínia Lúcia Guerreiro. A pintura de quadratura landiana em Belém do Pará. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal do Pará, Instituto de Tecnologia, Programa de 
Pós-Graduação em Arquitetura e Urbanismo, Belém, 2013. 

42	 CRUZ, Ernesto. Igrejas de Belém. Belém: Edição comemorativa do 6º. Congresso Eucarístico 
Nacional, 1953, p 56.



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 493  

apreendessem seu repertório decorativo e suas técnicas construtivas para cons-
truir sua própria igreja. 

Figura 9 – Retábulo da Igreja do Rosário dos Homens Pretos

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2012.

O retábulo é construído em argamassa de barro e cal (Figura 9), com-
posto por três níveis também. O embasamento composto por sotabanco liso 
e banco que apresentam pedestais prismáticos sobre os quais estão assenta-
das o corpo retabular com nicho central, no qual há uma peanha de quatro 
níveis com a imagem de Nossa Senhora do Rosário, ladeado por duas pilastras 
justapostas com fuste estriadas arrematadas por capiteis de linhas simples. O 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL494  

entablamento possui ao centro o monograma AM, abreviação da saudação 
feita à Maria, no momento da Anunciação pelo anjo Gabriel, de onde saem 
pequenos raios em resplendor. 

É uma estrutura retabular de linhas simples, ligeiramente afastada da 
parede de cabeceira da igreja, com características que lembram as composi-
ções de Landi, mas com detalhes que chamam atenção, como por exemplo 
um elemento decorativo que ornamenta a parte superior ao nicho. Trata-se 
de um elemento triangular que acompanha a curva de arco redondo do nicho, 
com relevo quadriculado. Curiosamente também na sacristia dessa igreja há 
janelas com trançados com ripas finas de madeira que impedem a visão de 
quem passava na rua. Lembram as gurupemas, que são trançados de palhas 
que indígenas utilizam como peneira ou para vedação de janelas, ou muxarabi, 
que são painéis de madeira vazados, utilizados na cultura árabe, com a mesma 
função de impedir a visão externa para o interior das casas. Se essa influência 
não integra o repertório landiano, por certo que a influência vem dos indíge-
nas locais ou dos negros que vieram do norte da África e que tiveram contato 
visual com as construções árabes. 

É um retábulo linear segundo sua forma arquitetônica e como retábulo 
nicho segundo a sua função devocional à Nossa Senhora do Rosário, imagem 
entronizada no nicho central. Atualmente a igreja pertence à Arquidiocese de 
Belém vinculada à Paróquia da Santíssima Trindade.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Esses retábulos da Belém do século XVIII, da mesma forma que no res-
tante do Brasil e diversas colônias na América Latina, sofreram influência do 
estilo artístico ibero-italiano em suas composições, sendo adaptados ou sim-
plesmente copiados de gravuras de outros exemplares já existentes na Europa. 
A denominação de ibero-italiano vem de uma reflexão do campo artístico exis-
tente na Europa do século XVIII, que apresenta as regiões do Grão-Ducado 
da Toscana, o reino das duas Sicílias, a República de Veneza e os Estados 
papais43 como os centros de arte, destacando principalmente Roma, Nápoles e 
Veneza para onde as pessoas iam ver obras da Renascença, e de lá saíam artistas 

43	 BAZIN, Germain. Barroco e Rococó. São Paulo: Martins Fontes, 2010. p. 159. Estas regiões em 
1861 se unificaram no território que foi reconhecido como o país Itália.



Influências ibero-italianas nos Retábulos das Igrejas de Belém do século XVIII 495  

e arquitetos para prestarem serviço a outras cortes, inclusive para os reis de 
Portugal e da Espanha44, entre os quais o Arquiteto bolonhês Antonio Landi. 

Quando se fala de influência, trata-se de ver algo ou viver uma experi-
ência que a partir de um processo de atribuição de sentido ou significado se 
passa a utilizar o termo ou objeto. O uso pode ser restrito ao simples usufruto 
como se dá na moda quando se usa um acessório que se viu, gostou e decidiu 
incorporá-lo ao seu visual. Na arte e arquitetura, essa apreensão de sentido e 
aprendizado da técnica também ocorre quando se estabelece o contato com o 
novo. 

De fato, é reconhecível que houve uma transposição de modelos ibero-
-italianos e de outros lugares de origem das pessoas que circularam e vive-
ram em Belém. Da mesma forma que se deve reconhecer que se no início os 
modelos deveriam ter sido seguidos à risca, a ausência de mão de obra com 
a prática construtivas desses modelos e de materiais já utilizados na origem 
foram fatores determinantes para a apropriação do modelo, circulação e repro-
dução aclimatada à realidade local. Indígenas e negros invisibilizados e com 
seus nomes esquecidos foram os discípulos e mestres formados por aqueles que 
registraram seu nome na história. Foi essa mão de obra que construiu a cidade 
de Belém nos séculos XVIII e XIX e que formou novos aprendizes e mestres. 
A apreensão desse repertório decorativo permitiu a transposição desses ele-
mentos dos retábulos para as fachadas de casas e outras construções.

A cópia ou reprodução de um modelo, por mais fiel que seja, permite 
decodificar traços peculiares ao seu produtor, que plasma a sua marca no seu 
fazer no momento que está fazendo. Se faz necessário o conhecimento técnico, 
que inclui modelo, vocabulário especializado trazido pelos religiosos, arquite-
tos, desenhistas, engenheiro, mas a habilidade de manusear e extrair a matéria-
-prima exige o conhecimento empírico dos nativos. 

Considerando a distância entre a colônia e o reino como também o 
pensamento extrativista que impediu grandes investimentos na região ama-
zônica, os processos de mestiçagem agenciados por trocas de conhecimentos 

44	 BAZIN, Germain. Op. Cit., p. 205. Bazin relata o casamento do Rei Felipe V da Espanha com 
Elisabetta de Farnese da corte de Farnese da Itália, quando trouxe vários artistas italianos para 
construir e decorar palácios reais na Espanha, e essa prática foi reforçada com Carlos V, filho de 
Felipe V e Elisabetta que foi nomeado Rei das Duas Sicílias, deixou o trono para assumir o trono 
da Espanha em 1759. 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL496  

possibilitaram uma produção diversificada de retábulos, com várias tipolo-
gias, variedade de elementos decorativos que marcam um período e permitem 
conhecer as nuances do processo de conquista e história na Amazônia. 



CAPÍTULO 21

RECONSTITUIÇÃO VISUAL DOS PROGRAMAS 
ICONOGRÁFICOS DOS ESPAÇOS SAGRADOS 

DA IGREJA DE SÃO FRANCISCO 
XAVIER – BELÉM, PARÁ (1760)

Isis de Melo Molinari Antunes1

Este capítulo é parte da Tese Marfim, in natura e lavrado, no Inventariuim 
Maragnonense (1760), com ênfase no Cristo crucif icado, defendida em 
fevereiro de 20202 e adaptada para esta publicação. Para a tese, meu 

interesse principal foi estudar objetos em marfim3 que estavam presentes no 

1	 Universidade Federal do Pará. Doutora em Artes, pela Escola de Belas Artes da Universidade 
Federal de Minas Gerais, sob orientação da Profa. Dra. Maria Regina Emery Quites. E-mail: 
isismolinari@gmail.com.

2	 Programa de Pós-Graduação em Artes da Escola de Belas Artes da Universidade de Minas 
Gerais. Linha de Pesquisa: Preservação do Patrimônio Cultural.

3	 Para os estudos da circulação de marfim no Mundo Moderno, participei do Projeto Marfins 
Africanos no Mundo Atlântico: uma reavaliação dos marfins luso-africanos (financiado pelos 
Fundos Nacionais através da Fundação para a Ciência e a Tecnologia – FCT, em Portugal, no 
âmbito do PTDC/EPHPAT/1810/2014, com vigência de 1 de março de 2016 a 30 de março 
de 2019), coordenado pela Profa. Dra. Vanicléia Silva Santos (BR) e pelo Prof. Dr. José Silva 
Horta (PT). Para mais informações sobre o projeto, cf.: http://www.centrodehistoria-flul.com/
projectos-fct/marfins-africanos-no-mundo-atlantico-uma-reavaliacao-dos-marfins-lusoafri-
canos. Acesso em: 12 abr. 2021. Publiquei um capítulo de livro sobre o tema em: SANTOS, 
Vanicléia Silva; PAIVA, Eduardo França; GOMES, René Lommez (Org.). O comércio de mar-
fim no mundo atlântico: circulação e produção (séculos XV a XIX). Belo Horizonte: Clio Gestão 
Cultural e Editora, 2017. A versão digital está disponível em: https://ufmg.br/storage/b/6/9/4/
b694eaea8cfaabe9e69c498a5c66c6de_15296019131342_1525989102.pdf. Acesso em: 12 abr. 
2021. Outros grupos de pesquisa que ainda estou vinculada e que muito contribuíram para 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL498  

Inventarium maragnonense – Inventário das Igrejas e Capelas dos Jesuítas no 
Estado do Maranhão e Grão-Pará no ano de 1760.4 Naquele estudo, detectei 
várias imagens de marfim representando santos diversos, Nossa Senhora, e, 
especialmente, Crucificados5 nos Estados do Governo do Norte, além de ras-
pas de marfim, pedaços de presas de elefantes, presas inteiras, pedaços de presas 
de unicórnio e outros objetos ebúrneos como o gral, que estavam localizados 
principalmente nas boticas dos colégios. 

No meu entendimento, não bastava apenas identificar essas imagens em 
marfim sem contextualizá-las à luz do Inventarium Maragnosense, seria preciso, 
de alguma forma, contribuir para uma história da arte sacra com a recuperação 
do cenário dos altares, com seus santos e ornamentos, que foi invisibilizada 
pelo extravio da maioria delas.

O Inventarium facilitou o entendimento do programa iconográfico, no 
entanto, por não apresentar esquemas gráficos, ou mesmo desenhos, considerei 
a necessidade de uma reconstituição hipotética, que certamente será refutada, 
em algum momento, por mim ou por outros pesquisadores a partir de cruza-
mentos com novas fontes documentais escritas, orais e imagéticas. Porém, é 
válido ressaltar que, a partir desse documento, assegura-se a existência daque-
les bens materiais arrolados. A descrição dos ambientes também não deixa 
dúvidas sobre as disposições, se não exatas, aproximadas, das imagens pelos 
espaços específicos dos altares e da sacristia da Igreja de São Francisco Xavier. 

o estudo da imaginária colonial: RARIORUM – Núcleo de Pesquisa em História das Coleções e 
dos Museus (Escola de Ciência da Informação da UFMG), coordenado pelo Prof. Dr. René 
Lommez Gomes, o grupo de pesquisa Imagem e Preservação (Escola de Belas Artes da UFMG), 
coordenado pela Profa. Dra. Maria Regina Emery Quites, e o CEIB – Centro de Estudos da 
Imaginária Brasileira, coordenado pela Profa. Emérita Beatriz Ramos de Vasconcelos Coelho 
(Escola de Belas Artes da UFMG).

4	 O Inventarium Maragnonense – Inventário das Igrejas e Capelas dos Jesuítas no Estado do 
Maranhão e Grão-Pará no ano de 1760 localiza-se no Archivum Romano Societatis IESU (ARSI, 
BRASILIAE 28) – (copiado pelo Padre Manuel Luiz S.J.). Foi transcrito pela primeira vez pelo 
Prof. Dr. Luiz Fernando Rodrigues S.J. (Roma, 2006) em sua tese de doutorado. Consultei o 
referido documento a partir da tese de MARTINS, Renata Maria Almeida. Tintas da terra, tin-
tas do reino: arquitetura jesuítica e arte nas missões jesuíticas do Grão-Pará (1653-1759). 2009. 
Tese (Doutorado em História e Fundamentos da Arquitetura e do Urbanismo) – Faculdade de 
Arquitetura e Urbanismo, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 2 v.

5	 Ao me referir ao Crucificado, reporto-me à imagem de Cristo em suas diversas posições costu-
meiramente atribuídas: triunfal, agonia, misericórdia e morto. Ao mencionar o crucifixo, refiro-
-me ao conjunto, ou seja, à imagem de Cristo e à Cruz (geralmente em madeira com acabamen-
tos metálicos e incrustações de diversos materiais).



499  Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da Igreja de...

Como um exercício poético de imaginação, algumas indagações são per-
tinentes para nos transportar para aqueles tempos: qual teria sido o impacto 
dessas imagens sacras naquela igreja colonial, em meados de 1700, para os 
recém-convertidos e os devotos portugueses? Qual seria a sensação dessas pes-
soas ao adentrar nesse ambiente suntuoso, iluminado à luz de candelabros e 
das alâmpadas6 de bronze e prata, dependuradas por correntes metálicas presas 
nos altos tetos côncavos pintados? O que o fogo tremulante dos pavios susci-
tava aos olhares atentos? Quais emoções afetavam os piedosos ao se depararem 
com aquela ambiência teatralmente dramática? 

Numa configuração estabelecida à época pelos Jesuítas seria possível visu-
alizar imagens retabulares agrupadas em cada altar colateral, no altar-mor e na 
sacristia, banhados pela luz tênue e torta que pincelava de claridade os santos, 
os anjos e Nossa Senhora. A imaginária, bem delineada, estaria rodeada por 
alfaias e ornamentos brilhantes, emolduradas por nichos dourados e apoiadas 
nos altares que guardavam relíquias. Caprichosamente, os tecidos de linho, 
os painéis adamascados e as bretanhas arrematavam as mesas e banquetas de 
altares, contrastando com a beleza da talha dourada e policromada, ricamente 
trabalhado em volutas, flores regionais e animais míticos. No centro das aten-
ções de cada altar, estava a imagem do Crucificado, que, ao ser tocada pela 
luz dançante, produzia sombras que replicavam e prolongavam a sua forma, 
impregnando ainda mais as paredes das capelas estreitas com imagens peram-
bulantes e moventes.

Com esse pensamento digressivo e ficcional, podemos imaginar o quão 
exuberante e fantástica seria a Igreja de Francisco Xavier para a população do 
século XVIII, no Grão-Pará. Imaginações à parte, retornando aos fatos, os 
documentos consultados nos colocam no campo das ciências humanas, sociais 
e das artes, e é por esse caminho que agora os conduzo à leitura. 

6	 Termo utilizado no Inventário dos Jesuítas de 1760 para lâmpada, que, no contexto do século 
XVIII, signifificava “vaso com óleo e torcida acesa dentro dele, como estão suspensas nas Igrejas” 
(cf. SILVA, Antonio de Moraes. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre d. Rafael 
Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro, Tomo 1 e 
2, Lisboa, na Oficina de Simão Thaddeo Ferreira, Anno M.D C C C. LXXXXIX. Com licença 
da Real Meza da Commiʃsão Geral, ʃobre o Exame, e Cenʃura dos Livros, 1789. v. 2, p. 5).



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL500  

O ato de inventariar bens das Igrejas

Como já dito anteriormente, o aporte documental foi o Inventarium 
Maragnonense. Os inventários decorrentes da expulsão dos Jesuítas foram 
documentos típicos que retratariam o momento conturbado pelo qual a ordem 
foi banida, em razão do decreto de 1759, a mando do rei de Portugal, D. José 
I, em 3 de setembro de 1759.

Esse processo de expulsão, como salienta Marieta Pinheiro de Carvalho7, 
inicia-se em Portugal e depois expande-se para outros países, como França e 
Espanha, e pelos Reinados de Ferdinando de Nápoles e do Duque de Parma, 
culminado, mais tarde, na extinção da Companhia de Jesus pelo Papa Clemente 
XIV, em 1773.

De maneira geral, os bens, tanto os de raízes como os móveis, foram 
sequestrados8 pela Coroa Portuguesa, ficando sob o controle dos administra-
dores coloniais, e posteriormente leiloados, doados ao bispado e aos militares 
ou simplesmente esquecidos no tempo, dissociando-se ou deteriorando-se. Por 
essa razão, uma reconstituição desse cenário perdido é de grande relevância 
acadêmica para a preservação do patrimônio cultural. 

O ato de inventariar é, portanto, um meio legítimo de documentação que 
tanto os Jesuítas quanto os administradores locais a serviço da Coroa encon-
traram para assegurar ou requerer os bens, se dissociados ou roubados. Para 
o Clero Diocesano,9 o que não era o caso da Companhia de Jesus, pois trata-
-se de uma Ordem Religiosa,10 as Constituições Primeiras do Arcebispado da 

7	 CARVALHO, Marieta de Carvalho. A expulsão dos Jesuítas da América colonial ibérica: um 
estudo comparado dos Colégios de Córdoba e do Rio de Janeiro. História Unisinos, v. 19, n. 
1, jan.-abr. 2015, p. 60. Disponível em: http://revistas.unisinos.br/index.php/historia/article/
viewFile/htu.2015.191.06/4588. Acesso em: 13 abr. 2021.

8	 Para isso, cercos militares foram executados, colégios sitiados por soldados e as devassas foram 
iniciadas, com a intenção de relacionar todos os bens deixados pelos religiosos para averiguar os 
roubos efetuados pelos Jesuítas, obrigando-os à devolução dos itens faltosos.

9	 Secular é aquele incardinado em uma Igreja Particular, i.e., em uma figura jurídica reunida em 
torno de um Bispo (Arquidiocese, Diocese, Administração Apostólica, Prelazia Territorial, 
Prelazia Pessoal etc.). Portanto, padre secular é sinônimo de padre diocesano (cf.: Veritatis 
Splendor. Disponível em: https://www.veritatis.com.br/qual-a-diferenca-entre-clero-secular-e-
-regular/. Acesso em: 13 abr. 2021).

10	 Numa Ordem Religiosa, o Regular é o clero incardinado em um instituto de vida consagrada 
ou em uma sociedade de vida apostólica, e que, portanto, vive sob uma regra (regula, em latim; 
daí, “regular”). Padre regular é sinônimo de padre religioso (por estar em um instituto religioso 
ou assemelhado) (cf. Veritatis Splendor. Disponível em: https://www.veritatis.com.br/qual-a-
-diferenca-entre-clero-secular-e-regular/. Acesso em: 13 abr. 2021).



501  

Bahia (1719/1720)11 foram o marco regulatório da obrigatoriedade da realiza-
ção frequente dos inventários, que prezavam a guarda de ornamentos e alfaias 
para as igrejas submetidas à administração desse tipo de ordem.

Fazer um inventário não era uma conduta espontânea das igrejas. No livro 
Quarto, Título 25, das Constituições do Arcebispado da Bahia, escrito por D. 
Sebastião Monteiro da Vide, em 1707, está anotada a seguinte recomendação: 
“Que haja inventario da prata, moveis, e cousa das Igrejas, e também livro de 
tombo das noticias mais essenciaes a ellas pertencentes, n. 715”.12

Mesmo que a Companhia de Jesus fosse independente da administra-
ção do bispado, essa conduta organizacional de inventariar os bens era uma 
necessidade institucional que incluía a preocupação de salvaguardar o patri-
mônio. Considerando que muitos Jesuítas auxiliaram a escrita das Constituições 
Primeiras do Arcebispado da Bahia, conclui-se que também eram conhece-
dores das diretrizes religiosas e jurídicas lá homologadas e respeitariam tal 
documento ao longo da vigência da Companhia de Jesus. Sendo uma Ordem 
Religiosa, a Companhia era, antes de tudo, “obediente ao Senhor e ao Romano 
Pontífice, seu Vigário na terra”.13

Nesse sentido, as Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia deve-
riam ter sido também uma diretriz para os Jesuítas para diversas questões, 
como o procedimento de uso das imagens, mesmo porque esse documento 
normatizava as recomendações do Concílio Tridentino.

11	 Foi elaborada em 1707 e publicada, em Lisboa, em 1719, e em Coimbra, em 1720, pelo Arcebispo 
da Bahia, por D. Sebastião Monteiro da Vide e seus assessores – a maioria dos quais eram 
Jesuítas, porém, também compareceram franciscanos, carmelitas e beneditinos, além de diocesa-
nos –, que fizeram um amplo trabalho, conforme podemos ver no detalhado índice daquela obra. 
As Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia utilizaram, consideravelmente, os conteúdos 
das obras dos principais teólogos e juristas que escreveram sobre moral, direito canônico e di-
reito internacional, nos séculos XVI e XVII (cf.: ARAÚJO, Fabíola Pereira; CASIMIRO, Ana 
Palmira Bittencourt. Modelo devocional nas constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. 
Colóquio do Museu Pedagógico, v. 9, n. 1, p. 1878-1888, 2011. Disponível em: http://anais.uesb.br/
index.php/cmp/article/viewFile/2645/2312. Acesso em: 19 abr. 2021.

12	 VIDE, D. Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia feitas, e orde-
nadas pelo Illustríssimo e Reverendíssimo senhor D.Sebastião Monteiro da Vide, 5º. Arcebispo do dito 
Arcebispado, e do Conselho de Sua Magestade: propostas e aceitas em o Synodo Diocesano, que o 
dito Senhor celebrou em 12 de junho do Anno de 1707. Impressas em Lisboa no anno de 1719, 
e em Coimbra em 1720 com todas as Licenças necessárias, e ora reimpressas nesta Capigal. São 
Paulo: Typographia 2 de Dezembro de Antonio Louzada Antunes, 1853. p. 261.

13	 LOYOLA, Inácio de. Constituições da Companhia de Jesus e normas complementares. São Paulo: 
Loyola, 2004. p. 29.

Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL502  

Os bens móveis e suas procedências 

O Inventariuim Maragnonense foi organizado pelos seus redatores em 
duas partes. A primeira parte refere-se aos bens deixados pelos Jesuítas no 
Grão-Pará, e a segunda aos bens deixados por eles no Maranhão. Pelo descri-
tivo do Inventarium é possível notar que os objetos pertencentes aos Jesuítas 
vieram das seguintes localidades: Índia, França, Veneza, Guimarães, Reino 
(Portugal), China, Cacheu, Roma e Itália (genericamente) e Bretanha, o que 
comprova a circulação global de objetos, em meados no século XVII e XVIII, 
que confluíram para as igrejas jesuíticas localizadas nas capitanias geridas pelo 
Governo do Norte (Quadro 1).



503  

Quadro 1 – Relação dos bens do Inventário do Maranhão e seus locais de procedência

Inventarium Maragnonense – Archivum Romanum Societatis IESU Brasiliae 28 [ARSI, 
BRAS. 28]

G
rã

o-
Pa

rá

Igreja do 
colégio 
do Pará – 
Capella-mor

[...] hu[m]a boceta chata de prata de hostias, outra dita de xarão da 
India 

Igreja do 
colégio 
do Pará 
– Capella 
de S[anto] 
Chr[ist]o

[...] 6 jarrinhas da India
[...] Tem 3 camisotes finos vindas de França por encomenda: hu[m] 
vestido tunica, e capa de damasco cor de perola de ouro guarnecido 
todo com galhoens largos de ouro fino; outra coronilha, e palma 
da m[esm]a sorte q[ue] assima seos brincos, e cruz de brilhantes, 
e o mesmo tem a Imagem, q[ue] està no altar, como tãobem outro 
vestido de demasco roxo de ouro quarnecido de galhoens do mesmo 
pa[r]a a quaresma.

Colégio do 
Pará

[...] 25 athe 30 duzias de peças de louça da India, e Veneza de 
varias grandezas.
[...]Hu[m]a rouperia na q[ua]l ficou m[ui]ta roupa de toalhas de 
meza, de guardanapos finos de Guimarens

Inventário 
da Botica do 
Colégio do 
Pará

[...] algu[m]as chicaras com seos pratos finos, e outras panelas, e 
tegellas de barro da terra, e do Reino

Inventário da 
Casa da Vila 
da Vigia

[...] 15 chicaras da India g[ran]d[e]s, e pequenas com seus 
pratinhos
[...] 12 pratos de Veneza g[ran]d[e]s; 24 d[it]os de Veneza 
pequenos;
[...] hu[m] milheiro de anzoes brancos de Portugal
[...] 3 Alvas das festas solemnes de cambraeta todas arrendadas; 2 
d[it]as mais inferiores com bast[ant]e renda; 6 d[it]as de bertanha 
pa[r]a os Domingos, e mais festas;
[...] 6 toalhas dos Altares de Bertanha;
[...] 6 d[it]as do lavatorio, 4 de linho, 2 de Bretanha
[...] 2 toalhas de cambraeta pa[r]a o gomil nas festas solemnes 
hu[m]a d[it]a de Bertanha pa[r]a o vazo da co[m]munhão; 2 
toalhas de algodão da India pa[r]a as grades da co[m]munhão
[...] 2 caixas pa[r]a hostias, hu[m]a de metal pintada, outra nova de 
charão da India

Fazenda de 
São Caetano 4 Alvas de panno de linho, e Bretanha em bom uzo

Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL504  

M
ar

ah
ão

Colégio do 
Maranhão [...] hu[m]a copa de louça da India q[ue] o Coll[egi]o tinha,

Igreja do 
Maranhão

[...] a S[enho]ra se achava vestida com hu[m]a camiza, e anogoa 
de esguiaõ m[ui]to bem rendada e com hu[m] vestido comprido de 
seda lavrada com seos ramos e rendas de prata mando da mesma 
peça e hu[m]a touca de caça de França;

Capella do 
Coll[egi]o do 
Mar[anh]am

[...] q[ue] erão hu[m]a vestimenta de tella com seo frontal, e veo de 
calix, outra d[it]a de seda da china com seo frontal, e veo de calix; 
outra d[it]a branca, outra vermelha, outra roxa, outra verde; todas 
com seos frontaes, e veos de calix.

Fazenda de 
Amandijuhy

[...] 2 escravos, hu[m] crioullo preto por nome Domitiano, e hu[m] 
muleque de cacheu por nome Thome, com o mais, q[ue] conduzia 
pa[r]a o uzo da gente.
[...] 2 muleques de cacheu hu[m] por nome Luis, outro 
Bartholomeu.
[...] 3 curraes de carnayba, hu[m] preto de cacheu por nome 
Ignacio,

Fazenda de 
Anindyba

[...] hu[m]as chicaras da India, q[ue] servião de purificatorio
[...] hu[m]a toalha de meza de Guimarens,

Seminário 
das Aldeias 
Altas

[...] t[inh]a 3 alvas 2 de esguião, outra de Bretanha com rendas 
pa[r]a as festas: t[inh]a mais outra alva uzad[it]a de Bretanha e 
outra de algodão.

Casa da 
Madre de 
Deus da 
Fazenda 
de Nossa 
Senhora de 
Belém de 
Igaray

[...] 4 alvas, hu[m]a de linho, as outras de Bretanha

Engenho 
de São 
Bonifácio do 
Maracu 

[...] e 6 guardanapos de Guimaraens

Casa de 
Nossa 
Senhora de 
Pillar Na 
Villa de 
Tapuytapera

[...] Ficarão mais 6 alvas, 3 destas de esguião novas com 4 ordens 
de renda em roda; as outras 3 hu[m]a de caça fina em bom uzo 
com sua renda por bayxo; outra de Bretanha ja uzada com 3 ordens 
de renda, eoutra de linho com sua renda por bayxo: 7 amitos de 
Bretanha 3 novos com sua renda os outros 4 jauzados.
[...] Ficarão mais 2 toalhas de Bretanha com renda ainda em bom 
uzo do altar,

Fazenda de 
Perticuma 
pertencente 
à casa de 
Tapuytapera

[...] hu[m]a sobrepeliz de Bratanha ja uzada
[...] hu[m]a toalha de bretanha pa[r]a a co[m]munhão



505  

M
ar

ah
ão

Casa dos 
exercícios 
e religiosa 
recreação 
de nossa 
senhora 
madre de 
deus

[...] 10 toalhas de altar; 5 por bayxo; ja uzadas, e 5 novas de 
Bertanha por sima. Nas paredes ficaraõ 6 paneis g[ran]des de Italia.
[...] 8 Alvas novas de esguiaõ rendadas, 4 d[el]as de Bertanha 
uzadas. 3 toalhas de altar de algodão ja bem uzadas. 2 sobrepelizes 
de Bertanha
[...] 3 vesttimentas bordadas, e vindas da China novas com seos 
frontaes, bolsas, e veos
[...] 2 paineis gr[an]des de Italia
[...] Ficou porem escond[id]a em caza de hu[m] nosso bem feitor 
hu[m]a escrivaninha com os titulos das terras, escravos, ordens de 
Roma, e mais papeis importantes.
[...] 3 vestimentas com seos frontaes, bolsas, e veos da China:
[...] Ordens de Roma.

Casa dos 
Exercícios 
e Religiosa 
Recreação 
de Nossa 
Senhora 
Madre de 
Deus: da 
Fazenda 
Chamada 
de Nossa 
S[Enho]Ra 
da Conceição 
do Rio Moni

[...] 4 toalhas de altar de Bretanha, e 1ª [uma] de algodaõ. hu[m]a 
alva de linho, outra de Bretanha, com bom uzo

Fonte: Elaborado por Isis M. M. Antunes.

Da Índia vieram caixinhas com verniz de charão para hóstia, jarrinhas, 
louças, xícaras, toalhas de algodão e “copa” de louça. Da França, camisotes e 
touca de caça. De Veneza, louça e pratos. De Guimarães, toalha de mesa e 
guardanapos. Do Reino, xícaras, pratos finos, panelas, tigelas de barro e anzóis 
brancos. Da China, vestimenta de seda, vestimenta bordada e vestimenta com 
seus frontais, bolsas e véus. De Cacheu, pessoas escravizadas, que no contexto 
do inventário eram qualificadas como bens. Da Itália, painéis de parede e pai-
néis grandes. De Roma, ordens escritas. Da Bretanha, bretanhas “que eram 
lençarias de linho, que se trazia da Bretanha”.14

Para justificar essa circulação de imagens, é importante ressaltar a eficaz e 
rotineira comunicação (cartas, relatórios quadrienais, ânuas) que havia entre os 
inacianos pelas missões espalhadas pelo mundo. De acordo com essa premissa, 

14	 BLUTEAU citado por SILVA. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre d. Rafael 
Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro, p. 197.

Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL506  

esses objetos poderiam ter vindo das mais diversas regiões de onde a Ordem 
Religiosa teve o domínio espiritual e temporal.15 Contudo, há também uma 
parcela de contribuição local de manufatura de retábulos, imagens e outros 
artefatos que foram realizados pela mão de obra escravizada, ou pela população 
nativa, e que inclusive está documentada. 

Dos bens patrimoniais, tanto os localizados em São Luís – na Antiga 
Igreja Nossa Senhora da Luz e no seu Colégio – quanto os localizados no 
estado do Pará – Colégio Santo Alexandre, Igreja de São Francisco Xavier, 
conjunto arquitetônico de Vigia e algumas ruínas de fazendas –, pode-se con-
cluir que as construções dos colégios e igrejas Jesuítas sobreviveram resistindo 
ao tempo. No entanto, não se pode se dizer a respeito dos seus bens móveis, 
que foram dissociados ao longo das camadas de tempo.

A reconstituição hipotética, de acordo com 
o Inventarium Maragnonesnse

São seis as devoções jesuíticas: Cristológicas, Santos Jesuítas, Santos 
Homens em Geral, Santas Mulheres em Geral, Marianas e Anjos. A primeira 
devoção dos Jesuítas, a mais importante, refere-se ao tema cristológico, e é 
inerente à devoção da ordem. Na igreja de São Francisco Xavier, Belém-PA, 
imagens dessa tipologia aparecem em vários ambientes, como está demons-
trado no Quadro 2.

15	 Quando se aponta o domínio espiritual e temporal, quer se dizer que havia o controle pela cate-
quização e pelas questões administrativas das terras em que houvesse missões. 



507  

Quadro 2 – Imagens relativas à devoção Cristológica 

Devoção cristológica presente nos espaços sagrados da Igreja de São Francisco Xavier, de 
acordo com dados do Inventário de 1760

Ambiente Descrição e tamanho quando indicado

Capela-mor (1)
- 1 imagem do Senhor Ressuscitado de 0,44m
- 1 crucifixo de marfim de 0,44 m com cruz coberta de tartaruga 
com seus engastes de prata e recortada por preciosas relíquias e 
mais resplendor de prata

Capela de Santo Cristo 
(2)

- 1 imagem de Cristo Crucificado de 1,98 m de altura com seu 
relicário de prata e resplendor na cabeça
- 1 imagem de Cristo de marfim de 0,22 m

Capela de Santa Quitéria 
(4)

- 1 imagem de Cristo de marfim de 0,44 m, seu resplendor de 
prata, sua cruz, e calvário

Capela de São Miguel (6) - 1 imagem de Cristo de marfim de 0,22 m de altura com a cruz 
coberta de tartaruga com resplendor e título de prata

Capela de Santo 
Alexandre (7)

- 1 imagem de Cristo de marfim de 0,33 m de altura com cruz, 
calvário e resplendor de prata

Capela de Nossa Senhora 
da Assunção (8) - 1 imagem de Cristo de chumbo encarnada

Capela de Santo Inácio 
(9)

- 1 imagem de Cristo de marfim de 0,33 m com sua cruz e 
peanha
- 1 imagem do Menino Jesus deitado, que fica debaixo da dita 
peanha

Sacristia (10)
- 1 imagem grande de Cristo crucificado de marfim, a cruz, e 
calvário de pau ébano com resplendor de prata, tudo a preço de 
18 moedas

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

A segunda devoção presente no programa iconográfico, de acordo com 
os bens levantados no Inventário dos Jesuítas, é a devoção aos Santos Jesuítas, 
conforme o Quadro 3. Os seis padres Jesuítas santificados até a dissolução da 
Companhia de Jesus, em 1773, aparecem em quase todos os altares das capelas, 
sempre com o resplendor sobre a cabeça, o que os qualifica como santificados: 
Santo Inácio, São Francisco Xavier, São Francisco de Bórgia, Santo Stanislau, 
São Luiz Gonzaga e São Francisco Régis.

Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL508  

Quadro 3 – Imagens relativas à devoção dos Santos Jesuítas 

Santos Jesuítas presentes nos espaços sagrados da Igreja de São Francisco Xavier, de 
acordo com dados do Inventário de 1760

Ambiente Descrição e tamanho quando indicado

Capela-mor (1)

- 1 imagem de Santo Inácio de 1,76 m estofada 
posta ao lado do Evangelho com 2 resplendores, 1 
na cabeça e outro na mão, ambos de prata
- 1 imagem de São Francisco Xavier de 1,76 m 
com seu resplendor de prata e uma imagem de 
Cristo nas mãos
- 10 quadros grandes da vida de São Francisco 
Xavier, situados nas paredes laterais da capela-mor, 
as quais estão cobertas com talhas douradas, e da 
mesma forma dourada está o teto da dita capela

Capela de Santo Cristo (2)

- 1 imagem de São Francisco de Borgia de 0,88 m 
de altura, estofado com resplendor de prata
- 3 lâminas de cobre de 0,33 m de altura, 1 de 
Nossa Senhora, outra de Santo Ignacio e outra de 
São Xavier

Capela de Santa Quitéria (4)
- 1 imagem de São João Francisco Regis estofado 
de 0,88 m com resplendor de prata e crucifixo nas 
mãos

Capela de Nossa Senhora da Assunção 
(8)

- 1 imagem de São Francisco Xavier com 
resplendor de prata estofado com 0,77 m de altura
- 2 [imagens] pequenas de São Francisco Xavier

Capela de Santo Inácio (9)

- 1 imagem de Santo Inácio de Loyola de 2,20 m 
estofada
- 1 imagem de São Luiz Gonzaga estofada e com 
resplendor de prata
- 1 imagem de Santo Stanislau estofada e com 
resplendor de prata

Sacristia (10)
- 1 quadro um de São Borgia com moldura 
dourada
- 1 quadro de São Francisco Regis com moldura 
dourada

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

A terceira devoção dos Jesuítas, vista na Igreja de São Francisco Xavier, 
é aos Santos Homens em geral, mártires ou não (Quadro 4). Nessa categoria 
havia também devoções aos Santos Bíblicos, que se iniciou por influência de 
Loyola, com a utilização da imagem de Pedro, o fundador da igreja Romana, e 
de Paulo, apóstolo dos gentios, que aparecem com frequência nos frontispícios, 



509  

nas capelas principais ou nas sacristias.16 Na igreja de São Francisco Xavier 
não há, nos altares, menção a esses santos. São descritos no Inventarium sete 
santos: Santo Alexandre, São Joaquim, São Bartolomeu, São Sebastião, São 
João Batista, Santo Antônio e São José. 

Quadro 4 – Imagens relativas à devoção dos Santos 

Santos homens em geral presentes nos espaços sagrados da Igreja de São Francisco 
Xavier, de acordo com dados do Inventário de 1760

Ambiente Descrição e tamanho quando indicado

Capela de Santo Cristo (2) - 1 imagem de São Sebastião de 0,88 m de altura com 
resplendor de prata

Capela de São Bartolomeu (3) - provavelmente 1 imagem de São Bartolomeu
Capela de Nossa Senhora do 
Socorro (5) - 1 imagem de São Joaquim de 0,88 m de altura

Capela de São Miguel (6) - 1 imagem de João Nepomuceno com 0,66 m de altura

Capela de Santo Alexandre (7)

- 1 imagem de São João Batista estofada de 0,66 m de 
altura com resplendor de prata
- 1 imagem de Santo Antônio com o menino estofado de 
0,66 m de altura com resplendor de prata
- 1 imagem de Santo Alexandre estofada de 1,32 m de 
altura

Capela de Nossa Senhora da 
Assunção (8)

- 1 imagem de São José com o menino, resplendor de 
prata, estofado com 0,77 m de altura
- 1 imagem pequena de São João Batista
- 1 imagem pequena de Santo Antônio

Sacristia (10) - 1 imagem de madeira de 0,33 m de altura, estofadas, 
uma imagem de São João

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

A quarta devoção encontrada nos altares da Igreja de São Francisco 
Xavier é relacionada às Santas Mulheres em Geral (Quadro 5). Nessa cate-
goria, são mencionadas imagens de Santa Catarina, Sant’Ana, Santa Quitéria, 
Santa Bárbara e Santa Luzia.

16	 MELO, Iaci Iara Cordovil de. A pintura e a escultura jesuítica da Igreja de São Francisco Xavier (ou 
Santo Alexandre) em Belém do Pará. 2010. Trabalho de Conclusão de Curso (Especialização) – 
Curso de Cultura e Arte Barroca, Universidade Federal de Ouro Preto, Ouro Preto, 2010. p. 22.

Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL510  

Quadro 5 – Imagens relativas à devoção das Santas 

Santas mulheres em geral presentes nos espaços sagrados da Igreja de São Francisco 
Xavier, de acordo com dados do Inventário de 1760

Ambiente Descrição e tamanho quando indicado

Capela de Santa 
Quitéria (4)

- 1 imagem de Santa Quitéria com 1,10 m de altura, estofada e 
com resplendor, e palma de prata
- 1 imagem de Santa Barbara estofada de 0,66 m de altura, 
resplendor, palma e torre de prata
- 4 quadros da vida de Santa Quitéria de pintura Romana, com 
molduras de pau dourado

Capela de Nossa 
Senhora do Socorro (5)

- 1quadro da vida de Santa Catarina
- 1 imagem de Sant’Ana estofada de 0,88 m de altura, cuja cruz 
é engastada em tartaruga com seus relicários, e resplendor de 
prata

Capela de São Miguel 
(6) - 1 imagem de Santa Luiza estofada com 0,66 m de altura

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

A quinta devoção que os Jesuítas cultuavam era a Mariana. Dessas devo-
ções, as que interessam para este estudo são: Nossa Senhora da Conceição, 
do Socorro, das Dores, da Boa Morte e da Assunção, e que podem ter sido 
trazidas para o Brasil por intermédio da influência dos Jesuítas da Província de 
Portugal (Quadro 6).



511  

Quadro 6 – Imagens relativas à devoção Mariana 

Tema Mariano presente nos espaços sagrados da Igreja de São Francisco Xavier, de 
acordo com dados do Inventário de 1760

Ambiente Descrição e tamanho quando indicado

Capela-mor (1) - 1 imagem de Nossa Senhora da Conceição estofada de 0,66 m com sua 
coroa de prata

Capela de 
Santo Cristo (2)

- 1 imagem de Nossa Senhora das Dores estofada de 1,98 m de altura
- 3 lâminas de cobre de 0,33 m de altura: uma de Nossa Senhora, outra 
de Santo Ignacio, outra de São Xavier
- 1 imagem da Senhora da Boa Morte inclusa dentro do mesmo 
retábulo com vidraças: a imagem tem 1,43 m, é de vestir, com túnica de 
damasco branco de ouro, capa de damasco azul com ramos de ouro, tudo 
guarnecido de galões finos do mesmo ouro; sua palma de flores de prata 
e canutilho na mão, mais 2 palmas de canutilho de prata, com variedade 
de flores, e 8 ramalhetes de flores de seda, 6 jarrinhas da Índia, vasos dos 
ditos ramalhetes
- 1 painel grande da Senhora da Sapiência

Capela de 
Nossa Senhora 
do Socorro (5)

- 1 imagem de Nossa Senhora do Socorro estofada de 1,76 m de altura
- 1 imagem de Sant’Ana estofada de 0,88 m de altura, cuja cruz é 
engastada em tartaruga com seus relicários e resplendor de prata

Capela de 
Nossa Senhora 
da Assunção (8)

- 1 imagem de Nossa Senhora da Assunção de 1,54 m de altura, estofada 
com coroa de prata
- 4 quadros de passos de Nossa Senhora da Boa Morte, todos grandes

Sacristia (10) - 1 imagem de madeira de 0,33 m de altura, estofada, da Senhora
Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

A sexta devoção dos Jesuítas é aos anjos, conforme o Quadro 7. São men-
cionados o Arcanjo Miguel e o Raphael.

Quadro 7– Imagens relativas à devoção do Anjos 

Anjos presentes nos espaços sagrados da Igreja de São Francisco Xavier, de acordo com 
dados do Inventário de 1760

Ambiente Descrição e tamanho quando indicado

Capela-mor (1)
- 2 anjos de 2,42m palmos com suas peanhas de 0,77 m douradas. 
Os anjos estofados de extrema beleza colocados no presbítero da 
capela-mor com uso de tocheiros

Capela de São Miguel 
(6)

- 1 imagem do Arcanjo Miguel
- 2 quadros dos anjos São Miguel e Raphael

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL512  

A reconstituição hipotética

Foram consideradas, para a reconstituição imagética hipotética, as ima-
gens das Santas mulheres, dos Santos homens, as representações de Nossa 
Senhora, os ornamentos religiosos, os paramentos litúrgicos e o mobiliário 
dos seguintes ambientes: Capela-mor, Capela de Santo Cristo, Capela de São 
Bartolomeu, Capela de Santa Quitéria, Capela de Nossa Senhora do Socorro, 
Capela de São Miguel, Capela de Santo Alexandre, Capela de Nossa Senhora 
da Assunção, Capela de Nosso Pai Santo Inácio e sacristia. 

Cabe, nessa parte do estudo, um esclarecimento. Há claras controvérsias de 
diversos pesquisadores acerca do posicionamento das capelas. No Inventaruim 
Maragnonense não há uma localização clara, mas, sim, uma sequência de nome-
ações desses ambientes. Isso não quer dizer que a ordem dos altares seja linear 
ao texto, pois nada assegura esse posicionamento. Não encontramos desenhos 
esquemáticos, como já mencionado, que pudessem apontar com clareza os 
locais originais dos altares. Hilário Govoni17 optou pela ordem das capelas 
de acordo com o Inventaruim, assumindo um posicionamento anti-horário, 
conforme a Figura 1.

17	 GOVONI S. J. Pe. Ilário. Inventário jesuítico do Pará: ou seja, os bens dos Jesuítas no Grão-Pará 
confiscados a 250 anos atrás [Transcrição]. Archivum Romanum Societatis Iesu – ARSI, BRAS 
28,8, Roma. [Texto digitado]. Belém-Pará, Capela de Lourdes, em 12 set. 2009.



513  

Figura 1 – Planta baixa da Igreja de São Francisco Xavier com a organização de Govoni S.J.

Fonte: Adaptação elaborada a partir do IPHAN apud BAZIN18 e de estudos de MELO.19

Optei por outra ordem em função das insígnias dos altares. Essa alterna-
tiva foi oferecida por Renata Maria e Almeida Martins no estudo “Por uma 
história da Arquitetura e da Artes nas missões jesuíticas do Maranhão e Grão-
Pará (séculos XVII e XVIII): documentação primária inédita”.20 Discordei 
apenas de um altar em que a pesquisadora atribuiu a Santo Alexandre, pois 

18	 BAZIN, Germain. A arquitetura religiosa barroca no Brasil. Rio de Janeiro: Record, 1956, p. 104.
19	 MELO. A pintura e a escultura jesuítica da Igreja de São Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) em 

Belém do Pará, p. 27.
20	 MARTINS, Renata Maria Almeida. Por uma história da Arquitetura e da Artes nas missões 

jesuíticas do Maranhão e Grão-Pará (séculos XVII e XVIII): documentação primária inédita. 
Fórum Patrimônio, v. 5, n. 1, p. 98-115, 2012.

Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL514  

entendo ser de Nossa Senhora da Assunção. Os quadros de 2 a 7 tem a nume-
ração indicada em função da configuração (Figura 2).

Figura 2 – Configuração dos altares em função dos monogramas e da altura dos retábulos

Fonte: Elaborado por Isis M. M. Antunes.



515  

A reconstituição21 hipotética (uma proposta de alocação) dos 10 ambien-
tes da Igreja de São Francisco Xavier foi elaborada no intuito de apresentar 
um contexto mais próximo possível do que estava descrito no Inventarium 
Maragnonense. Foram omitidos, desses 10 cenários, os linhos e as guarnições 
de uso litúrgico, os paramentos religiosos menores, os objetos paralitúrgicos, 
utilizados em procissões externas, e as imagens e apetrechos que eram utiliza-
das em ocasiões especiais, como na Semana Santa. Também não consideramos 
os elementos arquitetônicos, incluindo-se os revestimentos e pinturas parietais 
(em talha).

Sobre os aspectos formais dos altares e a respeito da iconografia de 
cada personagem, as pesquisadoras Renata de Almeida Martins22 e Iaci Iara 
Cordovil de Melo23 têm estudos já publicados e de grande relevância para esse 
tema. Nesse sentido, para não repetir pesquisas já realizadas, que descreveram 
com rigor os espaços ora em tela, optei por transformar as palavras escritas 
no Inventarium em imagens, mesmo que esta seja apenas uma hipótese for-
mulada. Mas reforço que na apresentação proposta de cada reconstituição de 
capela e sacristia, é importante observar que existe uma coerência nas alocações 
das imagens religiosas em relação ao relatado no Inventarium. Nesse sentido, o 
programa iconográfico é exatamente o que se estabeleceu em 1760.

A partir desse documento, houve um levantamento dos bens móveis e a 
seleção de imagens coetâneas à realidade colonial, algumas vezes encontradas 
no próprio acervo das oficinas dos Jesuítas do Colégio de Santo Alexandre 

21	 Teve como colaboradores dois designers: Andrey Gomes, que recortou digitalmente a maioria 
dos elementos compositivos, e Sandro Pereira de Almeida, que manipulou as imagens, harmo-
nizando cores e adequando as formas e texturas de acordo com as minhas orientações para a 
localização e caracterização dos ambientes.

22	 MARTINS. “Por uma história da Arquitetura e da Artes nas missões jesuíticas do Maranhão 
e Grão-Pará (séculos XVII e XVIII)”; MARTINS. Tintas da terra, tintas do reino; MARTINS, 
Renata Maria de Almeida. Uma cartela multicolor: objetos, práticas artísticas dos indígenas e 
intercâmbios culturais nas Missões jesuíticas da Amazônia colonial. Caiana. Revista de Historia 
del Arte y Cultura Visual del Centro Argentino de Investigadores de Arte, n. 8, p. 70-84, jan./jun. 
2016. Disponível em: http://caiana.caia.org.ar/template/caiana.php?pag=articles/article_2. 
php&obj=233&vol=8. Acesso em: 13 abr. 2019.

23	 MELO, Iaci I. C. A talha setecentista da Igreja de São Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) em 
Belém do Pará. 78 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Especialização em História da Arte) 
– Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2009; MELO, Iaci I. 
C. Imaginária em colégios, fazendas e missões jesuíticas no nordeste paraense. 2012. Dissertação 
(Mestrado em Artes) – Escola de Belas Artes, Universidade Federal de Minas Gerais, 2012. 2 v.

Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL516  

(Belém-PA), que estão salvaguardados no Museu de Arte Sacra de Belém 
(MAS).24

Os ambientes das capelas foram fotografados como referencial para a 
cena de reconstrução visual, pois se trata de retábulos, em sua maioria, origi-
nais, principalmente os do lado da Epístola, que ainda estão na talha original. 
Os do lado do Evangelho foram reconstruídos em argamassa, a partir da talha 
original.

Na sequência, apresentamos os 10 cenários de acordo com a dedicação do 
santo(a) à Capela com a transcrição da escrita do Inventarium e atualizações 
na grafia, que descreve o que havia de imagens e ornamentos. Este texto auxi-
liará o leitor a observar a reconstituição hipotética, com manipulação de cores, 
recortes digitais e inclusão de filtros.25 

Altar-mor. Descrição do Inventário de 1760. Ambiente 1

A capela-mor da Igreja do Colégio do Pará, ou seja, da Igreja de São 
Francisco Xavier, possui um retábulo grande à moderna,26 com camarim todo 
dourado. Possui 70 castiçais, uns dourados, outros de bronze e de estanho.

Um serafim debaixo de cujas asas se expunha o Santíssimo Sacramento, 
uma imagem do Senhor Ressuscitado de 0,44 m; uma imagem de Santo Inácio 
de 1,76 m estofada posta do lado do Evangelho com dois resplendores, uma na 
cabeça outro na mão, ambos de prata.

Outra imagem de São Francisco Xavier de 1,76m com seu resplendor 
de prata e uma imagem de Cristo nas mãos. Uma imagem de Nossa Senhora 
da Conceição estofada de 0,66 m com sua coroa de prata, um sacrário com 
seu pavilhão dourado, 6 castiçais de 1,10 m de altura, todos de prata, uma 
sacra, lavabo e Evangelho, todos de prata. Duas banquetas para o ministério do 
altar-mor. Um vaso de prata para o lavatório, um cálice de prata dourada com 
sua patena dourada, um missal com capa de veludo chapeado de prata. Uma 
lâmpada grande à moderna de prata de peso aproximadamente 29 quilos com 

24	 Agradecimentos à Secretaria de Cultura do Pará que autorizou a pesquisa no Museu de 
Arte Sacra, sob protocolo 2016/305042, que resultou na tese Marfim, in natura e lavrado, 
no Inventarium Maragnonense (1760), com ênfase na representação do Cristo Crucif icado (EBA, 
UFMG, 2020). 

25	 O programa para as alterações nas imagens foi o Photoshop CC 2014.
26	 Confrontar as considerações de MARTINS. Tintas da terra, tintas do reino, p. 362-369.



517

corrente de ferro dourada, 10 quadros grandes da vida de São Francisco Xavier 
situados nas paredes laterais da capela-mor as quais estão cobertas com talhas 
douradas e da mesma forma dourada até o teto da dita capela. Três cadeiras 
pintadas para os celebrantes.

Um crucifixo de marfim de 0,44 m com cruz coberta de tartaruga com 
seus engastes de prata e recortada por precisas relíquias e mais resplendor de 
prata. Dois anjos de 2,42 m com suas peanhas de 0,77 m douradas. Os anjos 
estofados de extrema beleza colocados no presbítero da capela-mor com uso 
de tocheiros, 6 lanternas de folhas de flandres pintadas. Uma caldeira de prata 
com o sopé destes, uma boceta chata de prata para hóstias, outra de xarão da 
Índia e outra de cobre.

Figura 3 – Reconstituição do Altar-mor (ambiente 1)

Fonte: Composição de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de 
Almeida.

Reconstituição visual dos programas iconográfi cos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL518  

Capela de Santo Cristo. Descrição do Inventário de 1760. Ambiente 2

Com seu retábulo grande e dourado, no vão a Imagem de Cristo 
Crucificado de 1,98 m de altura com seu relicário de prata por resplendor na 
cabeça. Aos pés da imagem está outra imagem de Nossa Senhora das Dores 
estofada de 1,98 m de altura.

De um lado do retábulo, uma imagem de São Sebastião de 0,88 m de 
altura com resplendor de prata. Do outro lado uma imagem de São Francisco 
de Borgia de 0,88 m de altura, estofado com resplendor de prata. Ao pé do 
altar, uma Imagem de Cristo de marfim de 0,22 m, ao pé do qual estão 3 
lâminas de cobre de 0,33 m de altura, uma de Nossa Senhora, outra de Santo 
Ignacio, outra de São Xavier. Dois tocheiros de pau pintados.

Nessa mesma capela do Santo Cristo está elevada sobre a banqueta do 
altar a imagem da Senhora da Boa Morte inclusa dentro do mesmo retábulo 
com vidraças e cortinas ou véu que serve para fechar: a Imagem tem 1,43 m, 
é de vestir com túnica de damasco branco de ouro, capa de damasco azul com 
ramos de ouro tudo guarnecido de galões finos do mesmo ouro; sua camisa de 
cambraia com punhos de rendas finíssimas; sua almofada bordada e outra na 
cabeça da Imagem; sua palma de flores de prata, e canutilho na mão mais 2 
palmas de canutilho de prata com variedade de flores, e 8 ramalhetes de flores 
de seda, 6 jarrinhas da Índia, vasos dos ditos ramalhetes; mais 4 ramalhetes 
grandes também de seda. 

Uma lâmpada de prata de cerca de 12 quilos com corrente de ferro. 
Tem mais um cálice grande dourado com sua patena. No lado dessa capela 
na parede está sito um painel grande da Senhora da Sapiência, porque nesse 
mesmo altar faziam os Estudantes as suas funções pertencentes à irmandade 
da dita Senhora.



519

F igura 4 – Reconstituição da Capela de Santo Cristo (ambiente 2)

Fonte: Composição de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de 
Almeida.

Reconstituição visual dos programas iconográfi cos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL520

Capela de São Bartolomeu. Descrição do 
Inventário de 1760. Ambiente 3

Com seu retábulo à antiga que pertence a um cônego secular.

Figu ra 5 – Reconstituição da Capela de São Bartolomeu (ambiente 3)

Fonte: Composição de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de 
Almeida. Legenda: No caso específico desse altar, São Bartolomeu, a luminária, tocheiros e 
castiçais foram adicionados sem sua menção no Inventário.



521

Capela de Santa Quitéria. Descrição do 
Inventário de 1760. Ambiente 4

Com seu retábulo dourado, com a Imagem de Santa Quitéria com 1,10 m 
de altura estofada e com resplendor, e palma de prata. Do seu lado, uma Santa 
Barbara estofada de 0,66 m de altura, resplendor, palma, e torre de prata. Do 
outro lado, São João Francisco Regis estofado de 0,88 m com resplendor de 
prata, e crucifixo nas mãos. Uma imagem de Cristo de marfim de 0,44 m, seu 
resplendor de prata, sua cruz, e calvário; 6 castiçais de bronze de 0,44 m, mais 
4 de bronze de altura 0,99 m, mais 2 tocheiros de pau pintados; 4 quadros de 
vida da Santa Quitéria de pintura Romana, com molduras de pau dourado. 
Uma lâmpada de prata de cerca de 11,5 quilos.

Figur a 6 – Reconstituição da Capela de Santa Quitéria (ambiente 4)

Fonte: Composição de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de 
Almeida.

Reconstituição visual dos programas iconográfi cos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL522

Capela Nossa Senhora do Socorro. Descrição 
do Inventário de 1760. Ambiente 5

Com seu retábulo dourado, com a Imagem da Nossa Senhora do Socorro 
de 1,76 m de altura, estofada; mais um quadro da vida de Santa Catarina. Dois 
tocheiros de pau pintados. Um cálice de prata com sua patena dourada. Uma 
lâmpada de prata de cerca de 8 quilos: duas imagens no retábulo, uma de São 
Joaquim, outra de Sant’Ana estofadas de 0,88 m de altura, cuja cruz é engas-
tada em tartaruga com seus relicários e resplendor de prata.

Figura  7 – Reconstituição da Capela de Nossa Senhora do Socorro (ambiente 5)

Fonte: Composição de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de 
Almeida.



523

Capela de São Miguel. Descrição do Inventário de 1760. Ambiente 6

O retábulo de madeira dourada no meio da Imagem do Arcanjo Miguel: 
de um lado a imagem de Santa Luiza estofada de 0,66 m de altura; do outro 
lado a imagem de João Nepomuceno com 0,66 m de altura. Uma imagem de 
Cristo de marfim de 0,22 m de altura com a cruz coberta de tartaruga com 
resplendor e título de prata; 2 quadros de Anjos São Miguel, e Raphael. Uma 
lâmpada nova de prata de cerca de 13 quilogramas, outra de latão com corrente 
de ferro pintada.

Figura  8 – Reconstituição da Capela de São Miguel (ambiente 6)

Fonte: Composição de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de 
Almeida.

Reconstituição visual dos programas iconográfi cos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL524

Capela de São Santo Alexandre. Descrição 
do Inventário de 1760. Ambiente 7

Com um retábulo de madeira entalhada, e dourada; de um lado com a 
Imagem de São João Baptista estofada de 0,66 m de altura com resplendor de 
prata; do outro lado uma imagem de Santo Antônio com o menino estofado 
de 0,66 m de altura com resplendor de prata. No meio, porém, a Imagem de 
Santo Alexandre estofada de 1,32 m de altura: uma Imagem de Cristo de mar-
fim de 0,33 m de altura com cruz, calvário, e resplendor de prata, 1 lâmpada de 
prata de cerca de 15,5 quilogramas com corrente de ferro pintada.

Figura 9  – Reconstituição da Capela de Santo Alexandre (ambiente 7)

Fonte: Composição de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de 
Almeida.



525

Capela de Nossa Senhora da Assunção. Descrição 
do Inventário de 1760. Ambiente 8

O retábulo de madeira dourada, no meio a imagem de Nossa Senhora 
da Assunção de 1,54 m de altura, estofada com coroa de prata. Dos lados, São 
Francisco Xavier com resplendor de prata, e São José com o menino, resplen-
dor de prata, ambos estofados e com 0,77 m de altura. Na banqueta deste altar 
estão relíquias grandes inclusas em vidraças. No meio, 4 imagens pequenas de 
São João Batista, de Santo Antonio, 2 de São Francisco Xavier, 2 das quais são 
de marfim. Na banqueta uma Imagem de Cristo de chumbo encarnada. Uma 
lâmpada de prata de 5,4 quilogramas com corrente de ferro pintada; 4 quadros 
de passos de Nossa Senhora da Boa Morte todos grandes.

Figura 10  – Reconstituição da Capela Nossa Senhora da Assunção (ambiente 8)

Fonte: Composição de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de 
Almeida.

Reconstituição visual dos programas iconográfi cos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL526

Capela de Nosso Pai Santo Inácio. Descrição 
do Inventário de 1760. Ambiente 9

Retábulo dourado com uma imagem de Santo Inácio de Loyola de 2,20 
m, estofada. De um lado São Luiz Gonzaga, e do outro lado Santo Estanislau, 
todas com resplendores de prata e ambas estofadas. Uma imagem de Cristo 
de marfim de 0,33 m com sua cruz e peanha. Uma imagem do Menino Jesus 
deitado, que fica debaixo da dita peanha; 6 castiçais de prata de 0,66 m, 6 de 
bronze de 0,55 m e 2 tocheiros de pau pintados. Uma lâmpada de prata de 
cerca de 16,5 quilos.

Figura 11  – Reconstituição da Capela de Santo Inácio (ambiente 9)

Fonte: Composição de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de 
Almeida.



527  

Sacristia. Descrição do Inventário de 1760. Ambiente 10

Um caixão com pau Santo com 25 gavetas, que tomava um lado da dita 
casa, fechaduras, e argolas de bronze dourado: sobre o caixão até o forro do 
teto tinha um retábulo de madeira dourado: no meio um nicho grande com 
suas vidraças, e dentro uma Imagem grande de Cristo crucificado de marfim, 
a cruz, e calvário de pau ébano com resplendor de prata, tudo preço de 18 
moedas: 2 imagens de madeira de 0,33 m de altura, estofadas, uma imagem de 
São João, outra de Senhora: 12 quadros de 0,77 m de altura cada com vidraças, 
pendurados no mesmo retábulo; mais um de São Francisco de Bórgia, e outro 
de São Francisco Régis todos com molduras douradas; mais 4 quadros de 0,88 
m; mais 4 quadros maiores de 1,76 ou 1,98 m; 10 lâminas de cobre para ornato 
da sacristia com variedade de preciosas molduras. 2 armários velhos; outro 
armário, em que se guardavam 11 Missais: um lavatório ordinário de mármore: 
uma casinha, em que se guardavam vários trastes da sacristia.

Figura 12 – Reconstituição da Sacristia (ambiente 10)

Fonte: Composição de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de 
Almeida.

Reconstituição visual dos programas iconográficos dos espaços sagrados da Igreja de...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL528  

A fundamental contribuição deste capítulo foi a reconstituição hipotética 
dos altares da igreja de São Francisco Xavier e da sacristia, alocando as ima-
gens e os ornamentos citados no Inventário em seus devidos altares. Trazemos, 
de certa forma, a importância da imagem como uma fonte documental. O 
protagonismo do documento escrito, o Inventarium, é compartilhado com 
hipóteses imagéticas. Para além de ilustrar, a imagem tratada poderá subsidiar 
o entendimento de um programa iconográfico, ao mesmo tempo em que pro-
vocará discussões. 

Como apontamentos para futuras pesquisas, uma reflexão sobre a globa-
lização desses bens materiais é pertinente. Certamente, como a ornamentação 
desses ambientes acirrou-se pela construção da terceira edificação dedicada 
a São Francisco Xavier, inaugurada em 1719, muitas imagens, ornamentos 
foram importados e trazidos por demandas do Reino e sob encomenda ou 
agraciamentos dos Jesuítas, espalhados pelos quatro continentes. No entanto, 
muitas talhas, esculturas, ornamentos tiveram artífices advindos das oficinas do 
Colégio de Santo Alexandre,27 o que ratifica o fato de imagens sacras e outros 
ornamentos terem sido lavradas por oficiais locais. Portanto, há muita investi-
gação a ser realizada nesse sentido para atribuição de autoria local.

27	 De acordo o “Catálogo deste Colégio de Santo Alexandre, seus bens, oficinas, fazendas, servos, 
gados, dispêndios, e dívidas activas e passivas, 08p, Documento 1329, Códice 43-113, 1720, 
p.04”, de Alberto Frederico de Morais Lamego, transcrito por Renata Maria de Almeida Martins 
e Luciano Migliaccio, havia um cubículo, próximo à Botica, no Colégio Santo Alexandre-PA, 
que servia ao irmão escultor e aos rapazes para aprenderem os ofícios (cf. MARTINS. Tintas da 
terra, tintas do reino, p. 187-199).



CAPÍTULO 22

“CARA DE ANJO”: TRAÇOS INDÍGENAS 
EM OBJETOS ESCULTÓRICOS DO MUSEU 

DE ARTE SACRA NO ANTIGO COLÉGIO 
DE SANTO ALEXANDRE EM BELÉM

Karl Heinz Arenz1 

Michelle Rose M. Barros de Queiroz2 

Raul Castilho Lobato3

Introdução

Entre os objetos que constam no inventário da Igreja do Colégio de 
Santo Alexandre em Belém, feito após a expulsão dos jesuítas em 1759, 
encontram-se várias estátuas de anjos, além de dois púlpitos ornamen-

tados com cabeças desses seres celestiais.4 Tudo indica que estas obras escultó-
ricas tenham sido fabricadas por artesãos indígenas sob a orientação de um ou 
vários jesuítas versados na arte de talhar. De fato, os traços faciais indígenas dos 
“anjos” evidenciam que, ao invés de simplesmente copiar esculturas vindas da 

1	 Professor da Faculdade de História da Universidade Federal do Pará (UFPA). 
	 E-mail: karlarenz@ufpa.br.
2	 Professora da Escola de Aplicação/UFPA; Doutoranda em História pelo Programa de Pós-

Graduação em História/UFPA. E-mail: michellermbq@ufpa.br.
3	 Licenciado em História, Faculdade de História/UFPA. E-mail: raulclobato@hotmail.com.
4	 Inventário da Igreja do Colégio do Pará (1760). Archivum Romanum Societatis Iesu (ARSI), 

Roma, cód. Bras. 28, fl. 8r.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL530  

Europa, os artistas nativos se inspiraram nos rostos daqueles que os rodeavam 
no dia a dia.

O presente artigo visa analisar, dentro da estreita – mas assimétrica – 
relação entre índios e missionários, a atuação de artesãos indígenas nas oficinas 
vinculadas ao Colégio de Santo Alexandre, sobretudo no que diz respeito à 
produção de obras escultóricas com feições nativas que se encontram atual-
mente no Museu de Arte Sacra do Pará. A atual sede do museu ocupa justa-
mente o prédio do antigo Colégio. Partindo do conceito da mediação cultural 
e aprofundando as principais características da cultura e arte barrocas, ampla-
mente difundidas na época colonial, a análise enfoca, de forma específica, o 
par dos chamados “anjos tocheiros”. Os traços faciais indígenas das referidas 
esculturas evidenciam que os índios não só atenderam à liturgia celebrada na 
Igreja do Colégio, mas também exibiram sua “cara”, de maneira bem vistosa, 
em objetos de culto.

A análise se compõe de três partes. A primeira e a segunda abordam, 
mediante uma pesquisa bibliográfica, respectivamente, a complexa convivência 
entre jesuítas e indígenas no Pará seiscentista e a cultura barroca com suas 
manifestações materiais e imateriais então em voga. A terceira parte, enfim, 
concentra-se na análise das esculturas dos dois “anjos tocheiros”, tidos como 
as obras mais exemplares e perfeitas produzidas nas oficinas jesuíticas do Pará.

Indígenas e missionários no Pará colonial

A Companhia de Jesus dedicou-se, a partir de 1653, à catequização siste-
mática dos indígenas na então Capitania do Pará. Para este fim, foi criada uma 
ampla rede de missões ou aldeamentos, dos quais havia basicamente quatro 
tipos: as “aldeias de repartição” (cuja mão de obra masculina foi anualmente 
inventariada e, em seguida, distribuída entre moradores, autoridades e mis-
sionários), as “aldeias de serviço real” (situadas ao lado das salinas e pesqueiros 
régios), as “aldeias de visita” (para atender grupos recém-descidos ou pouco 
contatados, isentos de trabalhos compulsórios) e – o que é relevante para nossa 
reflexão – as fazendas nas adjacências das duas vilas principais da colônia, 
Belém e São Luís. Estas fazendas garantiram o sustento do respectivo colégio 
urbano, mas também abasteceram as missões no interior. Por isso, além de 
diversas plantações para a produção do principal alimento da região, a farinha 



531  “Cara de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte Sacra no antigo...

de mandioca, havia olarias para o fabrico de vasilhame, marcenarias para a 
confecção de móveis e, também, oficinas especializadas na feitura de objetos 
sagrados, principalmente estátuas de santos.5 O Colégio em Belém ganhou, 
já no século XVII, uma significação maior, haja vista a crescente importância 
econômica do vale amazônico.6 Assim, entre 1718 e 1719, foram reinaugura-
dos os suntuosos prédios da Igreja de São Francisco Xavier e do Colégio de 
Santo Alexandre, após uma longa e profunda reforma dos edifícios anteriores.7

No novo Colégio e nas fazendas que lhes eram subordinadas funciona-
ram oficinas com o intuito de ensinar aos indígenas certos ofícios, tanto arte-
sanais (carpinteiros, marceneiros, ferreiros, torneiros, tecelões e oleiros) como 
artísticos (escultores e pintores).8 Vale destacar que, segundo Serafim Leite, as 
instruções dadas teriam sido mais instrumento de catequese do que propria-
mente um aprendizado profissional para os indígenas.9 Não obstante, pode-se 
inferir que os índios que recebiam uma formação nas oficinas – seja nas do 
colégio ou em uma de suas fazendas –, não eram recém-descidos dos interio-
res, visto que suas habilidades artesanais e artísticas tinham sido incentivadas 
já desde a infância e adolescência. Tratava-se, em geral, de indígenas integrados 

5	 LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. T. 4. Lisboa/Rio de Janeiro: Livraria 
Portugalia/Instituto Nacional do Livro, 1943, p. 97-103; LEITE, Serafim. História da Companhia 
de Jesus no Brasil. T. 3. Lisboa/Rio de Janeiro: Livraria Portugalia/Instituto Nacional do Livro, 
1943, p. 249 e 279-280.

6	 Concernente à função dos colégios na América portuguesa, Ronaldo Vainfas afirma: “Por outro 
lado, à medida que se fixavam em diversas regiões da colônia, foram abrindo colégios, instituição 
inovadora na época, cujo número chegou a 19 em meados do século XVIII. Neles lecionava-se o 
latim, a filosofia e a teologia e, visando a fomentar a atividade missionária e estimular vocações, 
os colégios incentivavam os que desejavam apenas adquirir uma sólida formação humanística 
que os habilitasse a ingressar na Universidade de Évora, mantida pela Companhia, ou na de 
Coimbra, onde os inacianos tinham papel de relevo.” VAINFAS, Ronaldo (dir.). Dicionário do 
Brasil colonial. Rio de Janeiro: Editora Objetiva LTDA, 2000, p. 327.

7	 O orago de São Francisco Xavier se explica pelo fato de este santo jesuíta, um companheiro 
do fundador Santo Inácio, ser o padroeiro das missões. Quanto a escolha de Santo Alexandre 
como orago para o Colégio, ela foi feita devido ao envio de Roma, pelo papa Urbano VIII, de 
relíquias de Santo Alexandre e São Bonifácio, trazidas à Amazônia pelo padre Antônio Vieira. 
Ficou determinado que São Bonifácio ficasse no Maranhão enquanto Santo Alexandre iria ser 
patrono do Colégio no Pará. Ver LEITE. História da Companhia de Jesus no Brasil. T. 3, p. 210-
211; MARTINS, Renata Maria de Almeida. Tintas da terra, tintas do reino: arquitetura e arte nas 
Missões Jesuíticas do Grão-Pará (1653-1759). Tese de doutorado (Arquitetura), Universidade de 
São Paulo, São Paulo, vol. 1, 2009, p. 168.

8	 LEITE, Serafim. Artes e ofícios dos jesuítas no Brasil (1549-1760). Lisboa / Rio de Janeiro: 
Edições Brotéria / Livros de Portugal, 1953, p. 25-26.

9	 LEITE. História da Companhia de Jesus no Brasil. T. 4, p. 271.



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL532  

na sociedade colonial, considerados índios cristãos, já havendo eles passado 
pelo processo de catequização, sendo batizados e familiarizados com o mundo 
colonial.10

É interessante perceber de que forma culturas diferentes, como a ibero-
-barroca dos jesuítas e as xamânico-indígenas, se relacionaram, ao menos até 
certo grau, no esforço de conformar uma vida em comum de seus respectivos 
agentes. Nesse processo engendrou-se, principalmente no caso dos índios, uma 
nova identidade, surgida a partir desse complexo universo multicultural, porém 
sem abrir mão do essencial do modo de ser e viver original. Sendo a identi-
dade resultado de uma construção constante, portanto não algo acabado, ela 
vai se formando e se configurando ao longo do tempo por meio de entrecho-
ques culturais. No entanto, essa diversidade, por vezes, é usada como pretexto 
para impor unilateralmente valores e costumes, como aconteceu, sobretudo, no 
período colonial, dando lugar à aculturação.11

Para Edward Thompson, a cultura deve ser entendida como uma cons-
trução constante, sempre se movimentando conforme as experiências de seus 
atores.12 Sendo assim, a mudança cultural perpassa pelo processo de contatos 
mútuos e ocorre em todas as culturas que entram em contato uma com a outra, 
mesmo havendo uma delas que logo tende a se sobrepor. Nesses casos, a acul-
turação cede espaço para uma mediação pela qual se criam elementos comuns 
(práticas, termos, ideias ou objetos), resultado da maleabilidade dos agentes 
envolvidos que buscam estabelecer uma comunicação e convivência mutua-
mente aceitáveis. Nesse contexto, Maria Regina Celestino de Almeida traz a 
seguinte reflexão:

Jesuítas e índios encontravam-se num novo mundo, numa situação nova, 
colonial, que exigia de ambas as partes adaptações e estratégias de sobre-
vivência. Se os índios aldeados eram diferentes de seus pares nas aldeias 

10	 Quanto ao conceito de “índios cristãos”, ver CARVALHO JÚNIOR, Almir Diniz de. Índios 
cristãos: a conversão dos gentios na Amazônia portuguesa (1653-1769). 2005. Tese (Doutorado 
em História Social) – Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2005; CARVALHO 
JÚNIOR, Almir Diniz de. “Índios cristãos no cotidiano das colônias do Norte (séculos XVII e 
XVIII)”. Revista de História, São Paulo, vol. 168, fasc. 1, p. 69-99, 2013.

11	 HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Org. Liv Sovik; Tradução Adelaine 
La Guardia Resende [et al.]. 2. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.

12	 THOMPSON, Edward Palmer. A miséria da teoria. Rio de Janeiro: Zahar, 1981.



533  

de origem, o mesmo se pode dizer dos jesuítas na colônia em relação aos 
seus colegas europeus. O mundo colonial era uma experiência nova, viva e 
dinâmica, na qual os agentes sociais interagiam criando e recriando novas 
formas de pensar, sentir e agir.13

No caso específico dessa relação entre missionário e missionado na 
Amazônia colonial, e sem negar ou relativizar a violência infligida às popula-
ções indígenas por meio de guerras e por doenças trazidas pelo colonizador, o 
contato não foi uma sequência ininterrupta de conflitos e tensões. É impor-
tante salientar que no encontro de culturas, tal que ocorreu no norte do Brasil 
atual, se estabeleceu uma condição de mutualismo, mesmo que parcial, no qual 
a catequização não foi suficiente para que os indígenas abandonassem inte-
gralmente as tradições ancestrais. Antes, passaram a ressignificá-las mediante 
o seu entendimento peculiar da mensagem cristã, possibilitando assim uma 
relação consistente. Paula Montero utiliza como instrumento de análise a 
já evocada mediação cultural para explicar tal encontro, no qual ocorre uma 
aproximação entre duas culturas diferentes, por meio de negociações acerca 
de elementos simbólicos que têm significado para ambos os lados. Estes ele-
mentos impactam nas relações sociais e nas concepções religiosas ou, mais 
amplamente, simbólicas, produzindo “códigos compartilhados” que estabele-
cem acordos para facilitar a interação e a comunicação entre os dois univer-
sos culturais.14 Ao pensar mais especificamente a experiência amazônica, Karl 
Arenz aponta, com referência a Paula Montero, que

[...] o conceito da mediação cultural contribui para elucidar os múltiplos 
“códigos compartilhados” que, enquanto modos de pensar o “outro” e fazer 
acordos com ele, estabelecem um “jogo de comunicação” entre absorção e 
rejeição, mas sem atingir as culturas envolvidas em sua totalidade. No caso 
dos índios, esta interação peculiar e complexa resultou, a partir de conceitos 

13	 ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. “Um Tesouro Descoberto: Imagens do Índio na Obra 
de João Daniel”. Tempo, Rio de Janeiro, v. 3, n. 5, jul. 1998, p. 150.

14	 MONTERO, Paula. “Índios e missionários no Brasil: para uma teoria da mediação cultural”. In: 
MONTERO, Paula (org.). Deus na aldeia: missionários, índios e mediação cultural. São Paulo: 
Globo, 2006, p. 31-66.

“Cara de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte Sacra no antigo...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL534  

e elementos fornecidos pelos missionários, em uma (re)significação dos 
padrões de vida tradicionais e, também, da própria identidade étnica.15

De fato, os ritos, gestos, palavras e objetos, usados pelos jesuítas no seu 
esforço de evangelizar, passam a ganhar significação para os indígenas. Mas, 
esses lhes atribuem, a partir de sua cosmovisão, um sentido novo e peculiar, 
bem diferente daquele que tiveram na concepção doutrinária e moral dos reli-
giosos. Embora inculcados no quadro de uma catequese repetitiva, determina-
dos elementos cristãos acabaram se inserindo no universo indígena, sobretudo 
pela aparente coincidência entre certas tradições xamânicas e práticas cristãs.16 
A intensa e constante ressignificação, não proposital ou planejada, contribuiu 
assim a forjar um jeito de viver e crer específico no interior das missões. Michel 
de Certeau, ao analisar a colonização espanhola na América, chama essa ressig-
nificação de subversão usada pelos indígenas como forma de fugir do sistema 
– no caso da catequese, do discurso – dominante. Pois, segundo esse autor,

[...] submetidos e mesmo consentindo na dominação, muitas vezes esses 
indígenas faziam das ações rituais, representações ou leis que lhes eram 
impostas outra coisa que não aquela que o conquistador julgava obter por 
elas. Os indígenas as subvertiam, não rejeitando-as diretamente ou modi-
ficando-as, mas pela sua maneira de usá-las para fins e em função de refe-
rências estranhas ao sistema do qual não podiam fugir. Elas eram outros, 
mesmo no seio da colonização que os “assimilava” exteriormente; seu modo 
de usar a ordem dominante exercia o seu poder, que não tinham meios para 
recusar; a esse poder escapavam sem deixá-lo.17

Mas é salutar ir além desta afirmação central de Certeau e atentar ao 
processo de como se construíram e se constituíram mediante um processo de 
complexas negociações, a partir de perspectivas simbólicas diferentes, novos 

15	 ARENZ, Karl Heinz. “Além das doutrinas e rotinas: índios e missionários nos aldeamentos 
jesuíticos da Amazônia portuguesa (séculos XVII E XVIII)”. Revista História e Cultura, v.3, n.2, 
2014, p. 69.

16	 ARENZ. “Além das doutrinas e rotinas: índios e missionários nos aldeamentos jesuíticos da 
Amazônia portuguesa (séculos XVII E XVIII)”, p. 71.

17	 CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano. Vol. 1: Artes de fazer. Tradução de Ephraim 
Ferreira Alves. 9. ed. Petrópolis: Vozes, 1994, p. 39-40.



535  

significados que, no entanto, não apagaram a alteridade dos povos indígenas. 
De forma menos binômica, Cristina Pompa propõe que

[...], seja para identificar a dinâmica indígena da absorção, rejeição e ree-
laboração da mensagem cristã, seja para recuperar a dinâmica interna ao 
próprio discurso missionário, nas diferentes facetas em que ele se apre-
senta, é preciso acompanhar, na longa ou na breve duração, a dinâmica do 
encontro-choque entre horizontes simbólicos diversos e a construção de 
novos universos de significados “negociados”.18

Essa tensão entre encontros-choque e negociações evita, de certa forma, 
conceber o missionário (só) como impostor e o indígena (só) como vítima. 
Partindo desse pressuposto, chega-se à conclusão de que não se trata exclusi-
vamente de um evidente confronto, mas de um intricado processo de mediação 
cultural. Ao longo desse processo, os jesuítas que, segundo Stuart Schwartz, 
“tiveram a esperança de criar no Brasil uma utopia cristã entre os pagãos”,19 
conseguiram transmitir não somente a doutrina cristã – mesmo de forma rudi-
mentar e lúdica –, mas também conhecimentos práticos e técnicos. Quanto 
aos nativos, eles lograram, nessa dinâmica, não se tornar em meros recepto-
res passivos dos ensinamentos, mas antes em “negociadores” ativos e criativos. 
Dessas agências de caráter interativa surgiram, apesar das relações de poder 
assimétricas, um conjunto de significados e práticas compartilhados – a produ-
ção artesanal-artística constitui uma atividade central dentro desse conjunto.20

Cultura e arte barroca no Seiscentos

As oficinas jesuíticas, tal como existiram no Colégio de Belém e nas 
fazendas inacianas nos arredores da cidade, deram visibilidade e concretude à 
mediação cultural por meio dos produtos que nelas foram fabricados. A gama 

18	 POMPA, Cristina. “Para uma antropologia histórica das missões”. In: MONTERO, Paula 
(org.). Deus na aldeia: missionários, índios e mediação cultural. São Paulo: Globo, 2006, p. 112.

19	 SCHWARTZ, Stuart B. Cada um na sua lei: tolerância religiosa e salvação no mundo atlântico 
ibérico. Trad. Denise Bottman. São Paulo/Bauru: Companhia das Letras / EDUSC, 2009, p. 
273.

20	 POMPA. “Para uma antropologia histórica das missões”, p. 111-142; ARENZ. “Além das dou-
trinas e rotinas: índios e missionários nos aldeamentos jesuíticos da Amazônia portuguesa (sé-
culos XVII e XVIII)”, p. 63-88.

“Cara de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte Sacra no antigo...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL536  

dos objetos é ampla, indo de telhas, móveis, vasilhas e mesmo alimentos até 
esculturas e pinturas. Em geral, as formas que se deu ao material artístico, 
destinado a um uso litúrgico e/ou devocional, seguiram os padrões do barroco 
europeu. Esse estilo de arte de expressão dramática surgiu na Itália do século 
XVI, mas espalhou-se na centúria seguinte sobretudo pelos países católicos e 
suas respectivas possessões ultramarinas, onde produziu variações locais.21 

De certa maneira, o sucesso do barroco, no século XVII, está intimamente 
ligado à Contrarreforma católica, pois durante o Concílio de Trento (1545-
1563) se revelou a preocupação da Igreja Romana em disciplinar a imaginação 
dos fiéis por meio da arte sacra. Buscou-se promover a produção plástica bar-
roca a fim de valorizar a fé católica e seus dogmas e sacramentos, reafirmados 
e esclarecidos pelo Concílio, além de multiplicar o número de fiéis no mundo 
inteiro através da persuasão proporcionada pela arte. A partir do Concílio de 
Trento, as obras sacras passaram a ser produzidas dentro desse universo artís-
tico e religioso novo, tendo elas que obedecer a certas normas fornecidas pelas 
autoridades eclesiásticas que visavam manter a decência e o decoro das estátuas 
santorais produzidas e assim evitar qualquer desencaminhamento dos fiéis. 
As obras que não seguissem os padrões instituídos deveriam passar por uma 
remodelação ou então seriam destruídas. Já as pinturas ou esculturas aprovadas 
ganhavam lugar de honra nas igrejas.22

É justamente nesse ambiente cultural que, em 1540, foi criada a 
Companhia de Jesus,23 uma ordem religiosa, de explícito caráter missioná-

21	 BAETA, Rodrigo Espinha. O barroco: a arquitetura e a cidade nos séculos XVII. Salvador: 
EDUFBA, 2020; MARTINS, Alberto. KOK, Glória. Nos caminhos do barroco. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2010.

22	 MELO, Iaci Iara Cordovil de. A pintura e a escultura jesuítica da igreja de São Francisco Xavier (ou 
Santo Alexandre) em Belém do Pará. 2010. Trabalho de Conclusão de Curso (Especialização) – 
Universidade Federal de Ouro Preto, Curso de Cultura e Arte Barroca, 2010.

23	 O fundador da Companhia de Jesus foi Santo Inácio de Loyola, um nobre espanhol de origem 
basca. Por esse motivo os jesuítas também são conhecidos pela alcunha de inacianos. A nova 
ordem teve como seu primeiro missionário São Francisco Xavier, também espanhol, que foi 
evangelizar ao longo das rotas marítimas na Ásia e por lá morreu. Ambos foram canonizados em 
1622, sendo dedicada a São Francisco Xavier a igreja adjacente ao Colégio de Santo Alexandre 
em Belém. Ver ARENZ, Karl Heinz. “Impressionar e Intimidar: Arte e Evangelização Jesuíticas 
na Amazônia Seiscentista”. Anais do XXVI Simpósio Nacional de História – ANPUH. São Paulo, 
jul. 2011, p. 5; OLIVEIRA, Myriam Andrade Ribeiro de. “A epopeia jesuítica no Amazonas 
e sua obra arquitetônica e escultórica”. In: PARÁ, Secretaria Executiva de Cultura do Estado. 
Feliz Lusitânia/Museu de Arte Sacra. Série Restauro, v. 3, Belém: SECULT, 2005, p.78; MELO. 
A pintura e a escultura jesuítica da igreja de São Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) em Belém do 
Pará, p. 22.



537  

rio, que logo ganhou espaço através das expansões ibéricas, difundindo nos 
continentes extraeuropeus não somente o próprio instituto, mas também téc-
nicas artísticas, arquitetônicas e pedagógicas definidas no Concílio de Trento. 
A construção e difusão sistemática de uma identidade católica objetivou bar-
rar o protestantismo e conseguir novos fiéis pelo mundo. Para isso, nas terras 
ultramarinas, a dimensão lúdica da mentalidade e arte barroca foi acentuada, 
principalmente pelos inacianos, adeptos de uma teologia positiva que pregava 
a universalidade da graça divina.24 Enquanto arte eclesiástica, o barroco tem 
características bastante inovadoras, pois sai do espaço geométrico limitado do 
estilo anterior, o renascentista, e passa a ter uma exuberância, com contornos 
definidos que supõem um movimento em suas linhas e curvas. Também possui 
uma riqueza e valorização dos detalhes inerentes ao semblante, planejamento, 
gestos e cores, principalmente das esculturas, que são policromadas com bas-
tante dourado.25

É principalmente graças à Companhia de Jesus que a arte barroca se difun-
diu no Estado do Maranhão e Grão-Pará. Certos aspectos da ordem corrobo-
raram esse processo, como a organização administrativa centralizada da ordem, 
a rigorosa preparação intelectual e espiritual de seus membros com métodos 
modernos, uma economia relativamente autônoma embasada na ampla rede de 
missões e a capacidade de adaptação às condições locais. De fato, o esforço dos 
padres inacianos em aprender os idiomas nativos, sobretudo a Língua Geral de 
matriz tupi, facilitou sua relação com os indígenas, mas gerou tensões com os 
colonos e, eventualmente, com as autoridades.26 Os moradores portugueses rei-
vindicavam, sobretudo, um acesso mais direto aos indígenas para empregá-los 
como mão de obra barata nas suas lavouras, casas e expedições. Desagradou-
lhes que os jesuítas detiveram durante muito tempo, nos séculos XVII e XVIII, 
não somente o poder espiritual (ou pastoral) sobre os índios, mas também 
o temporal (ou civil). Estas querelas entre colonos e padres estão na origem 

24	 ARENZ. “Impressionar e Intimidar: Arte e Evangelização Jesuíticas na Amazônia Seiscentista”, 
p. 2; MELO. A pintura e a escultura jesuítica da igreja de São Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) 
em Belém do Pará, p. 17. Quanto ao pensamento teológico dos jesuítas, ver WRIGHT, Jonathan. 
Os jesuítas: missões, mitos e histórias. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2006.

25	 OLIVEIRA. “A epopeia jesuítica no Amazonas e sua obra arquitetônica e escultórica”, p.78.
26	 OLIVEIRA. “A epopeia jesuítica no Amazonas e sua obra arquitetônica e escultórica”, p.77.

“Cara de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte Sacra no antigo...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL538  

da opinião, amplamente difundida, de que os jesuítas estavam “defendendo a 
liberdade”.27

Em Belém do Pará, as tensões entre a Companhia de Jesus e os mora-
dores iniciam com a chegada do padre João de Souto Maior em dezembro 
de 1652 ou, mais provavelmente, em janeiro de 1653. A Câmara da cidade, 
temendo conflitos, logo exigiu do missionário uma garantia que não interfe-
risse em assuntos indigenistas.28 Após ter dado essa garantia, o padre João de 
Souto Maior e seu sócio Gaspar Fragoso erguem, após a cessão de um terreno 
pelos padres das Mercês ao lado de seu convento no bairro da Campina, uma 
primeira casa e capela.29 Tratou-se de construções pequenas e modestas, cober-
tas de folha de palmeiras. Insatisfeitos com o local cedido pelos frades mer-
cedários, os inacianos buscaram logo outro para se estabelecer de forma mais 
duradoura. Dentro de pouco tempo, eles conseguiram um terreno próximo à 
fortaleza, porém, encontraram resistência por parte do governador e dos ofi-
ciais da Câmara pela insistência dos padres de querer instalar-se em local tão 
cobiçado no centro da cidade. No entanto, o impasse foi logo resolvido e os 
jesuítas iniciaram a construção de uma capela e uma residência. João Felipe 
Bettendorff relata os eventos em sua Chronica dos Padres da Companhia de Jesus 
no Estado do Maranhão:

Estando o Padre João de Souto Maior com esperanças certas de algum 
socorro de Missionários não só do Reino como da Província do Brasil, 
como achavam o sitio em que moravam para a banda do matto muito 
humido e por isso pouco sadio, tratou logo de procurar outro mais enxuto e 
mais commodo e sadio; pareceu-lhe o melhor de todos aquelle em que hoje 
neste tempo prezente está edificado o Collegio de Santo Alexandre junto 
ao Forte, na vista e perto do mar, lavado de ventos, tanto que outro nenhum 
de toda a Cidade procurou licença para tê-lo, e não deixou de achar gran-
des obstáculos para que se lhe concedesse d’El Rei e seus Ministros, sem 

27	 ALVES, Moema de Bacelar. “A escola jesuítica e a produção sacra no Grão-Pará e Maranhão”. 
III Encontro de História da Arte – IFCH/UNICAMP, 2007, p. 38; ALMEIDA. “Um Tesouro 
Descoberto: Imagens do Índio na Obra de João Daniel”, p. 148; MELLO, Marcia Eliane Alves 
de Souza e. “O regimento das missões: poder e negociação na Amazônia portuguesa”. Clio – 
Série Revista de Pesquisa Histórica, n. 27-1, 2009, p. 56-67.

28	 LEITE. História da Companhia de Jesus no Brasil. T. 3, p. 208.
29	 MARTINS. Tintas da terra, tintas do reino: arquitetura e arte nas Missões Jesuíticas do Grão-Pará 

(1653-1759), p. 175.



539  

embargo de muita vizinhança da Fortaleza real da Cidade; com isso com-
prou o sitio a um certo Gaspar ....... Cardoso, casado com Joanna de Mello, 
que faleceu este anno 1697, nesta cidade; lançou as medidas dos alicerces e 
obras, para o collegio, e começou a abril-os perto do sitio de uma hermida-
zinha, assistio a Câmara e os que dantes tinham feito maior oposição em 
lançar as suas primeiras pedras; [...].30

A partir desse primeiro prédio, predecessor do futuro Colégio (título 
dado em 1670), foi organizada a catequização no interior da Capitania do 
Pará mediante a fundação de numerosos aldeamentos – segundo Dauril 
Alden, aproximadamente cinquenta somente na década de 1650 por iniciativa 
do padre Antônio Vieira31 – e o ensino de ofícios aos índios em vista das neces-
sidades materiais dos missionários. Os jesuítas permaneceriam nesse local, ao 
lado do Forte do Presépio, até sua expulsão definitiva em 1759. Após anos de 
construção e várias reformas posteriores, os prédios, que atualmente abrigam o 
Museu de Arte Sacra do Estado do Pará, foram oficialmente (re)inaugurados 
entre dezembro de 1718 e março de 1719, sendo, segundo Serafim Leite, a 
data exata não conhecida.32 

O Colégio de Santo Alexandre e a Igreja de São Francisco Xavier foram 
construídos no estilo barroco, constituindo um conjunto em arquitetura opo-
nente que enfatiza as formas e riquezas desse estilo33. Lúcio Costa, ao falar do 
frontispício da Igreja de São Francisco Xavier, a classifica como “tosca e meio 
bárbara” devido às suas medidas que estão fora de escala e parecem “brutais”. 
No entanto, o autor reconhece a autenticidade da construção em relação às 
demais obras jesuíticas pela América portuguesa e ressalta sua beleza arqui-
tetônica, a qual chama de “fruto da terra”.34 Nesse contexto, convém lembrar 

30	 BETTENDORFF, João Felipe. Crônica dos Padres da Companhia de Jesus no Estado do Maranhão. 
Belém: Fundação Cultural do Pará Tancredo Neves / Secretaria de Estado da Cultura, 1990, p. 
74-75.

31	 ALDEN, Dauril. The Making of an Enterprise: the Society of Jesus in Portugal, its Empire, and 
beyond (1540-1750). Stanford: Stanford University Press, 1996, p. 113.

32	 LEITE. História da Companhia de Jesus no Brasil. T. 3, p. 217.
33	 COSTA, Wagner Ferreira da; MIRANDA, Cybelle Salvador. “O labirinto das memórias da 

antiga Igreja de Santo Alexandre: símbolos integrados e contrastes da dinâmica do patrimônio 
sacro em Belém do Pará”. Revista arq.urb, n. 27, jan.-abr. de 2020, p. 43.

34	 COSTA, Lúcio. “A arquitetura dos jesuítas no Brasil”. Revista Ars, São Paulo, v. 8, n. 16, 2010, 
p. 148.

“Cara de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte Sacra no antigo...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL540  

que, segundo Karl Arenz, conforme a dinâmica da mediação cultural enquanto 
processo extremamente complexo, os jesuítas não buscavam uma total adapta-
ção dos indígenas aos modos de vida ocidental, mas antes se utilizavam ludi-
camente do barroco para assegurar certo controle sobre os neófitos nativos 
através de prédios suntuosos, imagens coloridas e estátuas chamativas.35 Por 
sinal, artífices indígenas deixaram, como veremos mais adiante, suas impres-
sões na reprodução de tais imagens e estátuas.

Com o prédio do Colégio de Santo Alexandre pronto, os jesuítas passa-
ram a oferecer um ensino geral. Conforme Serafim Leite, os padres ensinavam 
latim, humanidades e retórica não apenas aos seus candidatos, mas também aos 
filhos “da terra”, isto é, dos colonos. A admissão mais ampla de alunos, colo-
cando o ensino até ao alcance de pessoas de status social inferior no Estado do 
Maranhão e Grão-Pará, diferenciava a Companhia de Jesus das outras ordens, 
atuantes na região.36 Além das classes gerais, o Colégio de Santo Alexandre 
fornecia, em suas oficinas, a jovens indígenas, que demonstraram talento e 
habilidade, uma aprendizagem em artes e ofícios, formando pedreiros, ferrei-
ros, carpinteiros, torneiros, alfaiates, tecelões canoeiros, além de escultores e 
pintores.37 No colégio, as oficinas ficavam localizadas no pátio de baixo para o 
lado do atual Ver-o-Peso.38 Vale ressaltar novamente que o ensino de ofícios 
não se restringia ao Colégio de Santo Alexandre, pois as fazendas jesuíticas 
adjacentes também contavam com oficinas onde trabalhavam pessoas quali-
ficadas exercendo diversos serviços. A mobilidade de artífices, que viviam em 
fazendas em torno de Belém e que foram chamados para realizar trabalhos 
no Colégio e na Igreja de Belém, é documentada. Isso demonstra que havia, 

35	 ARENZ. “Impressionar e Intimidar: Arte e Evangelização Jesuíticas na Amazônia Seiscentista”, 
p. 14-15.

36	 LEITE. História da Companhia de Jesus no Brasil. T. 4, p. 263.
37	 LEITE. História da Companhia de Jesus no Brasil, T. 3, p. 261; MARTINS, Renata Maria de 

Almeida. “O manuscrito do Catálogo do Colégio Jesuítico de Santo Alexandre em Belém 
do Grão-Pará (1720) da Coleção Lamego do arquivo do Instituto de Estudos Brasileiros da 
Universidade de São Paulo (IEB-USP)”. Revista IEB, n. 49, mar./set. 2009, p. 200; DANIEL, 
João. “Tesouro descoberto no Rio Amazonas”. Anais da Biblioteca Nacional, v. 95, t. 1-2, 1975, p. 
251.

38	 LEITE. História da Companhia de Jesus no Brasil, T. 3, p. 213.



541  

nesses aldeamentos, profissionais indígenas que dominaram as técnicas escul-
tóricas com certo primor e reconhecimento geral.39

Proporcionalmente ao crescimento exponencial das atividades dos jesuí-
tas nos colégios, fazendas e missões, foram criados múltiplos espaços sagrados, 
notadamente igrejas, capelas e oratórios que careciam de estátuas santorais 
para sua ornamentação. Embora um número considerável dessas peças tivesse 
sido adquirido na Europa, seja mediante compra ou doação, os padres se deram 
conta que estas importações não supriram o déficit de obras sacras essenciais 
para a evangelização, principalmente, para a liturgia e as devoções. Por isso, 
fizeram vir da Europa artífices peritos na confecção dessas peças escultóricas. 
Esses jesuítas europeus passaram a desempenhar na colônia funções relevantes 
nas oficinas, sobretudo no que concerne à formação e capacitação de mão de 
obra local, respondendo, dessa forma, à demanda por mais estátuas e pinturas, 
tanto por parte dos membros da Companhia de Jesus quanto das outras ordens 
presentes na colônia.40

Os trabalhos nas oficinas do Colégio de Santo Alexandre eram coor-
denados, sobretudo, por irmãos41 artífices que eram dotados de talen-
tos diferenciados. Foram eles que trouxeram do Velho Mundo as técnicas para 
a produção de obras artísticas, assim como as ferramentas necessárias. Serafim 
Leite menciona três irmãos-mestres: o austríaco João Xavier Traer e os portu-
gueses Luiz Correia e Agostinho Roiz42. Aqui convém destacar o escultor João 
Xavier Traer, ou, em alemão, Johann Xaver Treyer (1668-1737). Este era res-
ponsável pela oficina em Belém, à qual são atribuídas as obras analisadas neste 
capítulo. Reconhecido por suas capacidades nas artes pictórica e escultórica, 
Traer foi autor de algumas obras – dentre elas, os púlpitos – que ornamen-
taram a Igreja de São Francisco Xavier e que foram produzidas em conjunto 

39	 ARENZ. “Impressionar e Intimidar: Arte e Evangelização Jesuíticas na Amazônia Seiscentista”, 
p. 6. MELO. A pintura e a escultura jesuítica da igreja de São Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) 
em Belém do Pará, 2010, p. 51.

40	 MELO. A pintura e a escultura jesuítica da igreja de São Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) em 
Belém do Pará, 2010, p. 47-51.

41	 Os irmãos, ou coadjutores temporais, são religiosos que emitem os três votos simples (pobreza, 
castidade e obediência), mas não são sacerdotes. Antigamente, eles exerceram, quase exclusiva-
mente, trabalhos manuais.

42	 LEITE. História da Companhia de Jesus no Brasil. T. 3, p. 220-221.

“Cara de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte Sacra no antigo...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL542  

com seus aprendizes indígenas. Infelizmente, há poucas informações sobre este 
artista. Serafim Leite informa concisamente que João Xavier Traer

Embarcou em Lisboa para as missões no Maranhão e Pará em 1703. 
Pintor e sobretudo escultor de talento, ensinou o seu oficio no Colégio do 
Pará, aos filhos da terra, transpondo para aí a arte de Europa Central, de 
que são exemplos os púlpitos da Igreja do Colégio do Pará feitos por ele e 
seus discípulos índios.43

É muito provável que o talento de Traer esteja diretamente ligado a suas 
origens, pois ele nasceu e se criou no Tirol, região situada no centro das mon-
tanhas alpinas que até hoje é renomada em toda a Europa pela fabricação 
tradicional de estátuas santorais e presépios em estilo barroco.

Artífices e “anjos” no Colégio de Santo Alexandre

Esculturas e pinturas, entre outros objetos de cunho religioso, eram utili-
zadas para ensinar a fé católica aos índios. Muitos desses materiais eram pro-
cedentes de Portugal, seja por meio de compra ou de doações de fiéis, e eram 
considerados essenciais para o processo catequético e salvação das almas dos 
gentios.44 No entanto, alguns materiais também começaram a ser produzidos 
na região por meio das oficinas, como acabamos de destacar. 

Nas oficinas do Colégio de Santo Alexandre, em Belém, os artífices ensi-
navam vários ofícios aos aprendizes indígenas. O trabalho do artífice escultor 
consistia em repassar as técnicas barrocas para aprimorar os conhecimentos 
já existentes. Não se tem uma data exata da implantação das oficinas jesu-
íticas, porém há registro de imagens escultóricas atribuídas a esses espaços 
produtivos e com características estilísticas específicas do final do século XVII. 
Possivelmente, essas oficinas já produziam o suficiente para que não houvesse 
mais tantas solicitações de imagens escultóricas à metrópole.

43	 LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. T. 9 (Escritores II). Rio de Janeiro: 
Instituto Nacional do Livro, 1943, p. 165. Ver, também, MEIER, Johannes; AYMORÉ, 
Fernando Amado. Jesuiten aus Zentraleuropa in Portugiesisch- und Spanisch-Amerika: ein bio-bi-
bliographisches Handbuch. Tomo 1 (Brasilien, 1618-1760). Münster: Aschendorff Verlag, 2005, p. 
350-352.

44	 MELO. A pintura e a escultura jesuítica da igreja de São Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) em 
Belém do Pará, p. 53-54.



543  

Infelizmente, as fontes não fornecem informações sobre o processo de 
aprendizagem. Assim, certas perguntas ficam em aberto como: até que ponto 
os aprendizes indígenas incorporavam as técnicas vindas de fora? De que 
forma eles expressavam essas técnicas nas obras? Vale ressaltar que os indíge-
nas já possuíam conhecimentos desenvolvidos por séculos sobre pinturas, tece-
lagem, carpintaria e cerâmica.45 Até hoje, historiadores da arte estão tentando 
descobrir traços desse saber nas produções artísticas feitas in loco. 

O principal espaço de catequização e de aprimoramento de mão de obra 
eram os aldeamentos, que foram criados para esse fim e para afastar os indíge-
nas de suas crenças anteriores. Nas aldeias, onde viviam, isso era quase impos-
sível, pois eles mantiveram seu apego aos rituais ancestrais e não tinham muito 
interesse na doutrina católica.46 Compreendemos que é de suma importância a 
análise do processo de construção da convivência e ensino dos jesuítas e indí-
genas, sendo relevante a esse ambiente uma ação continuada de modo a criar 
uma identidade cultural, conforme já expomos anteriormente. Nesse sentido, 
as oficinas e suas produções, seja nos aldeamentos, seja no colégio, constituem 
um campo de análise de peculiar interesse.

No espaço das oficinas jesuíticas, ganhou relevo a arte em talha. Eram 
delas que procediam considerável parte da decoração da Igreja de São Francisco 
Xavier, em Belém, como também as imagens escultóricas para os aldeamen-
tos. Parte desse trabalho foi orientado pelo irmão escultor João Xavier Traer, 
que também, segundo relatos do padre João Daniel no século XVIII, era um 
exímio pintor, cujas produções estavam embasadas numa perspectiva cristã 
europeia no contexto artístico do barroco. Serafim Leite, ao estudar as artes e 
os ofícios jesuíticos, também destaca a produção do padre João Xavier Traer, 
especialmente no que tange à participação de indígenas artesãos na produção 
escultórica da oficina do Colégio de Santo Alexandre. Assim, Manoel, Ângelo 
e Faustino47, indígenas oriundos do aldeamento de Gibirié, teriam ajudado o 

45	 OLIVEIRA, Domingos Sávio de Castro. Entre Garças, Conchas e Tinturas de Carajuru: histó-
ria, arquitetura, arte ornamental e transculturação no Grão-Pará Setecentista. Tese (doutorado) – 
Universidade Federal do Pará, Belém, 2017, p. 130.

46	 ANDRADE, Allan Azevedo; SILVA, Claudio Ricardo Garcia da; LOBATO, Suelen Monteiro. 
“O que os Índios pensaram dos Jesuítas?” In: COSTA, Dayseane Ferraz da; ARENZ, Karl 
Heinz (org.). Patrimônio e história: os jesuítas na Amazônia. Belém: Paka-Tatu, 2014, p. 75-83.

47	 LEITE. História da Companhia de Jesus no Brasil. T. 3, p. 261.

“Cara de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte Sacra no antigo...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL544  

referido irmão. Sob sua orientação, além dos púlpitos, foram feitos o altar-mor 
e dois anjos tocheiros. 

Os anjos tocheiros, objetos centrais para nossa análise, foram observados 
com admiração pelo padre João Daniel que os descreveu nestes termos:

No Colégio dos Padres da Companhia, na cidade do Pará, estão uns dois 
grandes anjos por tocheiros, com tal perfeição, que servem de admiração 
aos Europeus, e são a primeira obra que fez um Índio daquele ofício; e se a 
primeira saiu tão primorosa e de primor, que obras primas não faria depois 
de dar anos ao ofício?48

Fabricados como suporte ou castiçal para velas grandes ou tochas, os 
anjos tocheiros são, na maioria das vezes, esculturas autônomas49 e comuns 
nas igrejas luso-brasileiras dos séculos XVII e XVIII. Tinham a finalidade 
principal de iluminar o altar na celebração da missa, pois eram posicionados no 
âmbito do altar-mor da igreja. Os anjos tocheiros da Igreja de São Francisco 
Xavier, além da função de candelabro, serviam também como figuras convida-
tivas que chamavam o fiel a entrar num clima espiritual. As estátuas parecem 
guardiões do espaço sagrado da capela-mor, pelo fato de trajarem armaduras, 
ficando equiparados aos soldados romanos.50 Ao descrever as características 
iconográficas de anjos tocheiros, Myrian Oliveira expõe:

Dentro da Hierarquia Celestial criada por Dionisio, o Pseudo-Aeropagita, 
no século V, encontramos os anjos agrupados em coros, divididos de acordo 
com a sua importância em relação ao trono de Deus. Dentre os que estão 
mais próximos dos homens temos os anjos toucheiros, grandes figuras ala-
das que ladeiam, sempre em pares, o altar-mor das igrejas. Estes “maman-
jos”, assim chamados pelo tamanho, vestem-se de guerreiros e trazem em 
uma das mãos a tocha, quase sempre em forma de cornucópia.51

48	 DANIEL. Tesouro descoberto no Rio Amazonas, p. 251.
49	 Podiam também estar inseridas em retábulos. Ver ÁVILA, Affonso; GONTIJO, João; 

MACHADO, Reinaldo. Barroco Mineiro Glossário de Arquitetura e Ornamentação. Belo 
Horizonte: Fundação João Pinheiro, 1996, p. 126.

50	 OLIVEIRA. “A epopeia jesuítica no Amazonas e sua obra arquitetônica e escultórica”, p. 79.
51	 PARÁ. Secretaria Executiva de Cultura. Sistema Integrado de Museus e Memoriais. Catálogo 

do acervo de imaginárias do Museu de Arte Sacra do Pará – MAS/Pará; pesquisa de Myriam 



545  

Produzidos em madeira52, os anjos tocheiros são descritos no Inventário 
da Igreja de São Francisco Xavier da seguinte forma: “2 anjos de 11 palmos de 
alto com suas pianhas de 3 palmos, e meio de alto douradas, os anjos porem 
estofados, de estremoza belleza colocados no presbiterio da capella mor com 
uzo de tocheiros”.53 Sempre que podiam, os jesuítas visaram exaltar a beleza 
das esculturas para chamarem a atenção de todos que os viam. 

É certo que nem todas as obras eram tão destacadas quanto os anjos 
tocheiros. Havia esculturas, produzidas nas oficinas, que foram descritas no 
Inventário de 1760 como peças de pouca expressão artística. Não obstante, 
Serafim Leite aponta a originalidade das obras de talha feitas no Pará dentro 
da produção artística em todo o Brasil colonial. Para o autor, esta unicidade 
estaria diretamente ligada ao isolamento da região e à colaboração dos índios 
no fabrico das peças, dando-lhes inclusive feições do seu cotidiano.54

Em 1998, a inauguração do Museu de Arte Sacra do Pará55 pro-
porcionou a reunião e a exposição permanente de um considerável acervo de 
objetos sacros em Belém. Dentre as peças, encontra-se o par de anjo tocheiros, 
datados da primeira metade do século XVIII, atribuídos às oficinas jesuítas. 
As obras fizeram parte da produção para o embelezamento interior da outrora 
Igreja de São Francisco Xavier56, para a qual artífices indígenas, juntamente 
com o irmão João Xavier Traer, produziram também outras peças de talha, 

Andrade de Ribeiro de Oliveira; colaboração de Fabiano Bastos de Moraes e Renata Maria de 
Almeida Martins Lobato – Belém, 2004, p. 40.

52	 Quase nenhum trabalho analisado faz referência ao tipo de madeira utilizado na confecção dos 
anjos tocheiros, com exceção de Renata Martins que conclui que as esculturas são de madeira 
cedro. Ver MARTINS. Tintas da terra, tintas do reino: arquitetura e arte nas Missões Jesuíticas do 
Grão-Pará (1653-1759), p. 383.

53	 Inventário da Igreja do Colégio do Pará (1760). Archivum Romanum Societatis Iesu (ARSI), 
Roma, cód. Bras. 28, fl. 8r. Ver também MARTINS. Tintas da terra, tintas do reino: arquitetura e 
arte nas Missões Jesuíticas do Grão-Pará (1653-1759), p. 203.

54	 LEITE. História da Companhia de Jesus no Brasil. T. 3, p. 221.
55	 O Museu de Arte Sacra foi inaugurado em 28 de setembro de 1998. Seu acervo é composto 

por imagens e objetos sacros dos séculos XVIII ao XX, formado com peças da própria Igreja 
de Santo Alexandre (originalmente Igreja de São Francisco Xavier), mas também com peças 
provenientes de outras igrejas do Pará e de coleções particulares.

56	 Segundo Myrian Oliveira, com a expulsão dos jesuítas e a posterior transferência do imóvel para 
a Mitra Diocesana, se aboliu o patronato de São Francisco Xavier passando o complexo todo 
a se chamar Santo Alexandre. Ver OLIVEIRA. “A epopeia jesuítica no Amazonas e sua obra 
arquitetônica e escultórica”, p. 78.

“Cara de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte Sacra no antigo...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL546  

como os púlpitos, altares e mobiliário.57 A análise dos anjos tocheiros se faz 
relevante pelo fato de ser um dos produtos escultóricos de grande importância, 
pois trata-se de exemplos de um barroco indígena amazônico de alto valor 
simbólico para a sociedade e a história regionais. 

As peças expostas em uma das salas do Museu de Arte Sacra do Pará, 
destacadas a seguir, têm as dimensões de 14,5 x 46 x 34 cm, apresentam res-
quícios de policromia. Elas são compostas praticamente de um único bloco, 
cada uma delas, e não possuem olhos de vidro. Foram descritas por Myriam 
Oliveira como “as mais curiosas peças da talha indígena da região” e tiveram 
suas características estilísticas assim definidas:

Par de anjos toucheiros da primeira metade do século XVIII, atribuível 
a oficina jesuítica, certamente com mão de obra indígena. A interpreta-
ção deste tema de anjos toucheiros é bastante curiosa, resultando em figu-
ras troncas, com as pernas curtas, braços disformes e curtos, e cartela que 
segura na mão transformou-se em uma voluta que serve de apoio à figura. O 
modelo usado deveria ser uma peça erudita barroca, pois os panejamentos 
se abrem sobre os joelhos, com botas e franjas, a cornucópia transforma-se 
em elemento reto com acabamento em acantos invertidos. Os panejamen-
tos são duros e estilizados. A posição do corpo é no mínimo curiosa, como 
se eles estivessem se encontrando em um muro parapeito. As cabeças largas 
com cabelos em mechas grossas, formam volutas que emolduram o rosto 
e caem cachos enrolados nas costas. O rosto ingênuo de expressão cabo-
cla, nariz reto, olhos grandes, vinco naso-labial, boca pequena e queixo em 
montículo. São as mais curiosas peças da talha indígena da região.58 

57	 COSTA. “O labirinto das memórias da antiga Igreja de Santo Alexandre: símbolos integrados e 
contrastes da dinâmica do patrimônio sacro em Belém do Pará”, p. 39.

58	 PARÁ. Catálogo do acervo de imaginárias do Museu de Arte Sacra do Pará – MAS/Pará, p. 40.



547  

Anjo tocheiro 1, Museu de Arte Sacra do Estado do Pará.

Foto: Raul Lobato, 2020.

Anjo tocheiro 2, Museu de Arte Sacra do Estado do Pará.

Foto: Raul Lobato, 2020.

“Cara de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte Sacra no antigo...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL548  

O par de anjos descritos podem ou não serem os mesmos objetos citados 
na narrativa do padre João Daniel. Ainda não há pesquisas técnicas aprofunda-
das que comprovem serem as mesmas peças relatadas pelo jesuíta. No entanto, 
ao estudá-las por meio dos elementos artísticos que as compõem e em diálogo 
com a literatura que as menciona e analisa, ressaltamos, no contexto de sua 
produção, os traços faciais indígenas e a influência barroca.

Nas esculturas, estão claramente perceptíveis as técnicas e os elemen-
tos barrocos. As linhas estabelecem a impressão de movimentação que tam-
bém se manifesta no posicionamento dos pés, geralmente um mais à frente do 
outro. Trazem o movimento das indumentárias nas obras. Trazem as cores e a 
valorização dos detalhes. Mas também trazem feições próprias, o que permite 
estabelecer um elo entre o(s) escultor(es) e sua(s) vivência(s), expressa aqui 
nos rostos dos anjos. Domingos Sávio de Castro Oliveira nota acerca desse 
aspecto:

Chama a atenção nas peças, assim como em outras produzidas nas oficinas 
do Colégio do Pará, as características impressas nas feições, mais se apro-
ximando dos traços fisionômicos do homem local e diferentes dos talha-
dos nas obras europeias, por exemplo. Tal adaptação, que faz uma conexão 
da fé com a realidade local, aproximando os fiéis de seu mundo, de suas 
referências.59

Esculturas, como as dos anjos tocheiros, foram produzidas com a partici-
pação de aprendizes indígenas e, possivelmente, sob sua autoria no espaço das 
oficinas. A Igreja de São Francisco Xavier, ainda hoje, apresenta figuras angeli-
cais no retábulo e nos púlpitos com traços semelhantes aos dos anjos tocheiros. 
Há ainda outras obras atribuídas às oficinas jesuíticas e, possivelmente, com 
participação de aprendizes e escultores indígenas. 

De fato, pode-se visualizar a flexibilização da repetitiva e superficial cate-
quese, fomentada aos indígenas na produção artística das oficinas. Quando 
percebemos os anjos tocheiros com feições mais largas e arredondadas, os dife-
renciamos dos rostos finos, característicos dos europeus, e os aproximamos 
da fisionomia dos indígenas que os produziram. Não só em suas faces, mas 

59	 OLIVEIRA. Entre Garças, Conchas e Tinturas de Carajuru: história, arquitetura, arte ornamental e 
transculturação no Grão-Pará Setecentista, p. 140.



549  

também as estaturas talhadas na madeira apresentam características peculiares. 
De certa forma, a postura de seus corpos se assemelha muito aos curumins60 
encostados em uma árvore olhando o movimento dos rios ou da mata.

Como base no processo de interação, entre cessão e inserção, se estabe-
leceu, portanto, uma mediação cultural também no campo das artes. Assim, 
como havia uma adaptação, rejeição ou não aplicação de alguns conceitos cató-
licos no processo catequético de índios recém-descidos, na arte isso também 
se fazia presente. Os indígenas e suas produções artísticas traziam fauna, flora, 
gestos e semblantes atípicos aos padrões europeus e mais próximos do seu 
cotidiano e ambiente. É possível que houvesse até certo apreço por parte dos 
jesuítas, como por exemplo o irmão João Xavier Traer, dessas produções carac-
terísticas da região amazônica.

Podemos verificar, nesse sentido, que há cessão de ambas as partes, os 
indígenas que deixam se catequizar e os jesuítas que buscam aproximar, ao 
máximo, a fé católica dos índios, se utilizando e ressignificando não somente 
de termos linguísticos, mas também representações pictóricas ou escultóricas. 
Pode-se então dizer que se criou uma identidade cultural através de códigos 
compartilhados, sendo ela resultado da partilha de elementos importantes 
tanto para índios como para os jesuítas. As missões, portanto, são compreen-
didas como espaços de mediação em que os agentes (missionários e indígenas) 
engendraram processos de produção de novos significados e, também, objetos. 
A dinâmica da mediação mostra, diferente do conceito de aculturação, como 
nas zonas de encontros interculturais a incorporação de determinadas tradi-
ções ocidentais pelos grupos indígenas não significou uma perda cultural, mas 
antes uma ressignificação eficaz que resultou de disputas, tanto no patamar 
simbólico quanto sociopolítico, entre os agentes envolvidos.

Considerações finais

Conforme vimos, com a chegada e o estabelecimento dos jesuítas ao Pará, 
suas atividades nas missões no intuito de catequizar os gentios se deram numa 
complexa dinâmica de adaptações, negociações e rejeições, fazendo surgir códi-
gos compartilhados para que houvesse uma possível interação e transmissão 

60	 Palavra da língua nheengatu que significa meninos. O termo é muito corrente na linguagem 
coloquial na região amazônica.

“Cara de anjo”: traços indígenas em objetos escultóricos do Museu de Arte Sacra no antigo...



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL550  

de aspectos culturais centrais, mediados por ressignificações ou coincidências 
entre os universos simbólicos católico e xamânico. Nesse aspecto, os jesuítas 
utilizaram uma expressão artística, a barroca, que surgiu para barrar a Reforma 
Protestante, a fim de evangelizar “povoando” a imaginação dos fiéis com ima-
gens (escultóricas e pictóricas) e construções expressivas. 

Assim, os indígenas são considerados como estando inseridos na fé cristã 
católica e passam a ser iniciados, por sua vez, no processo de produção artística 
barroca através das oficinas do Colégio de Santo Alexandre. A elas são atribuí-
das a produção dos anjos tocheiros analisados. Anjos esses que são resultado do 
processo de mediação cultural que se deu também na produção artística, não se 
tratando, portanto, de uma imposição rígida na qual o universo barroco tinha 
que se inserir integralmente e sem modificações no universo indígena. Ao con-
trário, alcançou-se um resultado estilístico, que revela a aplicação das técnicas 
ensinadas pelos jesuítas e das formas específicas do barroco, mas que visualiza 
também uma aproximação com vivência cotidiana, pois o indígena escultor dos 
anjos tocheiros atribuiu a eles as suas feições, acercando-se, destarte, dos seres 
celestiais apresentados na catequese.

O Museu de Arte Sacra do Pará possui um considerável acervo de obras 
do estilo barroco, dentre as quais muitas provenientes das oficinas jesuíticas. 
Há vários autores que destacam o trabalho de talha desenvolvido nessas ofi-
cinas, que produziam peças para o embelezamento da Igreja de São Francisco 
Xavier e para as capelas nos aldeamentos, porém grande parte de suas descri-
ções referem-se aos púlpitos, que também se encontram expostos no museu. 
Diante do rico acervo, percebe-se que as pesquisas podem se aprofundar sobre 
outros objetos, visando entender as relações que vão além do aspecto arquite-
tônico e artístico das peças, podendo revelar as mudanças culturais e sociais na 
sociedade regional, na qual os indígenas foram e são agentes criativos e ativos.



AUTORES – BREVE BIOGRAFIA 

Aldrin Moura de Figueiredo

Historiador com doutorado pela UNICAMP. Foi diretor do Centro de 
Memória da Amazônia (2013-2017), é membro do Conselho Editorial do 
Senado Federal, Diretor do Museu do Instituto Histórico e Geográfico do 
Pará e é pesquisador vinculado à Cátedra João Lúcio de Azevedo (Instituto 
Camões e UFPA). Coordena o GP de História Social da Arte (UFPA/CNPq) 
e é professor da Faculdade de História e do Programa de Pós-Graduação em 
História Social da Amazônia da Universidade Federal do Pará.

E-mail: aldrin@ufpa.br

Almir Diniz de Carvalho Júnior

Doutor em história (Unicamp), professor associado do Departamento de 
História e do Programa de Pós-Graduação em História (UFAM). Autor de: A 
Amazônia dos Viajantes – história e ciência (EDUA, 2011), Índios Cristãos – 
Poder, Magia e Religião na Amazônia Colonial (CRV, 2017). Pesquisa sobre: 
história cultural da Amazônia, ocidentalização dos índios, história indígena, 
representações dos índios, história da inquisição, historiografia colonial.

E-mail: almirdcjr@yahoo.com.br 

Décio de Alencar Guzmán

Doutor em História (Sorbonne Université, Paris, França), Mestre em 
História e Civilizações (École des Hautes Études en Sciences Sociales, Paris, 
França), e Mestre em História Social do Trabalho (UNICAMP, Campinas 
(SP), Brasil), Bacharel em História (UFPA, Belém, Brasil), Docente da 
Faculdade de História e do Programa de Pós-Graduação em História Social 
da Amazônia (UFPA, Belém, Brasil) e do Programa de Pós-Graduação em 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL552  

Desenvolvimento Socioambiental (Museu Paraense Emílio Goeldi, Belém, 
Brasil).

E-mail: decioguz@ufpa.br

Ferdinand Almeida de Moura Filho

Doutorando em História Social da Amazônia (Universidade Federal do 
Pará - UFPA). Mestre em História Social (Universidade Federal do Maranhão 
- UFMA). Licenciado em História (Universidade Federal do Piauí - UFPI). 
Membro do grupo de pesquisa População, Família e Migração na Amazônia 
(RUMA - CNPq).

E-mail: ferdinandhistoria@yahoo.com.br

Fernando Arthur de Freitas Neves

Doutor em História (Pontifícia Universidade de São Paulo), Mestre em 
Planejamento do Desenvolvimento (Universidade Federal do Pará, Brasil), 
Licenciado Pleno em História (UFPA, Belém, Brasil), Docente da Faculdade 
de História (UFPA, Belém, Brasil).

E-mail: fafn@ufpa.br

Frederik Luizi Andrade de Matos 

Doutor e Mestre em História Social da Amazônia pela Universidade 
Federal do Pará (UFPA). Docente do Instituto Federal do Pará (IFPA) - 
Campus Parauapebas.

E-mail: frederik.matos@gmail.com

Gabriel de Cassio Pinheiro Prudente

Mestre em História Social da Amazônia (Universidade Federal do Pará), 
Bacharel e Licenciado em História (Universidade Federal do Pará). Professor 
de História na rede privada de educação básica em Belém (Pará).

E-mail: gabrielprudente1@yahoo.com.br



AUTORES – BREVE BIOGRAFIA 553  

Idanise Sant’Ana Azevedo Hamoy

Doutora em Artes (EBA/UFMG-2017), Mestre em Artes (PPGARTES/
UFPA-2012), Especialista em Semiótica e Artes Visuais (UFPA-2005), gra-
duada em Arquitetura (UFPA-1988), licenciada em Educação Artística/Artes 
Plásticas (ICA/UFPA-2007). Professora Adjunta da Universidade Federal do 
Pará (FAV/ICA), vinculada ao curso de Museologia e integrante do corpo 
docente permanente do Programa de Pós-Graduação em Patrimônio Cultural 
(ITEC/PPGPATRI/UFPA) 

E-mail: idanise@ufpa.br

Isis de Melo Molinari Antunes

Doutora em Artes (Escola de Belas Artes – UFMG). Mestra em Artes 
(Prog. de Pós-Grad. em Artes - ICA – UFPA). Especialista em Semiótica e 
Artes Visuais (ICA – UFPA). Bacharela em Design de Produto (IESAM).   
Licenciada em Ed. Artística (Fac. de Belas Artes de SP). Atua como coord.ª e 
docente do Curso Sup. de Tecnologia em Prod. Multimídia (UFPA).  Participa 
como 2ª Tesoureira da Diretoria do CEIB (Centro de Estudos da Imaginária 
Brasileira).

E-mail: isismolinari@ufpa.br   

João Antônio Fonseca Lacerda Lima

Professor substituto da Escola de Aplicação da Universidade Federal do 
Pará (EA-UFPA). Doutor e Mestre em História Social pela Universidade 
Federal do Pará (UFPA). Licenciado e Bacharel em História pela UFPA. 
Realizou estágio Doutorado-Sanduíche no Centro de História da Faculdade 
de Letras da Universidade de Lisboa (FLUL, Portugal), onde esteve agre-
gado como investigador visitante. É membro do Grupo de Pesquisa População 
Família e Migração na Amazônia (UFPA/CNPq). Organizou junto com 
Raimundo Neves Neto o livro Colonização e Ultramar: a Amazônia colonial 
e o mundo atlântico português. Séculos XVII e XVIII  (Editora Cabana, 2021). 
Suas áreas de interesse são: História do Brasil, História da Amazônia colonial, 
História da Igreja, História da Família, História das Religiões e Inquisição. 

E-mail: joaolima@ufpa.br 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL554  

Karl Heinz Arenz 

Doutorado em História Moderna e Contemporânea pela Universidade 
Paris-Sorbonne, França, convalidado pela Universidade Estadual de Campinas 
(UNICAMP), São Paulo. Sua tese analisa a atuação da Companhia de Jesus na 
Amazônia Portuguesa na segunda metade do século XVII. Desde 2009, é pro-
fessor efetivo da Universidade Federal do Pará (UFPA), em Belém, atuando na 
Faculdade de História e no Programa de Pós-Graduação em História Social 
da Amazônia. O foco de suas pesquisas é a Amazônia Colonial (séculos XVII 
e XVIII). Seus projetos de pesquisa mais recentes enfocaram a vida cotidiana 
nos aldeamentos jesuíticos na Amazônia Colonial. É coeditor de um dicioná-
rio colonial da Língua Geral Amazônica.

E-mail: karlarenz@ufpa.br 

Leila Alves de Carvalho

Doutoranda em História Social da Amazônia pela Universidade Federal 
do Pará (UFPA), bolsista CAPES, professora/colaboradora do PARFOR/
UFPA, membro do grupo de pesquisa HÍNDIA/UFPA, membro do grupo de 
pesquisa AMAZÔNIA COLONIAL. Autora de Os Cadernos do Promotor: 
as ações do Tribunal do Santo Ofício no Maranhão e Grão-Pará (1640-1750) 
e de artigos sobre a Inquisição na Amazônia. Atualmente, desenvolve pesquisa 
sobre o reinado de D. Pedro II, suas relações com o Santo Ofício e sua ação na 
Amazônia portuguesa em meados do século XVII.

E-mail: leilaalves1970@msn.com

Marcus Vinicius Reis

Professor Adjunto na Faculdade de História da Universidade Federal 
do Sul e Sudeste do Pará/Unifesspa, além de integrar o Programa de Pós-
Graduação em História dessa instituição. Doutor em História pelo Programa de 
Pós-Graduação em História da Universidade Federal de Minas Gerais. Possui 
Mestrado pelo Programa de Pós-Graduação em História Social da Universidade 
do Estado do Rio de Janeiro (UERJ/FFP). Possui Graduação (Licenciatura e 
Bacharelado) em História pela Universidade Federal de Viçosa (2011). 

E-mail: marcus.reis@unifesspa.edu.br



AUTORES – BREVE BIOGRAFIA 555  

Marília Cunha Imbiriba dos Santos 

Professora da Educação Básica, doutora na especialidade de História 
dos Descobrimentos e da Expansão Portuguesa - Universidade de Lisboa. 
Apresentou uma série de comunicações em congressos científicos no Brasil e 
no exterior (no Centro de Estudos da População, Economia e sociedade Porto, 
Portugal; e na Universidade de Lisboa em Lisboa, Portugal). Investigadora 
Associada ao Centro de História Universidade de Lisboa (CH-FLUL); mem-
bro do Grupo de Investigação Dinâmicas Imperiais / Building and Connecting 
Empires; membro do grupo de pesquisa População, Família e Migração na 
Amazônia (CNPq). Autora de artigos e capítulos de livros publicados em 
revistas e livros especializados em História, dentre os quais destacam-se: 
Mobilidade social no Grão-Pará e Maranhão: na trajetória de vida e no uso 
serial das habilitações do Santo Ofício; Inquisição e imigração: a trajetória 
de Familiares do Santo Ofício no Grão-Pará e Maranhão e na Capitania do 
Ceará (século XVIII). Tem experiência em História, trabalhando principal-
mente com os temas: Elites, Mobilidade social, Família, migração portuguesa 
e Familiares do Santo Ofício. Atualmente dedica-se ao estudo das elites no 
Grão-Pará setecentista.

E-mail: marilia.imbiriba@gmail.com 

Michelle Rose Menezes Barros de Queiroz

Doutoranda em História pela Universidade Federal do Pará (UFPA), pos-
sui mestrado e graduação em História pela UFPA. Atuou como Educadora de 
Museus e Coordenadora de Documentação e Pesquisa do Sistema Integrado de 
Museus e Memoriais da Secretaria de Cultura do Estado. Tem experiência na 
área de Educação Superior e Educação Básica. Atualmente, é professora efetiva 
da Escola de Aplicação da UFPA. Tem atuado nas áreas de Educação, Museus e 
História, com pesquisas sobre Filippe Patroni e o Pará no século XIX.

E-mail: michellermbq@ufpa.br 

Pedrina Nunes Araújo

Professora da Universidade Estadual do Piauí - UESPI, possui graduação 
em Licenciatura em História pela Universidade Estadual do Piauí – UESPI, 



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL556  

mestre em História do Brasil pela Universidade Federal do Piauí – UFPI. 
Atualmente está cursando o doutorado em História e Conexões Atlânticas: 
culturas e poderes  pela Universidade Federal do Maranhão - UFMA.   
Realiza pesquisas sobre o Piauí colonial, história da Igreja Católica colonial e 
religiosidade. 

E-mail: pedrinanunes@gmail.com 

Pollyanna Gouveia Mendonça Muniz

Professora Associada II na Universidade Federal do Maranhão - UFMA 
e professora do corpo permanente do Programa de Pós-Graduação em História 
- PPGHIS-UFMA. Possui Graduação em História pela Universidade Federal 
do Maranhão (2004), Mestrado (2007) e Doutorado (2011) em História pela 
Universidade Federal Fluminense (UFF) e Pós-Doutorado na Universidade 
de Coimbra (2019-2020). Publicou em 2017 o livro autoral “Réus de Batina: 
Justiça Eclesiástica e clero secular no bispado do Maranhão colonial”, com finan-
ciamento da FAPEMA através do Edital Apub. Possui ainda 4 livros orga-
nizados: “Inquisição e Justiça Eclesiástica”, (de 2013, com Yllan de Mattos); 
“Edificar e transgredir: clero, religiosidade e inquisição no espaço ibero-americano 
(séculos XVI-XIX)”, de 2016, organizado juntamente com Yllan de Mattos, 
Angelo Assis e Aldair Rodrigues;“Um historiador por seus pares: trajetórias de 
Ronaldo Vainfas” (de 2017, organizado em conjunto com Angelo Assis e Yllan 
de Mattos) e recentemente, “Estruturas e vivências na modernidade: Sefarditas, 
intelectuais, religiosos e Inquisição”, editado em Lisboa em 2020, organizado jun-
tamente com Yllan de Mattos, Angelo Assis e Susana Mateus. Atualmente é 
pesquisadora do projeto internacional ReligionAJE - Religion, ecclesiastical 
administration and justice in the Portuguese Seaborn Empire (1514-1750) - 
financiado pela União Européia via Fundação da Ciência e Tecnologia - FCT, 
Portugal, cuja coordenação é de José Pedro Paiva.

E-mail: pollyannagm@yahoo.com.br  

Raimundo Moreira das Neves Neto

Doutor em História pela UFPA e Professor do IFPA. Entre suas obras 
destacam-se: Um patrimônio em Contendas: os  Bens Jesuíticos e a Magna 
Questão dos Dízimos no Estado do Maranhão e Grão-Pará. 1650-1750  (Paco 
Editorial, 2013);  Em aumento de Minha Fazenda e do bem desses Vassalos: A 



AUTORES – BREVE BIOGRAFIA 557  

Coroa, a Fazenda Real e os Contratadores na Amazônia Colonial. Séculos XVII 
e XVIII (Paco Editorial, 2019) e Colonização e Ultramar: a Amazônia colonial 
e o mundo atlântico português. Séculos XVII e XVIII   - Editora Cabana, 2021. 
Coletânea organizada em coautoria com o João Antônio Lima.

E-mail: rmnetohistoria@yahoo.com.br

Raul Castilho Lobato

Graduação em Licenciatura em História pela Universidade Federal do 
Pará - UFPA (2021). 

E-mail: raulclobato@hotmail.com 

Roberta Lobão Carvalho 

Formada em História Licenciatura plena pela Universidade Estadual do 
Maranhão - UEMA, possui mestrado em História Social pela Universidade 
Federal Fluminense – UFF e doutorado em História Social da Amazônia pela 
Universidade Federal do Pará – UFPA. Atualmente é professora de História 
pelo Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Maranhão – 
IFMA, campus Santa Inês.

E-mail: roberta.carvalho@ifma.edu.br 

Roberta Sauaia Martins

Professora de História na educação básica do Estado do Pará 
(SEDUC-PA) e doutoranda em História Social da Amazônia (PPHIST- 
UFPA). Defendeu no mesmo programa a dissertação de mestrado intitulada 
“Do Sarampão as perniciozissimas bexigas”: Epidemias no Grão-Pará sete-
centista (1748-1800)”. É integrante do Grupo de Pesquisa “História Indígena 
e do Indigenismo na Amazônia” (UFPA/ CNPq). Suas áreas de pesquisa são: 
História da Amazônia, História Colonial, História da Saúde e das Doenças.  

E-mail: robertasauaia@gmail.com 

Roberto Zahluth de Carvalho Junior

Graduado em História e mestre em História Social pela Universidade 
Federal do Pará. Doutor em História Social pela Universidade Federal da 
Bahia. Professor ligado à Secretaria de Educação do Estado da Bahia. 

E-mail: rzahluth@gmail.com



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZÔNIA COLONIAL558  

Sarah dos Santos Araújo 

Mestra em História Social e doutoranda (Bolsa Capes) pela Universidade 
Federal do Amazonas bolsa. Docente do ensino básico da Secretaria de Estado 
de Educação e Qualidade de Ensino do Amazonas – SEDUC/AM e parte do 
quadro de professores colaboradores do curso de graduação em História da 
UNINORTE. Áreas de interesse de pesquisa: História Moderna, Inquisição 
Portuguesa, História do Brasil Colonial e História da Amazônia. 

E-mail: araujosarahsantos@gmail.com 

Silvio Ferreira Rodrigues

Historiador com doutorado pela UFPA e intercâmbio de Pesquisa na 
Universidade de Roma - La Sapienza. Realiza investigações nos campos da 
história social da medicina e da arte; religião e cultura na Amazônia e his-
tória intelectual e ensino de história. Recebeu o prêmio de melhor ensaio da 
Fundação Cultural do Pará em 2017, integra o GP de História Social da Arte 
(UFPA/CNPq), atuando ainda como professor da Escola de Aplicação da 
Universidade Federal do Pará.

E-mail: silviofr@ufpa.br

Vinícius Zúniga Melo

Graduação e Mestrado em História pela Universidade Federal do Pará. 
Professor efetivo do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Pará. 

E-mail: vinicius.zuniga@hotmail.com 

Wania Alexandrino Viana

Doutora em História Social da Amazônia pelo Programa de Pós-
graduação em História da Universidade Federal do Pará (UFPA). Docente no 
curso de Licenciatura em História da Universidade Federal do Oeste do Pará 
(UFOPA). 

E-mail: wania.viana@ufopa.edu.br 


