IGREJA E RELIGIOSIDADE
NA AMAZONIA COLONIAL

L
b

EDITORIAL




Comissao Cientifica:

Casimira Grandi (Universita di Trento — Itélia)

Chantal Cramoussel ( Universidad de Guadalajara — México)
Jodo dos Santos Ramalho Cosme (Universidade de Lisboa — Portugal)
Mark Harris (University of Saint Andrews — Escécia)

José Luis Ruiz-Peinado Alonso (Universitat de Barcelona — Espanha)
Oscar de la Torre (University of North Carolina — Estados Unidos)
Maria Luiza Ugarte (Universidade Federal do Amazonas)

Luis Eduardo Aragén Vaca (Universidade Federal do Pard)
Rosa Elizabeth Acevedo Marin (Universidade Federal do Par4)
Erico Silva Alves Muniz (Universidade Federal do Par4)
Clarice Nascimento de Melo (Universidade Federal do Par4)
Ligia Terezinha Lopes Simonian (Universidade Federal do Pard)



JOAO ANTONIO FONSECA LACERDA LIMA
KARL HEINZ ARENZ
ORGANIZADORES

IGREJA E RELIGIOSIDADE
NA AMAZONIA COLONIAL

L

EDITORIAL

2021



Copyright © 2021 Os autores
1?2 Edigao

Direcao editorial: José Roberto Marinho

Revisao: Paula Santos
Capa: Fabricio Ribeiro
Projeto grafico e diagramacao: Fabricio Ribeiro

Edicao revisada segundo o Novo Acordo Ortografico da Lingua Portuguesa

Dados Internacionais de Catalogacao na publicagao (CIP)
(Camara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Igreja e religiosidade na Amazdnia colonial / organizacao Karl Heinz Arenz, Jodo Antonio
Fonseca Lacerda Lima. - Sao Paulo: Livraria da Fisica, 2021. - (Florestas ; 1)

ISBN 978-65-5563-151-7

1. Amazénia - Coloniza¢do 2. Histéria do Brasil 3. Igreja Catdlica - Amazonia I. Arenz, Karl Heinz.
II. Lima, Jodo Ant6nio Fonseca Lacerda. IIl. Série.

21-85537 CDD-981.021

indices para catélogo sistematico:
1. Colonizacao: Brasil: Histéria 981.021

Aline Graziele Benitez - Bibliotecaria - CRB-1/3129

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte desta obra poderéa ser reproduzida
sejam quais forem os meios empregados sem a permissao da Editora.
Aos infratores aplicam-se as san¢oes previstas nos artigos 102, 104, 106 e 107
da Lei N° 9.610, de 19 de fevereiro de 1998

LF
~.

Editora Livraria da Fisica
www.livrariadafisica.com.br



riado em 2004, o Programa de Pés-Graduagio em Histéria Social

(PPHIST), vinculado ao Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas

(IFCH) da Universidade Federal do Para (UFPA), tem construidos estu-
dos sobre a Amazoénia invariavelmente alinhados as tendéncias historiograficas
nacionais e internacionais. Com um diversificado perfil do corpo docente, que
também se observa nas linhas de investigacdo, o programa tem se tornado
um espago importante de contribui¢do e renovagio historiogrifica com pro-
dugio significativa em que se inserem Dissertagdes de Mestrado e Teses de
Doutorado, relevantes nas suas tematicas e na articulagio que estabelecem com
os novos enfoques historiograficos.

A percep¢ido mais ampla da Amazonia de florestas e cortadas por muitos
cursos d’dgua que tornam a terra umida e colabora na sua fertiliza¢io, mas que
também permitem os deslocamentos e comunicagdes, exige um exercicio de
investigag¢do e uma perspectiva de andlise que valorize as experiéncias vividas
nesta vasta regiao e as multiplas conexdes, fluxos e compulsdes internas e exter-
nas, historicamente construidas. O caleidoscépio movimento das populagoes
e a forgas das instituicdes deram lugar a projegdes de dramas e experiéncias
sociais diversas e de complexidade em relevo, o que tem imprimido ao pro-
grama um cardter inovador e renovador, com novas, instigantes e necessarias
abordagens.

Os livros que aqui apresentamos, neste ano de 2021, em que o programa
completou 10 anos de criagdo do doutorado e 17 anos de existéncia, fazem
parte da Colecdo Floresta, vinculada ao IFCH, e sdo resultados dos trabalhos
de professores e egressos do PPHIST. Revelam um promissor momento da
pesquisa histérica na Amazonia abordando temas e temporalidades variadas
que oferecem, como observaremos, novos aportes e novas interpretagdes sobre
a Amazdnia.

Um dos iniciais objetivos comuns destes livros, é o de mostrar as varie-
dade e complexidades do espago amazonico, seu passado histérico e os fatores
condicionantes que se tem mantido vigente em sua atualidade, assim como as
relagdes produzidas com a introdugio de novos enfoques de estudos. Assim,
se foi perfilado um espectro de temas relacionados com questdes espaciais,



identitdrias e de poder. Experiéncias comuns, valores partilhados e sentimentos
de pertencimentos foram observados em ambientes condicionantes por rela-
¢oes de poder e medidos por espagos forjados na luta e dentro das praticas que
o configuram e o reproduz. A Amazénia se revela nestes estudos como espago
modelar em que os agentes que o operam socialmente, constroem percepgoes,
representagdes e estratégias de intervencdo em diferentes temporalidades.

Tais trabalhos de pesquisa, sem duvida, constituem contribui¢des ori-
ginais e, sobretudo, desnaturalizadoras como se propdem ser os estudos que
assumem, como coeréncia e autenticidade, a relagdo com o passado e deman-
das presente, tendo como eixo central de didlogo, a histéria social em con-
texto amazonico e suas conexdes. Os trabalhos reunidos propiciam aos leitores,
ademais, um proficuo exercicio de critica historiografica, métodos e analises
documentais. Como apontado, percorrem searas das mais diversas, adensando
as riquezas de suas contribui¢des, quanto 4 andlise de estratégias para enfrentar
variadas formas de controle, pensar as a¢des de domesticagio e dominagtes
estabelecidas por agentes e agéncias oficiais, assim como revelar préticas de
resisténcias, lutas e enfrentamentos.

Os textos expressam, simultaneamente, pesquisas em andamento e outras
ja concluidas. Tematicas, temporalidades e enfoques plurais que apenas um
programa consolidado poderia construir. Diante de tantas e inovadoras contri-
bui¢des, a intengdo é que o leitor estabelega um exercicio de escolha mais con-
sentineo a seus interesses e afinidades, estando certo de que encontrara nestas
coletineas um conjunto de leituras, instigantes, necessdrias e provocativas.

Aproveitamos para registrar os nossos cumprimentos e agradecimentos
a CAPES pelo apoio financeiro para publica¢do, o que expressa o compro-
misso com o desenvolvimento da pesquisa e a formagio superior no Brasil e na
Amazoénia. Estendemos os cumprimentos ao Programa de Pés-Graduagio em
Histéria Social, ao Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas e a Universidade
Federal do Paré pelo apoio institucional e envolvimento dos seus professores e
técnicos na construgio destas importantes obras bibliograficas.

Um bom exercicio de leitura ¢ o que inicialmente desejamos.

Fernando Arthur de Freitas Neves
Diretor do IFCH

Francivaldo Alves Nunes

Coordenador do PPHIST



PREFACIO ... s e s ves s s e s s s e s s esseerenens
APRESENTACGAO ..o

PARTE 1: A¢ao dos religiosos missionarios

A urbanizagio dos carmelitas ‘capatuyma no Rio Negro

(568, XVIT-XVIIT) ..ot
Décio de Alencar Guzmdn (UFPA)

Pela propagacio da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no

provimento e controle social das tropas militares na capitania do Pard

(primeira metade do século XVIII) ....cccoooviiiiiiiininiiiiiiiccceecccne
Wania Alexandrino (UFOPA)

“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos

da Piedade na Amazonia colonial (1693-1759) ...ccoveeiiiceiieeieeieeeeeeeeeeeene
Frederik Matos (IFPA)

Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e
XVIII): politica linguistica e mediagdo cultural.........cceeiviveereuccninnrecccnnn.
Gabriel Prudente (UFPA)

Uma religido que nio ¢ de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e 0s
dizimos na Amazoénia colonial (séculos XVII e XVIII)...cccooviiiviiioeiiieeene
Raimundo Neves (IFPA)

“As terribilidades jesuiticas” uma andlise documental do discurso
antijesuitico amazonico (Séc. XVIII) ....ccccovrmeeirinnnieiiinineiccceeeeeeenene
Roberta Lobio (IFMA)

“Suas imaginag¢des sdo as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades

antoninos no Estado do Grio-Pard e Maranhio (1751-1770)......ccccouveunen...
Roberto Zahluth (SEDUC/BA)



PARTE 2: A¢ao episcopal e clero secular

A confissio d’aquém e d’além mar - O sacramento da confissio no Reino e
10 Ultramar — SECULO X VL. .t e e e e e e e e eeeas
Sarah Araujo (UFAM/UNINORTE/SEDUC/AM)

Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigdrios nas

povoagdes de indios (1757-1798) c....covvueireueninieineiriecereeseeeeeeceeee s
Vinicius Zuniga (IFFPA)

Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢io ordindria no século XVII.........
Pollyanna Muniz (UFMA)

Entre Lisboa e o Bispado do Maranhio e Grao-Para: a a¢io inquisitorial
durante o reinado de D. Pedro IL........ccccoiiiiiiiiiiiiniiiceenececcne
Leila Alves (UFPA)

As agruras do bispo do Grio-Pari entre tantas tensdes no alvorecer do
Lo TR0 T el 6 1o L PP
Fernando Arthur Neves (UFPA)

PARTE 3: Disciplinamento religioso no espago amazénico

Feiticeiros, Cristdos e Indigenas: Préticas religiosas e mesticagens culturais
na Amazonia Colonial ..........ccccciiiiiiiiiies
Almir Diniz (UFAM)

A dinadmica do império portugués a luz da administragio espiritual de D.
Francisco de Sio Tiago: o caso das visitas pastorais ..........ccceeeeevevevecrueneuenene.

Ferdinand Almeida (UFPA)
Pedrina Nunes (UESPI)

Identidades de género, priticas mégico-religiosas e Inquisi¢io na Amazonia
COlonIAL (1763-1773) ettt
Marcus Reis (UNIFESSPA)

Casamento e familiatura do Santo Oficio na Amazonia Colonial..................
Marilia Imbiriba (CH-FLUL-UL)



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da
p
Inquisi¢do na Amazonia colonial ........ccoevueiviriciinieiniiireeeeeeeeereeeeeneees
Jodo Anténio Lima (EA-UFPA)

“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuagio dos clérigos em tempos
epidémicos no Grio-Pari setecentista (1748-1776)....c.cceererneerccenenenuenenc.
Roberta Sauaia (SEDUC/PA)

PARTE 4: Arte e Arquitetura religiosa

Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista.....................

Silvio Rodrigues (EA-UFPA)
Aldrin Figueiredo (UFPA)

Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século

Idanise Azevedo Hamoy (UFPA)

Reconstituigio visual dos programas iconogréficos dos espagos sagrados da
Igreja de Sdo Francisco Xavier — Belém, Pard (1760) ....ccccccevveerncenccnnnnene.
Isis Molinari (UFPA)

“Caras de anjo” tragos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte
Sacra no antigo Colégio de Santo Alexandre em Belém .......ccoeevncinccnnnn

Karl Arenz (UFPA)
Michelle Barros (EA-UFPA)
Raul Lobato (UFPA)






ualquer abordagem histérica sobre a Amazoénia lusitana no periodo

colonial deve considerar, a0 menos, quatro aspectos importantes: a sin-

gularidade geogrifica, a diversidade bioecoldgica e étnica, a dimensio
contifental e o processo de colonizagio, com suas rupturas e continuidades,
inaugurado com a chegada dos europeus, no século XVI.

A conquista do forte de Saint-Louis (“Sao Luis”) aos franceses de Daniel
de La Touche pela tropa portuguesa da Capitania de Pernambuco, comandada
por Alexandre de Moura, em 1615, e a fundagio da vila de Belém, em 1616,
marcou o inicio da presenca permanente lusitana que teve como eixo orienta-
dor o rio Amazonas. Essa longa planicie fluvial, com certa de trés mil quilome-
tros de extensdo, passou a ser territério explorado e ocupado por colonizadores
lusitanos (colonos agorianos chegaram em 1620), iniciando um processo de
ocupagio territorial que provocou a dilatagdo da linha diviséria estabelecida
pelo Tratado de Tordesilhas (1494), provavelmente até chegar a confluéncia
dos rios Napo e Aguarico (hoje em terras equatorianas).

A relativa facilidade de locomogio com que os exploradores portugueses
se deslocavam pelos rios da bacia amazdnica era, sem duvida alguma, um fator
que lhes favorecia na posse e na exploragio das riquezas da floresta, e que con-
trastava com as dificuldades enfrentadas pelas exploragées espanholas para, em
sentido inverso, chegarem a planicie amazonica. Esse fica ainda maior quando
se considera a grande dificuldade em atravessar a cadeia montanhosa da cordi-
lheira andina, com o seu relevo acidentado e com rios pouco navegéveis, além
dos efeitos da abrupta mudanga climdtica que espanhdéis sofriam ao passar do
clima de alta cota de montanha para um outro, quente e umido, da floresta
tropical.

Desde cedo, estabeleceram-se conflitos entre portugueses e espanhdis,
exploradores em busca de riquezas e cagadores de escravos, especialmente
na regido em que o rio Amazonas do alto Solimées e seus afluentes, a par-

tir de onde o missiondrio e cartégrafo jesuita checo Samuel Fernandes Fritz



12

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

(1654-1725) projetava estender as missdes de Maynas, também para conter o
avango portugués.

Todavia, de Gurupi, em outubro de 1637, Pedro Teixeira j tinha coman-
dado uma expedigio de exploragio do rio Amazonas que, subindo pelos rios
Amazonas e Negro, alcangara a cidade de Quito (1638). Na volta, na confluén-
cia com o Rio Aguarico, fundara o povoado de Francisca para marcar o limite
entre as duas coroas. Era a forma como as duas coroas reivindicavam a posse
sobre os territérios disputados.

Com efeito, na primeira metade do século XVIII, missionarios jesuitas
espanhéis foram obrigados a se retirarem da regido, que passou a ser ocupada
por carmelitas portugueses. O status quo entre as duas coroas na América colo-
nial s6 foi definitivamente alcan¢ado com os tratados de Madri (1750) e de
Santo Idelfonso (1777), confirmando a posse de Portugal sobre as terras que
chegavam até o rio Javari.

Em meio a essas disputas estavam os originais ocupantes da Amazonia,
os indios. Estas nio aconteciam em um territério desabitado. Pelo contririo,
o ponto central do processo colonizador girava ao redor dos conflitos entre os
colonos de ambas as coroas com os ocupantes originais da floresta amazonica.

Os relatérios das autoridades governamentais e eclesidsticas do periodo
colonial, bem como as variadas rela¢des dos missiondrios, especialmente as
cartas dos missiondrios jesuitas, testemunham, de diferentes modos, a presenga
das populagées indigenas, entdo muito numerosas, que habitavam e circulavam
as margens dos rios da bacia do Amazonas. Situa¢io que mudaria rapidamente
a medida que o encontro com o colonizador se estabelecia. Por contato direto
ou indireto, a consequéncia imediata foi tanto a drastica altera¢do no modo de
vida dos indios quanto a significativa redugdo do nimero dos individuos e, até
mesmo, de inteiras populagdes nativas.

Em determinadas regides, mesmo sem uma presen¢a permanente e con-
tinua, as doengas transmitidas, os vérios surtos de variola, as bandeiras de apri-
sionamento de escravos, o servico compulsério de méao de obra para colonos e
governo, as guerras defensivas e o préprio processo de “civilizagdo” no seu con-
junto provocaram a desestruturagdo e a redugdo populacional destes habitantes

originais da regiio amazonica.



Prefacio

Em meados do século XVIII, as populagdes que habitavam as margens
do Amazonas e seus afluentes ou estavam em vias de extingdo ou viviam no
sistema de aldeamento régio ou missional. Muitos daqueles que conseguiram
escapar do trabalho compulsério imposto pelo sistema colonial ibérico refugia-
ram-se nas florestas mais densas, longe do alcance de colonos e missiondrios.

Dada a escassez de mio de obra para a lavoura dos colonos ou para as
construgdes e para os deslocamentos como remeiros das autoridades, os indi-
genas comecaram a ser “descidos” dos matos e a viverem nos aldeamentos, sob
a direcdo temporal e espiritual dos missiondrios, o que provocou uma recom-
posicdo étnica e cultural na regido.

Por meio das expedigdes de coleta de produtos exéticos, como o cacau,
ou da caga de tartarugas, para abastecer as vilas com 6leo, ou ainda, pelas varias
tropas de resgates, que visavam abastecer o mercado de escravos para o tra-
balho nas lavouras dos colonos, o contato direto e indireto com os colonos
lusitanos provocou o abandono dos indigenas dos seus tradicionais espagos
onde viviam, cagavam e coletavam, inclusive daquelas regiées onde sequer os
colonos tinham ainda chegado.

De fato, a pesca, a lavoura e a coleta dos produtos como o cacau, o cravo,
a quina, a salsaparrilha, entre outros, eram mantidos quase que exclusivamente
com a exploragio compulséria da forca de trabalho indigena ao longo de todo
o periodo colonial.

Os contrastes preexistentes ao periodo colonial, entre os diferentes povos
amazodnicos, foram explorados pelas autoridades portuguesas com as aliangas
estabelecidas também com o fim de capturar prisioneiros de guerra para ali-
mentar o insacidvel fluxo de demanda por for¢a de trabalho exigido pelo mer-
cado escravista.

Embora a legislagio portuguesa fosse clara em garantir a liberdade aos
indios que pactuassem o tratado de submissdo e vassalagem com o monarca
lusitano, incluindo a conversdo ao cristianismo, ainda assim, havia a possibi-
lidade de contornar a legislagdo. Se os indios prisioneiros de seus inimigos
fossem “resgatados” pelas tropas de “resgate”, poderiam ser empregados em
trabalhos compulsérios, que pouco ou nada diferiam daquele dos escravos.
Ja quanto aos indios que resistissem ao processo de colonizagio portugués e



14

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

fossem inimigos dos aliados do monarca, ao serem capturados, podiam ser
escravizados, desde que fossem presa de uma guerra defensiva, a “guerra justa”.

Todavia, eram sempre os agentes coloniais envolvidos aqueles que, de
fato, determinavam quando o ato de captura do indigena inimigo era conside-
rado como fruto de um “resgate” ou de uma “guerra justa”, o que dava margem
para uma interpretagio da legislagdo segundo as conveniéncias do momento;
na prética, era uma forma de continuar abastecendo legalmente o mercado de
escravos ou de méo de obra semisservil.

Foi com o uso de diferentes graus de violéncia que o indigena foi incor-
porado a sociedade colonial portuguesa; desde aquela fisica, como a escravidao
forgada, passando pela guerra, quanto aquela de submissdo, como as cliusulas
do tratados estabelecidos entre os diferentes povos indigenas e as autoridades
portuguesas que obrigavam os indigenas aliados a participarem das expedigoes
de conquistas portuguesas, ou, ainda, por meio de uma pritica de conversio,
muitas vezes for¢ada ao cristianismo, praticada por algumas congregagdes
religiosas.

Desde o século XVI, as congregagoes religiosas acompanhavam a expan-
sdo colonial na regido amazonica. Agostinhos, carmelitas, merceddrios, fran-
ciscanos, jesuitas e dominicanos atuaram na regido, juntamente com o clero
secular.

Os primeiros religiosos a se estabelecerem na regido amazonica lusitana
foram os franciscanos franceses que acompanharam a fundagio de Sao Luis.
Sempre em territério da coroa portuguesa, as missoes dirigidas por francisca-
nos e jesuitas disputaram territério e povos indigenas, mas as fundagdes jesui-
ticas se destacaram principalmente ao longo do rio Amazonas e seus afluentes
até a expulsido pombalina em 1759.

Num contexto de reformas econdmicas, sociais e politicas promovidas
pelo ministro Sebastido José de Carvalho e Melo, em nome do rei portugués
D. José I, foi promulgado em 1755 o Diretério das Missdes. Extinguia-se a
administragdo temporal dos religiosos sobre os indigenas aldeados e as missdes
sdo transformadas em paréquias sob o controle da hierarquia diocesana. As
missdes foram refundadas e erigidas como vilas e freguesias, sob comando das
autoridades civis, incorporando as populagdes indigenas aldeadas a sociedade

colonial portuguesa a partir da reorganiza¢io do modo de vida dos indios nos



Prefacio

padrdes civilizatérios portugueses. O indio passava a ser um saidito com todos
os direitos e deveres dos suditos europeus da coroa portuguesa e, portanto,
eram incorporados também ao sistema econdomico de compra e venda de bens
e produtos. Buscava-se criar um circulo virtuoso do comércio em terras ama-
zbnicas, no qual o indigena passava a ser um produtor e consumidor, compra-
dor e vendedor como qualquer outro colono luso-brasileiro.

Como podemos imaginar, escrever sobre a atuagio da Igreja catdlica e
a religiosidade na Amazonia colonial, considerando como pano de fundo as
reflex6es ponderadas anteriormente, nio ¢ tarefa ficil.

Nos ultimos decénios, a bibliografia sobre a Amazdnia colonial cresceu
de forma exponencial, fruto do maior acesso as fontes documentais e a trans-
disciplinaridade das pesquisas desenvolvidas.

Sob a dire¢io de Karl Heinz Arenz e Jodo Antdénio Fonseca Lacerda
Lima, reconhecidos pesquisadores pela competéncia de suas pesquisas, os tra-
balhos reunidos neste volume buscam responder a alguns dos mais interes-
santes aspectos da presenca da Igreja e da religiosidade na Amazonia. Pela
abrangéncia das fontes consultadas, representam um significativo avango nas
pesquisas historiograficas sobre a Amazonia colonial.

Ao folhear as piginas que compdem esta coletinea, o leitor serd con-
frontado com os resultados de pesquisas realizadas a partir de diferentes abor-
dagens e metodologias, mas que tém como eixo comum a ag¢do do clero, dos
missiondrios e das autoridades envolvidas no processo de evangelizagdo colo-
nial e a religiosidade na Amazonia.

Os trabalhos aqui apresentados podem ser divididos a partir de quatro
eixos temdticos fundamentais: o que trata sobre a agdo dos missiondrios reli-
giosos; aquele do clero diocesano; a agio da Inquisi¢do no espago amazonico e,
finalmente, o da arte e arquitetura.

O primeiro eixo trata da agdo dos religiosos missiondrios. Nele, Décio
Guzman se detém na dindmica das fundac¢des das aldeias missiondrias dos
frades portugueses carmelitas descal¢os na regido do Rio Negro a partir de
1695. Ja Wania Alexandrino busca compreender a propagacio da fé no movi-
mento de controle social das tropas militares na capitania do Pard. Frederik
Matos apresenta o trabalho de missionagio dos Capuchos da Piedade no Vale

Amazonico, abordando o cotidiano das missoes, seus agentes e suas relagdes.



16 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Gabriel Prudente, por seu lado, analisa a politica linguistica jesuitica por meio
do uso da Lingua Geral e a mediagdo cultural. Raimundo Neves descortina a
relagdo conflituosa entre jesuitas e os contratadores das rendas reais no Estado
do Maranhio e Grio-Para durante os séculos XVII e XVIII. Roberta Lobao faz
uma andlise da estrutura e do discurso do corpus documental conhecido como
Terribilidades Jesuiticas como parte da propaganda antijesuitica. Finalmente,
Roberto Zahluth analisa a reestruturagdo dos frades de Santo Antonio, ocor-
rida com as reformas administrativas implantadas na colonia pelo governador
Mendonga Furtado, na década de 1750, e que alteraram o papel missionario
no espago colonial.

A agdo episcopal e do clero secular é o tema do segundo eixo. Aqui, Sarah
Aratjo examina os manuais de confissoes utilizados pelos missiondrios, bus-
cando as diferengas e semelhancas no modelo confessional empregado em
Portugal e o que foi aplicado nas colonias, mais especificamente no Estado do
Maranhio e Grao-Para. Vinicius Zuniga examina a atuagdo dos vigarios nas
povoagdes de indios do Grao-Pari, entre os anos de 1757 e 1798, periodo que
vigorou a lei do Diretério dos Indios. Pollyanna Muniz discute a introdugdo da
jurisdi¢do ordindria no espago amazdnico nos bispados de D. Fr. Gregério dos
Anjos e D. Fr. Timéteo do Sacramento, que foram os dois primeiros bispos do
Maranhio. Leila Alves apresenta os resultados da sua pesquisa sobre a atuagio
da Inquisi¢do na Amazonia colonial, em especial no Bispado do Maranhio e
Grio-Pard. Por ultimo, Fernando Arthur Neves apresenta a trajetéria de D.
Romualdo Coelho, bispo do Grio-Pard, que entre distanciamentos e aproxi-
magdes do liberalismo dos oitocentos faz a transi¢do da Igreja entre o poder
colonial e o poder independente.

O terceiro eixo é dedicado ao estudo do disciplinamento religioso no
espago amazodnico. Almir Diniz relaciona as priticas religiosas e as mestica-
gens culturais na Amazonia colonial, discutindo os processos de encontro entre
“culturas” num contexto de colonizag¢do. Ferdinand Almeida e Pedrina Nunes
abordam a dinimica do império portugués a luz da administragio espiritual
nas visitas pastorais de D. Francisco de Sdo Tiago. Marcus Reis, que também
se debruga sobre a Inquisi¢io na Amazonia, investiga as trajetérias de mulhe-
res feiticeiras denunciadas nas visitagoes do Santo Oficio. E Marilia Imbiriba
examina o perfil dos casamentos destes familiares habilitados na Amazonia

colonial. Com diferente abordagem, Jodo Antonio Lima analisa o modo de



Prefacio 17

selecdo dos agentes da Inquisi¢do portuguesa, que apés habilitados, deveriam
atuar no espago amazonico. Por fim, Roberta Sauaia reflete sobre a atuagio
dos clérigos durante as epidemias ocorridas na capitania do Grao-Par4, entre
1748 ¢ 1776.

O quarto e ultimo eixo aborda o tema da arte e da arquitetura religiosa.
Aldrin de Figueiredo e Silvio Rodrigues, numa pesquisa original, examinam
o patronato artistico e patrocinio das artes na Amazonia setecentista, transi-
tando entre cargos, beneficios e mercés até o mecenato e chancelas do poder
as artes. Idanise Hamoy analisa os retdbulos das Igrejas de Belém do século
XVIII e mostra como a arte e arquitetura se integram em si. Isis Molinari, por
sua vez, reconstréi o programa iconografico dos espagos sagrados da Igreja de
Sao Francisco Xavier, em Belém. Karl Arenz, Michele Barros e Raul Lobato,
a luz do conceito de mediagio cultural, enfocam a sua pesquisa na produgio
de obras escultéricas de feitura indigena do Museu de Arte Sacra no antigo
Colégio de Santo Alexandre em Belém.

Através destes trabalhos, Karl Heinz Arenz e Joio Antonio Fonseca
Lacerda Lima permitem que o leitor possa fazer uma fecunda viagem atra-
vés dos séculos para descobrir facetas importantes da Histéria da Igreja na
Amazonia.

Convido o leitor a degustar cada pagina, do inicio ao fim, pois os traba-
lhos aqui publicados sio uma ferramenta indispensavel para a compreensio

das missdes e seus agentes, e da religiosidade na Amazdénia colonial.

Prof. Dr. Luiz Fernando Medeiros Rodrigues
(Universidade do Vale do Rio dos Sinos)






ada historiador ou historiadora que pesquisa a época colonial da

Amazodnia portuguesa encontra nas fontes, inevitavelmente, pessoas

ligadas, de uma forma ou outra, a Igreja ou, mais geral, a religido. A
gama ¢ ampla e vai de religiosos de ordens com diversos carismas, passando
por padres seculares, ora da terra, ora do Reino, por comissérios e familiares do
Santo Oficio, a juizes eclesidsticos, vigirios-gerais e bispos, sem esquecer dos
“feiticeiros” e “feiticeiras”. O envolvimento da poderosa institui¢do eclesidstica
no projeto da colonizagio, tanto no que se refere a sua justificagdo quanto
no que tange a sua execucdo, ¢ mais do que evidente. Mas, nio obstante, a
complexidade dessa macro-organizagio desafia, com sua influéncia nos cam-
pos simbdlico, politico e, também, econémico, a historiografia concernente a
Amazonia colonial. Apresentada ora como instigadora de genocidios e etnoci-
dios, ora como articuladora de criticas e dentncias contra as exagbes violentas
que marcaram o processo colonizador. Por vezes como protetora dos povos
indigenas, demonstrando um respeito, ainda que minimo, a certos elemen-
tos das culturas indigenas e permitindo, até certo grau, novas etnogéneses; ou
como colaboradora do Estado e de seus objetivos no quadro do Padroado. As
formas de julgar o agenciamento da Igreja sdo, portanto, dispares.

Um problema maior consiste no fato de,em muitos trabalhos, a institui¢do
ser evocada sem diferencia¢des mais nuangadas, como agente genérico e, por-
tanto, despersonalizado. Em muitos casos, ndo se atenta que sempre sio grupos
e sujeitos especificos, com lagos de diferentes graus de proximidade e compro-
misso com a institui¢do eclesidstica, que fazem a histéria. Em geral, trata-se
de reflexos ainda perceptiveis de certas tendéncias positivistas, de cunho anti-
clerical e antijesuitica, ou apologética, geralmente de teor ultramontanas, que,
entre meados do século XIX e meados do XX, comentaram o papel da Igreja
na colonia. Podemos apontar, nesse sentido, as obras de Jodo Francisco Lisboa,
José Verissimo, Jodo Lucio de Azevedo e Serafim Leite. Posteriormente, uma
vertente historiogrifica influenciada pelo pensamento marxista deu continui-
dade a esta visdo predominantemente binémica, como podemos observar no



20 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

caso dos escritos de Enrique Dussel ou Eduardo Hoornaert que justapéem,
quase categoricamente, um “periodo profético” e um “periodo econémico”.!

Nio obstante, temos que concordar com essas primeiras interpretagdes
que afirmaram o papel central da Igreja e da religiosidade ocidental no pro-
cesso da colonizagdo. O que, no entanto, diferencia a historiografia atual dessas
fases antecedentes ¢, primeiro, um olhar multifocal nas agéncias dos diferentes
sujeitos ligados a Igreja Catdlica e, segundo, a percep¢do da complexidade da
prépria sociedade colonial, cuja tessitura nio se reduz a uma relagdo unilateral
entre opressores ¢ oprimidos. Longe de querer relativizar o recurso sistematico
avioléncia e a estruturagio profundamente assimétrica, o vasto campo de inten-
sas interagdes, negociagdes, apropriagdes e reconfiguragdes mutuas — conscien-
tes e inconscientes — estd doravante no foco do interesse dos pesquisadores.
Em torno dessas complexas agéncias que implicaram diversos representantes
da Igreja surgiram formas de religiosidades que, com certos tragos heterodo-
x0s, se afastaram do controle e da influéncia institucional, engendrando “zonas
opacas” de crer, pensar e agir — “opacas”, pois pouco apuréveis pelas fontes, mas,
mesmo assim, ao que tudo permite supor, de cardter criativo e inventivo.

De fato, o evidente fracasso de uma catequese eficaz, no caso dos indi-
genas, ou de um disciplinamento sociomoral rigoroso, no caso dos “brancos”
e mesticos, aponta que a Igreja, com seus multiplos agentes, portadores de
diferentes preferéncias teoldgicas e anseios particulares, implicava constan-
tes e significantes concessoes. A ideia de Cristina Pompa da “religido como
tradugio” jd aponta para a necessidade da flexibilizagdo.? Também Nicola
Gasbarro mostra que, apesar de toda a tentativa de fazer prevalecer a “orto-
doxia” mediante prega¢des, admoestagdes ou excomunhdes, a “ortopratica”, ou
seja, um agir pragmdtico e menos fixado nas doutrinas e preceitos oficiais foi
a realidade.’* Além disso, a permanéncia do universo simbdélico xaménico, com
seus ritos de cura e adivinhagdo e sua concep¢io do mundo como conjunto de
forgas (sobre)naturais em constante busca de equilibrio e ndo como campo de

1 DUSSEL, Henrique. Historia de la Iglesia en América Latina. Barcelona: Editorial Nova Terra,
1972; HOORNAERT, Eduardo. O breve periodo profético das Missdes na Amazonia Brasileira
(1607-1661). In: HOORNAERT, Eduardo (coord.). Historia da Igreja na Amazénia. Petrépolis:
Vozes/CEHILA, 1990. p. 121-138.

2 POMPA, Cristina. Religido como tradugio: missiondrios, tupi e ‘tapuia” no Brasil colonial. Bauru:
Edusc, 2003.

3 GASBARRO, Nicola. Missdes: a civilizagdo cristd em agdo. In: MONTERO, Paula (org.). Deus

na aldeia: missiondrios, indios e mediagio cultural. Sdo Paulo: Globo, 2006. p. 67-109.



Apresentacio

batalha entre o bem e o mal, ou seja, Deus e o diabo, como também as muitas
“supersti¢des” de proveniéncia africana e europeia, enquanto meio de superar
doengas ou resolver problemas amorosos e financeiros, afastaram para longe a
ideia da construgio de uma cristandade ordeira e fiel no “Novo Mundo”.

A essa “virada” historiogréifica contribuiu, sem davida alguma, o acesso
mais rdpido a fontes que, devidamente digitalizados, estio disponiveis o7n-
~line. O acréscimo de novas informagdes que disso resulta trouxe também um
aumento de possibilidades de interpretagdo. Assim, as préticas cotidianas e
as vozes de indios, africanos ou brancos pobres transparecem nas dentncias
da Inquisi¢io, nos comentdrios escritos por conselhos régios ou em bilhetes
enviados por diversos clérigos. Ja outras fontes, conhecidas faz tempo, como
as cartas-dnuas ou cartas pastorais, que, durante um tempo, estiveram desacre-
ditadas por serem consideradas demasiadamente parciais e hegemoénicas, sio
relidas com atengdo ao que consta em suas entrelinhas. Esse método critico
revela, em muitos casos, que os supostos sucessos relatados ndo esconderam os
dilemas e desencontros que lhes eram subjacentes. Seja como for, quem ana-
lisa a sociedade colonial, tem que estar consciente que lida com um universo
imbuido de uma religido oficial que visava impor suas regras. Ela teve uma
fun¢io publica e foi usada, precisamente, para forjar, sobretudo no ultramar,
um cotidiano conforme os preceitos oficiais — sem, no entanto, alcangar este
objetivo, como ji apontamos.

Alegramo-nos, enquanto organizadores, que a presente coletinea corres-
ponda plenamente a essas novas tendéncias de trabalhar o fenémeno Igreja e
Religiosidade. O fato de a obra integrar o seriado sobre outros assuntos rele-
vantes da vida na colénia lusa da Amazénia, publicado pelo Programa de Pés-
graduagdo em Histéria Social da Amazonia da Universidade Federal do Para,
contribui para se compreender melhor a complexa base imagindria e, tam-
bém, ideolégica que sustentou o processo colonizador e modelou, consciente
e inconscientemente, as diversas formas de convivio. Nesse contexto, convém
realgar o quanto ficamos gratamente surpreendidos com a pronta aceita¢io dos
convites feitos aos autores e as autoras. O fato de todos eles e elas terem uma
intima relagdo com a regido amazonica, ou por ela ser sua terra natal ou sua
terra de adogio, é outro motivo de grande satisfagio.

Jodo Anténio Lima

Karl Heinz Arenz






CAPITULO 1

A URBANIZACAO DOS CARMELITAS
CAPATUYMA NO RIO NEGRO
(SECS. XVII-XVIII)

Décio de Alencar Guzmdn'

“Os religiosos do Carmelo sdo homens cheios de religido e virtude, mas sua voca-

¢do ndo € ser missiondrios’.

“Requerimento do procurador das Missées, Pedro Fernandes Monteiro,
ao rei (?), sobre as acusagdes dos moradores do Maranhio relativamente
a jurisdicdo temporal dos padres da Companhia de Jesus sobre os indios
do Maranhio, Lisboa, 13 de setembro de 1663”, Arquivo Histérico
Ultramarino, Conselho Ultramarino, Maranhio, série n° 009, cx. 4, doc.
472.

. Nuno Alvares Pereira fundou em 1389 o Convento da Ordem
Carmelita em Lisboa. Por essa época e nos anos seguintes, o “estilo de
vida” conventual da Ordem visava atingir o propésito transcendente
da oragdo mental de forma ascética e comunitdria. A “Regra de Santo Alberto”,
aprovada em 1247 pelo Papa Inocéncio IV através da bula Quae honoris con-
ditoris, descreve os meios para atingir esse propésito: obediéncia ao superior

1 (Faculdade de Histéria/Programa de Pés-graduagio em Histéria Social da Amazonia/IFCH/
UFPA)



24 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

(Prior), vida em reclusdo e siléncio, abstinéncia sexual e jejum, oragdo didria
individual e comunitdria, trabalho manual, pobreza voluntdria, rentincia a pro-
priedade individual. O ascetismo carmelita de antiga observancia (anterior as
reformas do Carmelo de 1562 por Teresa d’Avila e Jodo da Cruz) opde-se ao
estilo projetado pelos jesuitas na esteira da Reforma Catdlica e que se distin-
gue nesses ultimos pela flexibilidade, a mobilidade e a inovagido prudente?.

Durante o século XVI e sobretudo apés o Concilio de Trento, o abandono
gradual do modo de vida dos primeiros tempos e, em geral, a crise e transforma-
¢do da vida conventual levaram a separagio dos Carmelitas entre Observantes
e Descalgos. A divisio foi efetuada pelo Papa Clemente VIII e ratificada pela
bula Pastoralis Officii em 20 de dezembro de 1593. Essa divisao nio foi apenas
uma consequéncia das reformas tridentinas. Foi em virtude também da disputa
pela lideranga do Patronato que opds a Monarquia Catélica de Filipe II ao
papado. Essa separagio no interior da Ordem Carmelita conduziu ao retorno a
vida primitiva do Carmelo em Portugal e 4 retomada do modo de vida ascético.
Se insistimos nessa reconversio ao ascetismo primitivo, é para identificar com
mais clareza a relagio problematica da empresa missiondria entre os carmelitas
com a realidade amazonica na reflexdo que fazemos a seguir’.

Se a expansdo dos carmelitas no Império ultramarino portugués ocor-
reu em condigdes insuficientes, é porque a dimensdo missiondria foi mani-
festa, mas coadjuvante dentre outras prioridades da Ordem nos séculos XVII

e XVIII. Durante o Antigo Regime Colonial, essa fun¢io da vida missiondria

2 CARMELITAS DESCALCOS. Regra, constituicbes e normas Aplicativas dos irmdos Descalgos
da Ordem da Bem-Aventurada Virgem Maria do Monte Carmelo. Marco de Canaveses: Edi¢oes
Carmelo, 2008, pp. 21-28; SANTA TERESA DE JESUS. Obras completas. Burgos: Editorial
Monte Carmelo, 2006, pp. 1299-1328 (“Constituciones”); EVENNETT, H. O. “The new or-
ders”. In: ELTON, G. R. (ed.). The New Cambridge Modern History: The Reformation, 1520-
1559. Cambridge University Press, 1990, vol. II, pp. 314-315; PO-CHIA HSIA, Ronnie. “Jesuit
Foreign Missions. A Historiographical Essay”. Journal of Jesuit Studies,v. 1, p. 47-65,2014.

3 SANTA MARIA, Francisco de. Reforma de los descalgos de N. Seriora del Carmen de la primitiva
observancia. Madrid: Diego Diaz de la Carrera, 1644, tomo II, Libro Octavo, Cap. LXVIII, p.
655; SANTA TERESA, Silverio de. Historia del Carmen Descalzo en Espatia, Portugal y América,
tomo XV (Restauracién de la Orden en Portugal), Burgos, Tipografia “El Monte Carmelo”,
1940; PROSPERI, Adriano. I/ Concilio di Trento: una introduzione storica. Torino: Einaudi,
2001, p. 75sq.; PASTOR, L. Storia dei papi. Roma, Desclée & C. Ed. Pontifici, 1958-1964,
vol. X1, 1958, p. 455; MARCHETTI, Elisabetta. “La riforma del Carmelo scalzo tra Spagna e
Ttalia”, in: Dimensioni e problemi della ricerca storica. Roma, La Sapienza-Universita degli Studi di
Roma, n. 172005, pp. 61-80; WERMERS, Manuel Maria, OCD, “O estabelecimento das mis-
sbes carmelitanas no rio Negro e nos Solimées (1695-1711)". Actas do V Coléquio Internacional
de Estudos Luso-Brasileiros, Coimbra, v. II, p. 564 sq, 1963.



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 25

veio sobretudo em auxilio dos interesses ¢ demandas do Patronato portu-
gués. Foi justamente nesse contexto que a explicagdo do procurador Pedro
Fernandes Monteiro — posta em epigrafe neste texto —adquiriu todo o seu sen-
tido: a “missdo” ndo fazia parte do modo de vida dos carmelitas do Maranhdo®.

No século XVII, o termo “Missao” implica a divulgagio tanto da reli-
gido catélica como das praticas culturais europeias e estruturas mentais a ela
associadas, mas abrange também o modo de contato com outras sociedades
e outras religides: a missdo deve abrir caminho & recepgio do catolicismo e
garantir o enraizamento do poder régio portugués nas terras conquistadas’. E
nesses termos que o famoso diciondrio portugués de Raphael Bluteau define
a missao no século XVIII: “Missdo de homens apostilicos e pregadores evangélicos
enviados pelo papa, bispos e generais de ordens religiosas para converter hereges,
pagdos e para a educagio dos povos™. Adicionando: “A missio ¢ compreendida pela
terra, provincia ou reino onde os missiondrios estdo pregando a fé e cultivando a
vinha de Nosso Senhor’. E para dar como exemplo: “4 missio do Malabar na
Asia, a de Maranhao na América e do Congo na Africa’”.

A introdugio de carmelitas em conflitos e comércio na regido do Rio

Negro nio deixa de provocar seus efeitos nas relagdes com as chefias indigenas

4 Lisboa, Biblioteca Nacional De Portugal [BNP], Fundo Geral de Monografias, Cota R. 24248
P., “Regras e Constituicoes dos Religiosos e das Religiosas da B. sempre Virgem Maria do Monte
Carmelo da Antiga e Regular observancia, acrescentados com a exposi¢io da mesma Regra, declaragio
dos quatro votos de obediéncia, pobreza, castidade e clausura e do mais que pertence ao Estado Religioso
e explicagdo do texto da doutrina cristd que por ordem dos superiores compds e escreveu em espanhol o
M.R.PM.D. Fr. Francisco Pastor, religioso da mesma ordem e Ex-Custidio da Provincia de Aragio.
Tradugio em Portugués M.R.P.M. Fr. Jozé Antonio. Coimbra: Universidade do S. Officio,
1749”; Cf. sobre a atuagio dos Carmelitas em outras partes do Brasil Colonial: SILVA, Leandro
Ferreira Lima da. Regalismo no Brasil Colonial: a Coroa Portuguesa e a Ordem do Carmo, Rio de
Janeiro, 1750-1808. Sdo Paulo: Intermeios; USP/CAPES, 2018, pp. 19-42.

5  SANTA ANA, frei José Pereira de. Chronica dos Carmelitas da Antiga e Regular Observincia, nes-
tes reinos de Portugal, A/gar:ue e seus dominios. Lisboa: Oficina dos Herdeiros de Anténio Pedroso
Galram, Tomo 1, 1745; SA, Frei Manoel de. Memérias Historicas da Ordem de N. S. do Carmo da
Provincia de Portugal. Lisboa Ocidental: Oficina de José Antonio da Silva, Impressor Real, 1727,
PROSPERI, Adriano. “As missdes do Brasil vistas de Roma”. In: AGNOLIN, Adone; ZERON,
Carlos A.de M. R.; WISSENBACH, Maria C. C.; SOUZA, Marina de M. e. Contextos missio-
ndrios: religido e poder no império portugués. Sdo Paulo; FAPESP, 2011, p. 64-85.

6  BLUTEAU, Raphael. Vocabulario Portuguez & Latino, aulico, anatomico, architectonico, bellico,
botanico, brasilico, comico, critico, chimico, dogmatico, dialectico, dendrologico, ecclesiastico, etymologico,
economico, florifero, forense, fructifero... autorizado com exemplos dos melhores escritores portugueses,
e latinos... / pelo Padre D. Raphael Bluteau. Coimbra: Collegio das Artes da Companhia de Jesu,
1716, volume V, p. 512.

7 IDEM, ibidem.



26 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

da regido. A entrada dos carmelitas nesta drea em 1695 trouxe um contraste
decisivo entre a pratica missiondria do Carmelo e a dos jesuitas no terreno
fundamental para nés da relagdo que os indios estabeleceram com os missio-
ndrios. Sua intromissdo nos negécios coloniais foi conditio sine qua non para o
seu sucesso missiondrio. Mas quais foram os recursos materiais com os quais

contavam os Carmelitas para realizar sua missao?

A estrutura das missoes carmelitas no Maranhao

Os carmelitas estabeleceram a sua jurisdigdo (Vigararia) no Maranhio
sob a diregdo de um administrador (Vigdrio) e construiram trés conventos nas
cidades de Sio Luis, Alcintara (cujos documentos de época também chamam
de Tapuitapera) e Belém. Ainda construiram hospicios em vilas préximas a
essas cidades: em Vigia (a 77 km de Belém), Bonfim (a 5 km de Sio Luis)
e Bom Jardim (a 275 km de Sdo Luis)®. Por volta de 1706, possuiam cinco
grandes propriedades rurais destinadas a agricultura e pecudria: (1) o sitio do
“Livramento” no rio Guama (contiguo a Belém), obtido por compra e onde
criaram um pequeno engenho de agicar mascavo (rapadura); havia 14 uma
oficina de cerimica, e escravos cultivavam a terra e plantavam cana de agu-
car; (2) uma propriedade em Igarapé-Mirim (a 78 km de Belém) herdada de
Domingos Rodrigues Cabresto, onde trabalhavam indios da drea circunvizi-
nha — provavelmente os ltimos sobreviventes tupinambds da regido, captura-
dos e escravizados nas guerras contra os portugueses — e cativos africanos: af
os Carmelitas cultivavam cacau que, segundo eles, nada lhes rendia; os iméveis
(3) “Bom Intento”, (4) “Bom Jardim” e (5) “Bujaru”, todos no rio Guajard (no
atual municipio de Bujaru, a 72 km de Belém) herdados de Maria Teixeira,
esposa de Domingos Gomes; havia uma forja com artesios africanos e escra-
vos que servia a esses imdveis e onde se produzia farinha de mandioca, feijao
e arroz’. Essas propriedades e terras nio foram obtidas através de uma politica

8  PRAT, André O. Carm. Notas Historicas sobre as Missées Carmelitas no Extremo Norte do Brasil
(séculos XVII-XVIII): Apéndice. Recife: 1942, p. 54-58.

9  Lisboa, Arquivo Histérico Ultramarino, Pard (Avulsos), CU 013, cx. 5, doc. 446, “Carta do pro-
vedor da Fazenda Real da capitania do Pard, Anténio da Costa Coclho, para o rei [D. Jodo V],
remetendo uma relagio de todos os rendimentos e despesas pertencentes as Religiées daquela
Capitania, Belém do Pari, 8 de Fevereiro 1710”; Cf. também HOORNAERT, Eduardo. “As

missdes carmelitanas na Amazonia”. In: IDEM (org.). Das reduges latino-americanas as lutas



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 27

de doagoes da Coroa, mas por herangas imprevistas recebidas pela Ordem apés
sua instala¢do na regido.

Embora os Carmelitas nunca tenham sido numerosos no Maranhio e
Grio-Pard, seus conventos abrigaram nimero razodvel de frades durante o
século XVII e a esses estabelecimentos foram gradualmente acrescidos mais
recrutados. Em 1675, Frei Jorge Cotrim, ex-provincial das Carmelitas de
Portugal, fazia um balango quantitativo dos conventos e das comunidades que
os habitavam:

“O Vicariato do Carmelo de Maranhio possui 4 conventos: o primeiro € o da
cidade de Sdo Luts, sede deste vicariato, que alberga uma casa de estudos; retine
30 irmdos conventuais. O Convento Carmelita da cidade de Belen del Gran Pard
tem 18 irmdos conventuais. O da capitania de Corupa [ou Gurupd] abriga 6
irmdos conventuais. O convento carmelita da Villa de Tapuitapera resine 6 irmaos
conventuais™.

Desde logo causa impressio a aparente contradi¢do entre o relativo
sucesso econdmico que experimentaram os frades ao chegar no Maranhio e
a linha religiosa inépia formalmente definida pela Regra e Constitui¢oes da
Ordem.

Os Carmelitas Descalgos chegaram a Belém em 1626. Esses religiosos
haviam chegado em 1616 a foz do Rio Pard durante a conquista do delta do
Amazonas pelos portugueses, quando tentaram reagir aos avangos de ingleses,
holandeses e irlandeses que ocupavam a drea desde o final do século XVI'"'. Em
1615, os freis Cosme da Anunciagio e André da Natividade acompanharam
Alexandre de Moura como capeldes na expedi¢io que ele liderava contra os
franceses em Sdo Luis, no Maranhio. O Conselho Ultramarino, que Filipe
III (de Espanha) havia encarregado de dirigir as operagées militares no espago
amazonico, era favordvel a concessdo de licenga real que seria oficialmente

indigenas atuais: IX Simpdsio Latino-americano da CEHILA. Sao Paulo: Edigoes Paulinas, 1982,
p- 163.

10 Roma, Colégio Santo Alberto, Arquivo da Ordem Carmelita Calgada (A. O. C.), Cédex I,
Lusitania II S; Jorge Cotrim, “Recuerdos del Carmelo Lucitano, que contiene los capitulos
provinciales... hasta el precente afio de 1675, y de algunas cosas dignas de memoria...” apud
WERMERS, Manuel Maria, OCD, “O estabelecimento das missdes carmelitanas no rio Negro
e nos Solimdes (1695-1711)". Actas do V Coléquio Internacional de Estudos Luso-Brasileiros,
Coimbra, v.1I, p. 532, 1963.

11 GUZMAN, Décio de Alencar. Dans /e labyrim:/ye du Kuwai: Conquéte, colonisation et christiani-
sation en Amazonie (XVI-XVIIIe siécles). Paris: Editions Le Manuscrit, 2021, pp. 47 sq.



28 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

outorgada aos carmelitas para que pudessem se estabelecer primeiramente no
Maranhio (Sio Luis, 1616) e depois no Pard (Belém, 1627)™2.

S6 depois de obter as autorizagdes da Coroa e do Conselho Ultramarino
é que foi criada a Vigararia do Maranhido. Seguiu-se entdo o que era previsto
nas Constitui¢des da Ordem, no capitulo “sobre o governo”: a frente foi posto
um Vigirio Provincial nomeado pelo Provincial das Carmelitas de Portugal ou
pelo Geral da Ordem, com mandato de trés anos. Note-se que esta Vigararia
nunca foi elevada a categoria de Provincia, o que a teria tornado independente
da Provincia de Portugal®.

O destino administrativo da provincia carmelita do Maranhio asseme-
lha-se ao da missdo jesuita nos séculos XVII e XVIII. Desde 1639, quando foi
criada, a missdo jesuita nunca passou da condi¢do de Vice-provincia, depen-
dendo inicialmente da provincia do Brasil e depois da de Portugal a partir
de 1677. No caso dos Carmelitas, frei Francisco do Rosério pediu e logrou
em 1648 do Capitulo Geral da Ordem do Carmelo a promulgagio de um
decreto pelo qual o Vicariato do Brasil e o Vicariato do Maranhio, a época de
recente criagdo, passassem a categoria de Provincias autonomas, enquanto suas
Prelaturas Maiores se tornassem Provincias Reais. Mas essas decisbes ficaram
sem efeito. Elas foram anuladas por ordem do superior geral do Carmelo, frei
Jodo Antonio Filippino: em 4 de junho de 1650, ele proibiu qualquer inovagio
nos vicariatos provinciais do Brasil e do Maranhéo. Portanto, ambos deviam
permanecer subordinados 4 Provincia de Portugal.

A historiografia sobre a Amazonia portuguesa colonial costuma evocar
fatores geograficos para explicar os lagos de dependéncia que os jesuitas e car-
melitas do Maranhio mantém com as respectivas provincias em Portugal. Sdo

as “mongdes” e os ventos alisios que condicionam o regime das viagens e do

12 Lisboa, Arquivo Histérico Ultramarino, Maranhio (Avulsos), CU 009, cx. 1, doc. 19, “Consulta
do Conselho da Fazenda ao rei Filipe II [de Portugal], sobre a peti¢io do provincial da Ordem
de Nossa Senhora do Carmo, informando os servigos prestados na conquista do Maranhio e na
conversdo do gentio por dois religiosos da dita ordem, que seguiram com a armada do [capitio-
-mor] Alexandre de Moura, e solicitando autorizagdo régia para enviar outros religiosos, Lisboa,

21 de Margo de 1618”.

13 VELASCO BAYON, Balbino. Histsria da Ordem do Carmo em Portugal. Lisboa: Paulinas, 2001
(ver capitulos VII, VIII e XI); WERMERS, Manuel Maria, OCD, “O estabelecimento das mis-
sdes carmelitanas no rio Negro e nos Solimées (1695-1711)". Actas do V Coléquio Internacional
de Estudos Luso-Brasileiros, Coimbra, 1963, vol. II, p. 533.

14 VELASCO BAYON, Balbino. Histsria da Ordem do Carmo em Portugal. Lisboa: Paulinas, 2001
(ver capitulos VII e VIII).



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 29

movimento das embarcagdes entre os capitdes do porto do norte e Portugal
através do oceano Atlantico”. O mesmo motivo é invocado para justificar a
ligagdo administrativa direta entre o Estado do Maranhdo e Grao-Pard e o
tribunal de Lisboa sem a interven¢io da Bahia entre os dois territérios'®. Por
outro lado, a costa amazonica aparece naturalmente ligada a area caribenha.
Em 1621, em relato sobre o Rio Par4, comentando as facilidades oferecidas
pelos regimes de ventos e correntes maritimas para viagens de leste a oeste ou
de oeste a leste ao longo das costas da América do Sul, o jesuita Manoel Gomes
¢ peremptério: “Do Cumana [oeste venezuelano] a Cracas [sic], ou Venezola [sic]
aonde pedem Padres da Companbhia, sdo oitenta legoas navegiose em doos dias c6
vento que por ser geral sempre he bonangoso, e do Pard a mesma cidade de Venezola
em sinco e seis ¢6 o mesmo vento. Afirmardome portugueses que se navegava do
Cumana ao Pard em canoas ao longo da costa tomando todos os dias porto, e dor-
mindo em terra [...].""

Os carmelitas se distanciaram das missoes langadas ao sertio amazonico
no inicio de sua presenca no Maranhdo. Entre 1627 e 1695, as autoridades
coloniais confiaram mormente essas missoes aos franciscanos e jesuitas, quer
se desenvolvessem separadamente, quer num acordo controverso entre ina-
cianos e franciscanos (ou “capuchinhos” segundo a terminologia usada para
designar os franciscanos de Lisboa). Por volta de 1695, os Carmelitas ainda
concentravam suas atividades nos centros urbanos portugueses do Maranhio
e Pard, onde mantinham conventos e hospicios. Depois, nos tltimos anos do
século XVII, a Ordem conheceu um novo impeto: os monges abandonaram
conventos que foram entdo transferidos para outras Ordens, reconstruiram ou
aumentaram edificios para receber mais religiosos, deslocaram comunidades

inteiras para locais onde encontraram melhores condig¢oes de vida'®.

15 RUSSELL-WOOD,A.].R. The Portuguese Empire, 1415-1808:.A World on the Move. Baltimore:
The Johns Hopkins University Press, 1998, pp. 34-35.

16 SCHWARTZ, Stuart B. Sovereignty and Society in Colonial Brazil: The High Court of Bahia and
1ts Judges, 1609-1751. Berkeley: University of California Press, 1973, p. 243.

17 Roma, ARSI, Bras. 8, ff. 334-338; LEITE, Serafim. Histéria da Companbia de Jesus no Brasil. Rio
de Janeiro: INL; Lisboa: Portugalia, 1943, vol. IV, pp. 215 sq.; PRAT, André. Notas Historicas
sobre as Missées Carmelitas no Extremo Norte do Brasil (séculos XVII-XVIII). Recife: [s. n.], 1941,
pp- 303-306; RUSSELL-WOOD, A. J. R. The Portuguese Empire, 1415-1808: A World on the
Mowve. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1998, p. 34.

18 Lisboa, Arquivo Histérico Ultramarino, Maranhio (Avulsos), Conselho Ultramarino 009,
cx. 8, doc. 861, “Consulta do Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II, sobre o que respon-
deu o governador do Maranhio, Anténio de Albuquerque Coelho de Carvalho, 2 ordem que



30 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

1693: a geopolitica missionaria na bacia amazénica

Mas qual é a dinidmica institucional que desencadeia a instalagio dos
missiondrios carmelitas nos serzdes da regido amazonica? No final do século
XVII, em 19 de margo de 1693, o Rei de Portugal Pedro II promulgou um
Alvard no qual redefiniu as dreas de atuagio das ordens regulares atuantes
no Estado do Grido-Pard e Maranhio. Essa importante decisio redesenhou
os contornos da geopolitica missiondria na bacia amazoénica. Aos jesuitas ele
atribuiu a catequizagio da margem direita do rio Amazonas (portanto, o sul do
territ6rio) sem fixar limite para seu desempenho na floresta e nos rios afluentes
do Amazonas nessa drea. Logo, toda a drea sul ficaria sob a responsabilidade da
Companhia de Jesus, “por ser a parte principal de maiores consegiiéncias do Estado
com a razdo de serem os mais antigos nele”. A margem esquerda (norte do terri-
torio) passou sob a dire¢io das demais ordens: Merceddrios, Capuchinhos da
Piedade, Capuchinhos de Santo Antonio do Brasil (ap6s 1657), Capuchinhos
da Concei¢io do Brasil (apés 1675). Os Carmelitas receberam a regido que
estava na confluéncia dos rios Solimées, Negro e Madeira. Na realidade, eles
se estabeleceram 14 em 1695%. A nova redistribui¢io das zonas de influéncia
missiondrias foi um acontecimento de enorme importancia para o rearranjo da
agdo colonial portuguesa no vale amazonico, pois o rei instou seu Conselho em
5 de marc¢o de 1693: “Neste assunto exijo o maior cuidado™.

teve para reedificar o convento que existia na fortaleza do Gurupd, Lisboa, 10 de Fevereiro
de 1693” ¢ Maranhio (Avulsos), Conselho Ultramarino 009, cx. 10, doc. 1026, “Consulta do
Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro 11, sobre o pedido de mudanca de local do hospicio de
Nossa Senhora do Carmo da vila de Santo Anténio de Alcantara de Tapuitapera, Lisboa, 15 de
Novembro de 1700”; Anais da Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, vol. 66, p. 121, Livro Grosso
do Maranhio (1a. Parte), “Carta do Rei D. Pedro II para o Provincial do Carmo do Maranhio
[Frei Manoel da Encarnagio], Lisboa, 18 de fevereiro de 1691”; Anais da Biblioteca Nacional,
Rio de Janeiro, vol. 66 (1948), Livro Grosso do Maranhio (12. Parte), “Carta [do Rei D. Pedro
II para o Governador do Maranhdo] Anténio de Albuquerque Coelho de Carvalho, Lisboa, 19
de margo de 16937, p. 142.

19  Anais da Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, vol. 66 (1948), Livro Grosso do Maranhio (12.
Parte), “Carta [do Rei D. Pedro II para o Governador do Maranhio] Antonio de Albuquerque
Coelho de Carvalho, Lisboa, 19 de marco de 16937, pp. 142-144; HOORNAERT, Eduardo
(coord.). Historia da Igreja no Brasil. 3a ed., Petrépolis/Sao Paulo: Vozes/Paulinas, 1983, tomo
11/1. pp. 77-78; PRAT, André. Notas Historicas sobre as Missées Carmelitas no Extremo Norte
do Brasil (séculos XVII-XVIII). Recife: [s. n.], 1941. p. 32-58; LEITE, Serafim. Histsria da
Companbia de Jesus no Brasil. Rio de Janeiro: INL, 1943, tomo IV. p. 133-140.

20 Lisboa, Arquivo Histérico Ultramarino, Consultas do Maranhio, c6d. 274, f. 90r (a asser¢io do
rei Pedro II estd escrita de punho préprio 4 margem da pagina).



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 31

A relagdo da distribuigio das aldeias indigenas entre as ordens religiosas
da Amazonia com o jogo de for¢as na corte portuguesa surge com evidéncia
nesse reestabelecimento da geopolitica missiondria do Maranhio e do Pard.
Essa redistribui¢do das “cartas do baralho” entre as ordens regulares no vale
amazonico reflete a evolugio do equilibrio de poder entre elas na Corte olis-
siponense: os jesuitas que haviam sido figuras centrais durante os reinados
de Jodo IV (entre 1640 e 1656) e da regente Luisa de Gusmaio (entre 1656 ¢
1662), perdem a sua influéncia e margem de manobra na Corte apés a depo-
sicdo do rei Afonso VI (que reinou de fato entre 1662 e 1667) por seu irmio
Pedro II em novembro de 1667. Esse declinio se exacerbara cada vez mais ao
longo do reinado de Jodo V (1706-1750), como evidencia o historiador portu-
gués José Eduardo Franco®.

Porém, nem tudo estava resolvido. Na bacia amazdnica, apesar da deci-
sdo de Pedro II em redistribuir as dreas de influéncia das ordens regulares
em 1693, as disputas de autoridade entre as quatro ordens principais que ali
tinham suas missdes continuaram ao longo da primeira metade do século
XVIII. As rivalidades entre franciscanos, carmelitas e mercedirios e jesuitas
ndo terminaram até meados do século XVIII. E se concluiram de forma brutal:
em 1757 o Marqués de Pombal, Primeiro-Ministro do rei José I, secularizou a
administragdo das aldeias indigenas com a reforma promovida pelo “Diretdrio
das Povoagies dos Indios do Pard e Maranhao”. Em 1759, Pombal deu o golpe

fatal nos inacianos, expulsando-os do territério portugués®.

21 FRANCO, José E. O Mito dos jesuitas em Portugal, no Brasil e no Oriente, séculos XVI a XX.vol. I:
das Origens ao Marqués de Pombal. Lisboa: Gradiva, 2006. p. 301-302.

22 “Directério que se deve observar nas Povoagdes de Indios do Par4, e Maranhio, em quanto Sua
Magestade nio mandar o contririo”. In: BEOZZO, José O. Leis e Regimentos das Missées. Sio
Paulo: Loyola, 1983. p. 129-167; “Ley por que Vossa Magestade he servido exterminar, pros-
crever, e mandar expulsar dos seus Reinos, e Dominios os Regulares da Companhia de Jesu, e
prohibir que com elles se temnham qualquer communicagad verbal, ou por escrito [...] Palacio
de Nossa Senhora da Ajuda, 3 de setembro de 1759”. Collecgio de Leis, Decretos, e Alvards, que
comprehende o feliz reinado del rei fidelissimo D. Jose o 1. nosso senhor desde o anno de 1750 até o de
1760, e a Pragmatica do Senhor Rei D. Joaé o V. do anno de 1749. Lisboa: Officina de Antonio
Rodrigues Galhardo, 1797, Tomo I, pp. 938-944; MAXWELL, Kenneth. Pomébal, Paradox of the
Enlightenment. Cambridge, Cambridge University Press, 1995, pp. 84 sq.



32 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Os Jesuitas e o Rio Negro

Antes, porém, que os Carmelitas descalgos tomassem posi¢do no vale rio-
negrino, obedecendo o novo rearranjo geopolitico promovido pelo rei Pedro
IT em 1693, os jesuitas haviam visitado e iniciado a evangelizagdo dos indios
do Rio Negro.

“A partir da expedicdo de Pedro Teixeira, os portugueses nunca mais perderio o
contato com o Rio Negro, onde ja haviam se aventurado os barcos do piloto Antonio
Vicente Cochado™. A historiografia anuncia desse modo a chegada dos portu-
gueses a0 corag¢io do vale amazonico em meados do século XVII. Mas os jesu-
itas tém tudo a ver com esse avango dos lusos na conquista da regido. Em 1657,
o primeiro jesuita chegou as margens do Rio Negro. Trata-se de Francisco
Veloso. Ele tinha naquele momento 38 anos de idade e era natural do Minho
(Provincia do Norte de Portugal). Foi no Rio de Janeiro, onde provavelmente
sua familia se estabeleceu, que ele ingressou na Companhia, aos 21 anos. Antes
de ir para o Maranhio, foi a Lisboa para continuar a sua formagio. De volta a
América em 1652, ingressou na Missdo do Maranhio, onde completou o novi-
ciado. Foi uma oportunidade para ele aprender o tupi, a /ingua geral. Por causa
de sua formagio linguistica, ele foi destinado as missées dos Guajajaras (no Rio
Pindaré) e depois as aldeias do litoral maranhense. E provivel que o préprio
Superior da Missdo, Pe. Anténio Vieira, o tenha enviado primeiro a Belém,
depois ao Rio Tocantins e a0 Amazonas antes de seguir para o Rio Negro.
Ele fez a viagem no Amazonas entre Belém e o Rio Negro em 22 dias e pas-
sou varios meses por 14 antes de retornar ao Colégio Sao Francisco Xavier de
Belém, onde a época era a principal residéncia dos jesuitas no Para. Veloso nio
foi sozinho para o Rio Negro. Um irmio leigo, Manoel Pires, o acompanhou,
sobre quem nio consta nenhum rastro no Arquivo da Companhia de Jesus*.
Os dois comandam a tropa de resgate de Vital Maciel Parente, constituida de
300 indios e 25 portugueses: esta foi a primeira expedigdo oficial portuguesa
ao Rio Negro. Nada se sabe dos contatos feitos pelos dois Jesuitas ou com que
sucesso tiveram resultados. Mas, pela primeira vez, foram feitas capturas em
acordo com a legislagdo portuguesa da época. O produto dessa expedigio de
resgate foi,em principio, destinado a ajudar os “pobres”do Estado do Grao-Pard

23 NABUCO, Joaquim, op. cit., vol. III, p. 29.

24 LEITE, Serafim. Historia da Companbia de Jesus no Brasil. Rio de Janeiro: Instituto Nacional do
Livro, 1949, vol. IX, p. 184.



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 33

».Em 1661, junto com os demais membros da Companhia de Jesus, Veloso foi
expulso durante a revolta dos colonos portugueses do Maranhio. Ele seguiu
de volta a Lisboa com todos os seus companheiros a bordo do navio e o Padre
Vieira, que nio voltou mais da Europa ao Amazonas. Dois anos depois, Veloso
desembarcou novamente no Maranhio, onde ficaria até sua morte?. Francisco
Veloso s6 pronunciaria os quatro votos em agosto de 1668, onze anos antes
de sua morte. Vieira encontrou nele um homem de confianca, de lealdade
comprovada. Veloso ndo foi apenas um missiondrio experiente, mas também
uma figura importante na missdo, conforme atestam os cargos que ocupou
seguidamente: Superior interino da Misséo, reitor dos Colégios do Maranhio
e do Pard. Foi no cargo de reitor que ele faleceu em 1679%.

Conhecemos melhor a expedi¢io do ano seguinte (1658). Ela percorreu
500 léguas para sair de Belém e chegar ao Rio Negro. O jesuita Francisco
Gongalves acompanhou uma tropa de 400 indios e 40 soldados que trouxe 700
escravos no retorno para Belém. Esse jesuita agoriano tinha sessenta e um anos.
Ele estava acompanhado por outro padre, o jesuita Pedro Pires. Sem davida
foi a primeira vez que um missiondrio conseguiu estabelecer relagdes regulares
com as populagdes locais que foram qualificadas, segundo o Padre Bettendorff,
como “barbaros”. Durante dezessete meses, Gongalves se movimentou entre
eles “como se estivesse entre amigos domesticados”. Ele conseguiu evitar uma
guerra intertribal explicando a doenga de um chefe por causas naturais, que os
indios imaginavam ter sido envenenado. Foi, portanto, a primeira vez que um
jesuita portugués interferiu nas guerras indigenas da regido e assumiu o papel
de mediador politico. Sua fama no sertdo do Rio Negro foi refor¢ada por suas
intervengdes equilibradas na “qualificagdo” dos escravos que os chefes indige-
nas venderam aos portugueses. Foi também uma oportunidade para ele obser-
var os estragos que relatou das epidemias provocadas pelos efeitos deletérios
da seca sobre a fauna aquitica. Foi nessa data, finalmente, que o missiondrio
portugués comegou a deslocar grupos indigenas: para fixd-los “ja domesticados
e pacificados” para as margens do Rio Negro®. Mas esses povoados ainda nio

25 Idem, ibidem.
26 Idem, ibidem.
27 Idem, ibidem.

28 BETTENDOREFE ].F. Crénica dos Padres da Companhia de Jesus no Estado do Maranhio (1627-
1698). Belém: SECULT, 1990, p. 134.



34 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

sdo aldeias missiondrias, pois a missdo de Gongalves é apenas uma “missio de
passagem’”. A semelhanca de Veloso, Gongalves foi recebido pela Companhia
de Jesus no Rio de Janeiro em 1613. Ele pronunciou os quatro votos na Bahia
em 1636, e foi como visitador da Missdo do Maranhio que acompanhou a
expedigdo portuguesa, o que revela a importincia atribuida a expedigio pela
Companhia de Jesus. Gongalves ¢ uma figura ainda mais importante do que
Veloso, pois relata diretamente ao Geral da Companhia sobre o estado da
Missido e as suas necessidades urgentes de “trabalhadores™.

Mas foi s6 depois de 1670 que os missiondrios obtiveram os primeiros
resultados concretos. Eles se esforcaram, em particular, para construir rela-
cionamentos com as chefias indigenas. A constitui¢io do principalato — ou
governo dos principais indigenas — passou a ser o eixo principal da politica
missiondria e foi ele que comandou o andamento da ocupagio da bacia do Rio
Negro.

Nos anos 1680-1690, os indios Maraguazes, que viviam entre o Rio
Madeira e o Rio Tapajés, se mostraram hostis a penetragio portuguesa e ini-
ciaram guerras contra os indigenas aliados aos brancos. Sua resisténcia blo-
queou o acesso ao Rio Negro e ao Rio Madeira. Obviamente, naquela altura,
havia um bom acordo entre as tropas portuguesas e os missiondrios jesuitas
que ficaram expostos aos seus ataques. Nesse contexto foi que, em 1690, o
Superior da Missao incumbiu Giovanni Maria Gorzoni de estabelecer uma
residéncia jesuita na regido. Portanto, dai em diante o Rio Negro deixou de
ser um mero local de passagem e “visita” para os padres. Mas foi outro jesuita
italiano quem assumiu o comando em 1692: o saboiano Giovanni Justo da
Luca. Gorzoni era um jesuita lombardo, que acompanhou uma #ropa de resgate
de indios a0 Rio Negro dois anos antes™.

No final do mesmo ano (1692), a Companhia enviou Aloisius Conradus
Pfteil a residéncia de Matari e Giovanni Justo da Luca 4 do Rio Negro, a vinte
dias dos confins do Estado do Grao-Par4, cada um em sua canoa com suas
provisdes pessoais. Portanto, Pfeil realizou a terceira maior “entrada” na regiio.
Parece que nesses anos os jesuitas portugueses estavam “apagados” diante dos

29 Roma, ARSI, Bras. 3 (1), ff. 312-315, Carta datada do Par4, de 5 de dezembro de 1657.

30 ARENZ, K. H. De I’Alzette a I'Amazone: Jean-Philippe Bettendorff et les jésuites en Amazonie
portugaise (1661-1693). Saarbriicken/Sarrebruck: Editons Universitaires Européennes — EUE,
2010; BACCI, Massimo L. Amazzonia: L'impero dell’acqua. Bologna: Il Mulino, 2012, p. 393.



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII)

jesuitas estrangeiros. Gorzoni e da Luca eram italianos de Novara e Savoia
respectivamente, a época dreas europeias de influéncia espanhola. O terceiro,
Pfeil, era um dos muitos membros da familia germéanica que foram enviados
para as Américas e, em particular, para a Amazonia. Nascido em Constanga, na
Suica,em 1638, ele pediu para ir as missoes das Indias e 0 Geral da Companhia
o destinou a Missdo do Maranhdo. Em 1678, partiu de Génova para Portugal
e no ano seguinte desembarcou no Maranhio. Ele tinha entdo 40 anos. Assim
que chegou, deu sinais de insatisfacio por estar na Amazonia e finalmente
se resignou, mas sempre permaneceu hostil aos seus companheiros jesuitas
portugueses. Pfeil era especialista em matemadtica e engenheiro talentoso. O
rei Pedro II o nomeou arquiteto e consultor de fortificacdes na Amazonia.
Ele também teve que cartografar as fronteiras entre a América portuguesa,
a Guiana Francesa e o Vice-Reino do Peru. Sua presenga no Rio Negro se
explica, por isso, tanto por seus talentos cientificos quanto por seus talentos
como missiondrio. O rei quis um mapa preciso das fronteiras entre os ter-
ritérios americanos. Mas Pfeil se mostrou muito relutante as pretensées do
rei portugués, e desenhou no seu mapa a linha de Tordesilhas perto do Rio
Tapajos, deixando o Rio Negro do lado espanhol. Por outro lado, as reivin-
dicagdes do rei da Franga sobre o territério amazonico pareciam-lhe ainda
mais frigeis. Antes de chegar a Mazari, no Alto Amazonas e no Rio Negro,
foi enviado como missionério ao Cabo do Norte, vizinho a Guiana Francesa®!.

Em Matari, Pfeil acreditou poder contar com a ajuda do filho de um
indio principal, criado e educado no Colégio jesuita de Belém, para se tornar
uma /ingua. Mas este dltimo se voltou contra o jesuita e 0 ameagou com uma
faca. Ele parecia querer apenas assustar os brancos. E teve sucesso: o jesuita
teve que fugir e se refugiar com seu acompanhante de missio no Rio Negro. A
anedota ilustra os esforgos constantes, mas nem sempre frutuosos, dos jesuitas
para se aproximarem das elites nativas, educando os filhos dos lideres indige-
nas, mesmo que isso significasse trazé-los para Belém, onde recebiam forma-
¢do cristd, descobriam o modo de vida dos brancos, aprendiam a lingua geral e
conheciam outros indios acolhidos pelos jesuitas *.

31 Roma, A.R.S.I, Bras.,v.3,n. 2, doc. 330.

32 BETTENDOREFE].F. Crénica dos Padres da Companhia de Jesus no Estado do Maranhio (1627-
1698). Belém: SECULT, 1990. p. 539-541.




36  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Sabemos que uma missdo entre os indios Zarumds — seu nome vem de
uma frutinha negra da familia Verbénaceae — funcionava na foz do Rio Negro
em 1692. Era num local elevado com boas praias banhadas pelo Rio Negro,
colocado sob a invocagdo de Nossa Senhora da Conceigio. Esta missio foi
fundada sob a dire¢do de Pfeil a duas léguas do sitio da fortaleza de Jesus
Maria José, situada numa elevagio, em posic¢io estratégica. O Capitdo Pedro
da Costa Favela dirigiu sua construgio por volta de 1690%.

A outra missdo, Matari, localizada 4 margem esquerda do Amazonas, a
36 léguas da confluéncia do Rio Negro, recebeu indios descidos do Rio Negro.
E a0 sair de Matari que nos deparamos com o lugar denominado Itaguatiara
(“pedra esculpida”), onde se ergue uma rocha “notével pelas numerosas figuras”
que a cobrem: sdo petroglifos **. Em 1698, o Padre Giovanni Justo da Luca
fixou residéncia ali. “Boa terra, boa dgua, peixe e carne para a vida inteira, mas
o ar ndo é bom para os brancos”, lamenta o jesuita Bettendorff. Na regido, os
jesuitas também cuidaram dos indios Urubus antes que eles passassem para as
maos dos frades Merceddrios de Belém. Mas eles ficaram nas vizinhangas com
os indios Abacaxis, de lingua tupi®.

Em 1693, os jesuitas do Rio Negro eram em minoria portugueses. Pior
que isso para os portugueses, eles eram em especial europeus de dreas de influ-
éncia espanhola e do Império Habsburgo. Se lembramos que o Rio Negro é
uma drea central entre o Império Espanhol e o Império Portugués, entende-
mos que essa presencga jesuita no vale rionegrino pode ter tido para Lisboa
aspectos alarmantes e ameacadores 4 preponderincia portuguesa. O Alvard
real de 1693, que retirou esta drea da administragio dos Jesuitas, pareceu ser o
resultado de uma politica geral orquestrada a partir de Lisboa e a consequéncia
observada pelas autoridades lusas sobre a situagdo local e coeva do Rio Negro.
O Superior da Missio naquele momento, Johannes Philipp Bettendorff, era
luxemburgués, e Luxemburgo foi territério espanhol até 1714. O Superior
também havia sido formado na Holanda catélica espanhola entre Douai e

Tournai. A Missdo incluia, por conseguinte, um nucleo influente de jesuitas

33 MORAES,José de,S.J. Historia da Companhia de Jesus na Extincta Provincia do Maranhio e Pard.
Rio de Janeiro: Typoraphia do Comercio de Brito & Braga, 1860. p. 526.

34 MORAES, José de, S.J. Historia da Companhia de Jesus na Extincta Provincia do Maranhdo e Pard.
Rio de Janeiro: Typoraphia do Comercio de Brito & Braga, 1860. p. 526.

35 BETTENDOREFE].F. Crénica dos Padres da Companhia de Jesus no Estado do Maranhio (1627-
1698). Belém: SECULT, 1990. p. 38-39.



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 37

estrangeiros, muitas vezes em relagdes conflituosas com os jesuitas portu-
gueses, como o luxemburgués Gaspar Misch ou o friburgués Jodoco Pérez
(Perret), superior da Missdo em 1684%. Esses padres estrangeiros ainda estario
presentes na Missdo durante o século XVIII, como Aquiles Maria Avogadri,
um jesuita romano, grande conhecedor do Rio Negro, que em 1738 teve a
confirmagio de que este rio e o Rio Branco foram a rota trilhada pelos Tupuias
para chegar até o Suriname, onde eles estavam fazendo comércio de escravos
indigenas com os holandeses*’. E outros jesuitas continuaram a frequentar a
drea como “experts” até a sua expulsio. Esse ¢, por exemplo, o caso de Ignaz
Szentmartonyi em 1751, cartégrafo natural da Provincia da Austria, contra-
tado para compor a Comissdo de Demarcagio de Limites do lado portugués.
Essa primeira experiéncia jesuita no Rio Negro abriu espago para os carmelitas
que os seguiram.

1695: os Carmelitas sucedem aos Jesuitas no Rio Negro

A partir de 1695, os carmelitas, portanto, concentraram suas atividades
missiondrias no Rios Negro e Solimées. Desde entdo, e por um século, os fra-
des mantiveram contato continuo com os grupos indigenas do Rio Negro.
Comecaram reduzindo os Uaranacoacenas, provavelmente de lingua Aruaque,
com os quais fundaram sua primeira missio no Rio Negro: a aldeia de
Uaranacod (na margem direita do rio Caburi, afluente do rio Negro). Algum
tempo depois, essa missdo se juntou a aldeia dos indios Aranacod: essa fusio
recebeu de Frei Jodo de Santo Elias o nome de Santo Alberto de Aracari. Ela
se estabeleceu na margem sul do Rio Negro®.

Os carmelitas ndo eram tio numerosos quanto os inacianos e nio

eram tio bem-organizados internamente como aqueles. Em 1704, o vigirio

36 LEITE, Serafim. Histéria da Companhia de Jesus no Brasil. Rio de Janeiro: Instituto Nacional do
Livro, 1949, vol. IX. p. 44-47.

37 MORAES, José de, S.J. Historia da Companhia de Jesus na Extincta Provincia do Maranhdo e Pard.
Rio de Janeiro: Typoraphia do Comercio de Brito & Braga, 1860. p. 526. Devemos ao padre
Avogadri um dos raros registros sobre indigenas escravizados no Rio Negro datado de 20 de ju-
nho de 1738. In: LISBOA, Jodo Francisco. Obras, vol. II, Lisboa: Typographia Mattos Moreira
& Pinheiro, 1901. p. 608.

38 AMAZONAS, Lourenco da S. A. Diciondrio topografico, historico, descritivo da comarca do Alto-
Amazonas. Recife: Typografia Commercial de Meira Henriques, 1852, pp. 61 e 211; PRAT,

André. Notas historicas sobre as missées carmelitanas no extremo norte do Brasil (séculos XVII e

XVIII). Recife: Convento do Carmo, 1942 (Apéndice), pp. 7 et 27.



38

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

provincial carmelita Frei Vitoriano Pimentel deu sua versio dos motivos da
falta de missiondrios:

“[...] nesta religido do Carmelo e neste Estado (e sem diivida serd o mesmo em
outros lugares ), ndo hd vassalos suficientes para que possamos dedicar alguns deles ao
servigo e ao ministério de igrejas e conventos e para ocupar outros no ministério das
missoes porque atualmente sio apenas vinte e quatro padres que estio distribuidos nos
trés conventos que incluem o vicariato. E a cada vez esse niimero vai diminuindo por
duas razoes inescusdveis: primeiro, a morte que, certa e inevitdvel, ceifa alguns dos
missiondrios por causa da natureza maligna dos climas em que vivem; em segundo
lugar, muitos dos ditos religiosos sdo oriundos do Reino [Portugal] e fazem tudo para
ld serem devolvidos, seja pelos prelados cuja autorizacdo obtém, seja pelos niincios que
lhes concedem breves; dai dois danos irrepardveis, um grande e outro ainda maior: o
que é gmnde pena é que esta prom‘ncia se enche de irmaos que nao pode sustentar, o
maior € que esse vicariato estd perdendo aqueles de quem precisa [...[”.

Diante dessas dificuldades, o vigario provincial invoca dois remédios para
evitar o empobrecimento da missdo: mandar de volta os religiosos naturais de
Sdo Luis ao convento do Maranhéo e impedir qualquer deles de partir para
Portugal®.

Porém, mesmo sem contar com um grau de organizagio compard-
vel ao dos Jesuitas, os Carmelitas do Grao-Pard progrediram lentamente no
seu apostolado e alcancaram sucesso estabelecendo-se entre os indigenas da
regido amazonica. Substituiram os jesuitas nas primeiras aldeias fundadas no
século XVII e ampliaram sua atua¢io na regido do Rio Negro a partir de 1695
como veremos a seguir. Fruto consideravel do trabalho de cristianizagdo dos
indios, foram fundadas quarenta e cinco aldeias e vilas durante a sua presenca
na regido. Antes de examinar essa geografia urbana missiondria, destacamos
duas caracteristicas principais desses estabelecimentos. Em primeiro lugar, a
sua mobilidade. Pratica usual das aldeias da Bacia Amazénica, essa mobilidade
leva ao reassentamento de comunidades inteiras apds ataques epidémicos ou

pragas de insetos. Eis um exemplo. A vila de Sdo Cristévio de Maturd (atual

39 Lisboa, Arquivo Histérico Ultramarino, Maranhio, Papéis avulsos, docs. 14-11-1705, f. 2r-v.,
apud: WERMERS, Manuel M. “O estabelecimento das missdes no Rio Negro e nos Solimdes
(1695- 1711). Actas do V Coldquio Internacional de Estudos Luso-Brasileiros, Coimbra, 1965. p.
532-533.

40 WERMERS, op. cit., p. 533.



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII)

Amaturd) — localizada na margem sul do rio Solimdes, 210 léguas acima da
confluéncia do rio Negro e 288 léguas da foz do rio Jamunda - foi na origem
uma das seis Missoes espanholas fundadas pelo jesuita Samuel Fritz por volta
de 1697. Desenvolveu-se primeiro na margem sul, entre os rios Aruti e Matura,
para depois passar pelo canal do Evirateua, na margem oposta; uma terceira
localizagdo ainda o situa no Evirateua, acima do canal Auati-parand, em frente
ao rio Aruti; sua quarta localizagio o traz de volta a margem sul entre os rios
Maturd e Maturacopd; com a quinta localizagdo passa novamente a margem
norte, sob o Rio Tonantins; a sexta transferéncia o reinstala na margem sul
entre o Rio Aucrui e o pequeno rio Yauivira, onde ainda existe. A praga dos
carapands estd na origem desses movimentos sucessivos, em particular do pium
— mosquito bufalo ou mosca preta — (Diptera, simuliideos, nematocera) e dos
mosquitos (Diptera, Culicidae)".

Outra caracteristica da geografia missiondria dos Carmelitas ¢ a dificul-
dade de acesso as comunidades indigenas. Um obsticulo que outras ordens
regulares também encontraram no vale amazdnico. As rotas de penetragdo dos
missiondrios necessariamente tiveram que levar em conta a geografia labirintica
do Rio Negro, em grande parte dominada por uma hidrografia extremamente
recortada. A topografia desenhada pelos rios era cheia de acidentes, bloqueava
tudo e dificultava o cdlculo das distdncias que separavam os missiondrios dos
indigenas. Era preciso enfrentar cataratas e corredeiras, cruzar bancos de areia,
passar por sedimentos rochosos e superar todos os tipos de obsticulos que difi-
cultavam o transito”. Exemplo disso é o Arquipélago das Anavilhanas. Esse
arquipélago se estende ao longo do eixo principal do Rio Negro. Foi formado
durante o Cenozoico, ha cerca de 65 milhées de anos, a partir de uma falha
tectonica propicia a formacio de depressoes e fenomenos de sedimentagio. E
um dos maiores arquipélagos fluviais do mundo. Constituido por uma imensa
rede de cerca de quatrocentas ilhas, de aspecto labirintico, intercalado por um
grande nimero de passagens de canais e galerias, sua forma ¢ tio complicada

41  AMAZONAS, Lourenco da S. A. Diciondrio topogrdfico, historico, descritivo da comarca do Alto-
Amazonas. Recife: Typografia Commercial de Meira Henriques, 1852, p. 200.

42 GUZMAN, Décio de Alencar. Dans le labyrin{/ye du Kuwai: Conquéte, colonisation et christiani-
sation en Amazonie (XVI-XVIIIe siecles). Paris: Editions Le Manuscrit, 2021, pp. 498 sq.




40 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

e tdo fluida que s6 se pode sair dela recorrendo a especialistas ou “jacumatbas”
— como sio chamados os priticos pelos indios em lingua tupi®.

O Rio Negro drena trés dreas principais: os afluentes do norte que vém
da parte sul do Escudo das Guianas, os cursos superiores ocidentais (cabecei-
ras) que descem dos Andes colombianos e os afluentes da margem direita que
emergem dos planaltos. A maior parte dessa ecorregido ou ecozona ocupa a
parte inferior do planalto, que estd entre 100 e 250m de altitude no oeste, e cai
para menos de 50m no leste. A parte superior da bacia é dominada pelos aflo-
ramentos graniticos do Escudo das Guianas. As serras Tapirapecé e Imeri per-
correm a fronteira entre o Brasil e a Venezuela, culminando a mais de 3.000m
de altitude com o “Pico da Neblina”. E essa caracteristica do relevo do Rio
Negro que explica a grande quantidade de cachoeiras ao longo do rio. Isso
torna a navegagio perigosa e diminui a velocidade de avango dos barcos.

Os relatos de viagens relatados pelos missiondrios confirmam esses
obstdculos. Em 1705, Frei Vitoriano Pimentel, o provincial do vicariato de
Maranhio antes citado, relatou uma viagem feita no Rio Negro em 1702*.
A sua visita a essa regido tinha um objetivo especifico: opor-se as incursdes
(descidas) do jesuita Samuel Fritz, o Jesuita das Missdes de Maynas, que se
avolumavam no interior (sertdes) da regido. Sua descricio se refere as aldeias
missiondrias administradas pelos Carmelitas. Vejamos como sdo descritas com
base nas indicag¢ées do frei Vitoriano e outros.

As aldeias missionarias dos Carmelitas do Rio Negro

Alguns exemplos nos mostrardo como essas fundagdes evoluem ao longo
do tempo e o que podem ter representado econdmica e politicamente na pers-
pectiva de urbanizagio da regido. A primeira serd na vila de Jaha. Fundada antes
de 1728, encontra-se sob a invocagio de Santo Elias. A freguesia localiza-se
na margem direita do Rio Negro, logo abaixo do rio que lhe dd o nome, a 46
léguas da confluéncia do Rio Negro e a 124 da foz do Jamunda. Originalmente

43 IDEM, ibidem; SILVA, Clauzionor L. da; ROSSETTI, Dilce de F. “Histéria geoldgica dos rios
da Amazonia”. Ciéncia e Cultura,v. 61, n. 3, p. 24-26, 2009.

44 Lisboa, Arquivo Histérico Ultramarino, Maranhio (Avulsos), Conselho Ultramarino 009, cx.
10, doc. 1082, “Consulta do Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II, sobre a carta do exvigi-
rio provincial da Ordem de Nossa Senhora do Monte do Carmo do Estado do Maranhio, fr.
Vitoriano Pimentel, referente as missdes do rio Negro e do rio Amazonas. Refere-se a situagio
dos indios, Lisboa, 14 de Novembro de 1705”.



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII) 41

era a vila de Tarumd que havia sido fundada em 1669 por Pedro da Costa
Favela e o Mercedario Frei Theodésio na margem esquerda do mesmo Rio
Negro e nas proximidades de Aiurim. Em seguida, reuniu indios Tarumds e
Arauaques. E provavelmente o primeiro estabelecimento portugués no Rio
Negro, fundado vinte e cinco anos antes da missao carmelita de 1694. Frei
Jodo Evangelista tornou-se o primeiro carmelita dessa missdo. A aldeia foi
transferida para onde estd, ampliada pela chegada de neéfitos das nagdes Tacu

5> e se beneficiou

e Manaus. Ela recebeu naquele momento o nome de Airdo *
da incrivel fertilidade do solo. Pescam-se pirarucu (Arapaima gigas), peixe-boi
e tartaruga. Ela produzia salsaparrilha (Smilax aspera), breu (betume de ori-
gem vegetal) e madeiras preciosas para carpintaria (Carapa guianensis Aubl.,
Swietenia macrophylla, Aspidosperma polyneuron etc.).

A fundagio da aldeia de Mariud, colocada sob a invocagio de Nossa
Senhora da Concei¢io, deveu-se a Frei Matias de Sdo Boaventura. Data de
1728. Um ano depois, 0 mesmo missiondrio carmelita estava na origem da
“Aldeinha”, que abrigava a capela de Sdo Caetano. Mariud estava localizada
na margem sul do Rio Negro entre os rios Uatanari e Baruri, de frente para
o rio Buhibuhi, 91 1éguas acima do rio Negro e 169 léguas a partir da foz do
rio Jamunda. E o reitor desta aldeia, o indio Manao Camandri, que a pedido
de sua mie abriu a missao as Carmelitas. Muito mais tarde, em 1754, o local
receberia a visita do governador do estado, Francisco Xavier de Mendonga
Furtado, que o designou como acampamento da comissio mista de demar-
ca¢do luso-espanhola. Quatro anos depois, foi erguida na vila com o nome de
Barcelos pelo mesmo governador e designada como sede da capitania do Rio
Negro, fundada em 1755.

A 107 léguas da confluéncia do Rio Negro, no final do curso superior do
Rio Solimaes, Tefé foi a primeira das seis missées abertas pelo jesuita Samuel
Fritz (em 1709) vindo das missdes dos jesuitas de Quito. Um conflito devastou
a aldeia. Frei André da Costa, que evangelizou a ilha dos Veados, deslocou-se

entdo para as ruinas de Tefé para ai estabelecer uma nova missio, aproveitando

45 “Amim me sucedeu mandar fazer uma Igreja nova muito bastante nos Turumazes (Tarumans) que sao
da Missio de Santo Elias, e estando jd quase acabada se mudaram eles para a outra banda, deixando
ficar aquela Aldeia deserta”, PIMENTEL, Vitoriano. “Relagio da Jornada do Solimées e Rio
Negro”. In: HOORNAERT, Eduardo (org.). Das redugées latino-americanas as lutas indigenas
atuais. Sao Paulo: Paulinas, 1982. p. 185.



42 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

os vestigios deixados pela passagem da Companhia de Jesus. Hd abundéincia
de peixes, algoddo e cacau.

Aracary, de que falamos anteriormente, foi fundada na margem oriental
do Rio Caburi por Frey Jodo de Santo Elias, depois transferida para o sitio dos
indios Canauri, na margem sul do Rio Negro, a 67 léguas de sua foz e a 145 do
Jamunda. L4 sdo cultivados mandioca e cacau. As redes sdo feitas ali com algo-
dao silvestre. Camaru foi fundada antes de 1720 e Camara também mudou
de nome e localizagdo. Os carmelitas evangelizaram uma populagio de indios
Carahiahi assentada na margem esquerda do rio Uarirds, que entdo se trans-
feriu para a margem sul do rio Negro e ganhou o nome de “Pedreira”. Tapera
nas margens do Rio Negro data de 1690: primeiro era um “lugar”, depois a
aldeia de Tarumaz [sic]. Localizada perto das corredeiras do Rio Negro que
dificultam a navegagdo. Bararod provavelmente data também de 1690. Seu
tundador foi Frey Anasticio Cordeiro: o povoado foi estabelecido pela pri-
meira vez na margem sul do Rio Negro, na foz do rio em frente 4 Ilha Timoni.
Em seguida, recebeu o nome de “Corte do Rio Negro” por ser o centro politico
da famosa na¢io Manao. Muitas aldeias estdo fundadas sob a invocag¢io de
Nossa Senhora do Carmo: Dary, Camara. Muitas também se tornaram vilas
em meados do século XVIII (Mariud, Pedreira, Bararo4, Tefé) ou fortalezas
(Marabitanas).

Abusos e malversacoes

Mas neste novo contexto urbano, como explicar a relagdo dos carmelitas
com as populagdes indigenas? Em 1704, o rei Pedro II soube do desfalque
cometido pelos carmelitas a partir de um relatério enviado pela Camara de
Belém, que detalhava os abusos cometidos por membros da Ordem. O relaté-
rio retratou o péssimo estado das finangas do Estado e o atribuiu 4 “ambicéo
dos missiondrios”. Os carmelitas se distinguiram por sua indiferen¢a ao empo-
brecimento geral e pareceram interessados apenas em aumentar seus lucros.
Eis o relato:

“[Um] O missiondrio carmelita néo se contentou com um barco capaz de trans-
portar trezentas arrobas mas comprou outro de tonelagem superior e com os dois foi
para o interior [sertio] no distrito da sua residéncia onde zelosamente nio se ocupou

em ganhar almas para Deus, mas em recolher os corpos [dos indios| e desfrutar dessas
&



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII)

fazendas de cacau bem povoadas. Em uma tinica colheita, ele coletou mais de seiscen-

tas arrobas. As contas e promessas que ele deixou com os mercadores quando ele subiu
para cima’ revelam claramente a boa intengdo que ele e outros missiondrios tinham
de trabalhar no campo do evangelho™.

O autor continua no mesmo tom sarcdstico:

“Outro missiondrio, um corista ou irmao /eigo, que ainda se encontrava na
cidade, recebeu a visita de um homem a quem era cliente e que lhe pediu o  favor de lhe
entregar indios da sua missdo para que mandasse um barco para dentro para coletar
cravos e cacau, para prover as necessidades de sua casa e para saldar suas dividas.
Ao que o irmdo leigo respondeu que ndo lhe era possivel conceder-lhe um tinico indio
porque a sua aldeia tinha apenas setenta e que, deste niimero, precisava de trinta que
recolhessem o cacau na sua canoa, dez para um leigo que estava na sua companhia,
outros dez para o barco do seu prelado, mais dez por causa da Ordem e, finalmente,
dez que foram buscar-lhe comida. A conta é boa, mas estd muito mal distribuida de
acordo com a ordem da caridade e da justica distributival E ¢ fazendo esses calculos
que quase todos os missiondrios ajustam sua aritmética” .

Os relatos dos missiondrios falam por si. Eles permitem que encontre-
mos a lista de objetos que sdo trocados com os nativos para fazer contato e
desenvolver relacionamentos de longo prazo com os indigenas. Nio tém ape-
nas valor material para a missdo: esses objetos fazem parte de rituais de contato
e sdo cobicados por todos os indios que pretendem conquistar poder politico
e prestigio com eles.

Como os carmelitas do Rio Negro se comportam nesse assunto? Veja-se
o caso de Frei Domingos do Rosirio. Aparece no livro de contas do nego-
ciante Francisco Pot Feliz [Potfiz] para a compra de uma série de mercadorias
destinadas principalmente a venda entre a populagio nativa do Rio Negro. O
que sdo? Pano de 14 crua, sarja fina, talheres de terracota, pano grosso, pano de

linho fino, pano de linho cru, ferro, ago, armas, facas, ganchos, queijo, azeite

46  Lisboa, Arquivo Histérico Ultramarino, Pard (Avulsos), Conselho Ultramarino 013, cx. 5, doc.
408, “Consulta do Conselho Ultramarino para o rei D. Pedro II, sobre a queixa apresentada
pelos oficiais da Camara de Belém do Pard contra os missiondrios daquele Estado, ao fazerem
uso dos Indios para trabalhar nas suas préprias culturas de, cravo e cacau e outras negociagoes,
em detrimento da administracio espiritual desses Indios e prejuizo dos moradores impedindo-
-lhes o acesso a essa mio-de-obra, Lisboa, 28 de Setembro de 1705”. Cf. doc. anexo: “Carta da
Camara de Belém ao Rei, Pard, de 19 de julho de 17047, ff. 2r-v.

47  Ibidem.




44 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

doce, pequeno pano pintado, conhaque, pano de algodio, sal, pélvora, munigao.
Chegamos 4 soma de 338.675,00 réis. Téxteis de baixa qualidade, objetos de
metal e produtos comestiveis foram comercializados com as populagoes indi-
genas. Nio ¢ tdo certo que tenham tido acesso & pdlvora, espingardas e muni-
¢oes que, em principio, deveriam ser utilizadas para garantir a protegdo dos
missiondrios. O mesmo negociante vendeu ao padre Jodo Guilherme, também
ele a caminho do Rio Negro, facas, velas, agulhas e papel. Outros missiondrios
negociaram com este Francisco Pot Feliz para obter mais ou menos os mesmos
itens.

Esses casos eram raros e isolados? A Cimara de Belém nota a quantidade
exorbitante de itens comprados, que supera em muito as necessidades usuais
das missdes, que acabaram se tornando verdadeiros “armazéns de comércio”,
ou seja, feitorias. As despesas denunciadas pela Cimara de Belém estdo bem
acima das parcelas de congruas destinadas a cada missiondrio. Elas disfarcam
verdadeiras “negociagdes ilicitas”. A 28 de setembro de 1705, diante desta situ-
a¢do, o Conselho do Rei recomendou aos comerciantes portugueses que se
abstivessem de negociar com membros da Ordem dos Carmelitas. Também
proibiu os indios de se envolverem neste tipo de operagio®.

Mas ha registro de casos de abusos mais graves. Sdo sintomdticos da
integragdo ao mercado interno colonial da drea que abastece escravos indi-
genas quando estavam sob a autoridade de um carmelita. A atuagdo do frei
Jerénimo Coelho ilustra a dimensdo empreendedora da atividade missiondria
das Carmelitas no Rio Negro durante a primeira metade do século XVIII,
logo apés sua instalagdo na regido. O religioso era missiondrio na aldeia de
Santo Elias dos Tarumazes desde 1719. Ele se dirigiu sem rodeios a Coroa
para solicitar a concessdo da jurisdigdo temporal e espiritual exclusiva sobre
a aldeia que administrava como missiondrio catélico. No entanto, legalmente
um missiondrio isolado ndo podia exercer esse tipo de jurisdi¢do em razio dos
votos de pobreza que havia pronunciado. O carmelita ndo queria prestar contas
nem mesmo ao seu superior da Ordem. No entanto, ele obteve o consenti-
mento do rei por causa de seu “zelo” e “cuidado” em “converter os indios”. Com
esse privilégio, Frey Jeronimo teve o caminho livre para tornar a sua missio
uma verdadeira empresa de coleta de cacau, fabrico de embarcagdes, fabrico de

48  Ibidem.



A urbanizacao dos carmelitas ¢apatuyma no Rio Negro (sécs. XVII-XVIII)

tecidos e produgio de manteiga de tartaruga em grandes quantidades. No ano
de 1725, notamos a presenga em sua casa de uma centena de indios e portu-
gueses do Para. Para se ter uma ideia mais precisa da produgio dessa missio,
basta ler o relatério que o Governador do Pard enviou a Coroa no inicio da
década de 1730:

“[...] na baia de Tarumaz, localizada no Rio Negro, cujo missiondrio é Frei
Jeronimo Coelho, pode haver 80 indios obrigados a produzir pelo menos 800 arrobas
de cacau todos os anos [. .. [. Hd também quantidades de rolos de tecido, para os quais
fiandeiras indigenas sao mobilizadas que por isso ndo cuidam mais da horta, faltam
Jfarinha [...] O mesmo missiondrio costuma dirigir uma fibrica de grandes barcos que
produz quatro barcos por ano [...] Da mesma forma, a cada ano manda preparar
pelo menos trexentos barris de manteiga de tartaruga. E os indigenas de sua missio
nao sdo tratados como pessoas livres, mas como escravos, sem saber quando é um dia
santo ou receber um pagamento justo por seu trabalho [...J".

Segundo os relatos da época, frei Jerénimo ndo limitou os seus negé-
cios ao Rio Negro, mas aproveitando também as incursdes do sécio Francisco
Ferreira, estendeu a sua atividade empresarial 4 vizinha bacia do Rio Branco.
Isso lhe permitiu manter relages comerciais particularmente intensas com
os holandeses da Guiana. Os escravos indigenas extraidos do Rio Negro e do
Rio Branco, bem como parte da produgio da missido dos Tarumaz, acabaram
chegando em mios holandesas contra todas as leis promulgadas pela coroa de
Portugal. Em 1730, esse mesmo carmelita jd gozava de tamanha facilidade que
requereu a licenga de sua ordem para se instalar no Rio Guajari, as portas de
Belém, numa propriedade para o cultivo do cacau explorando o trabalho dos
indios que trazia consigo do sertdo do Rio Negro. Essa licenga foi-lhe conce-
dida pelo provincial do Carmelo, frei Manuel da Esperanca, no Definitério
de 2 de maio de 1730. A quantidade de indios trazidos do Rio Negro pelo
frei Jerénimo Coelho, “e muitos outros que Deus sabe como 14 chegaram”,
provocou escandalo entre os paraenses. Essa situagdo os inspirou a uma “repre-
senta¢do” enviada ao rei: contudo, o protesto dos paraenses nio exigia medidas
contra os religiosos, mas, pelo contririo, pretendia que esse privilégio fosse
alargado a todos os portugueses.

Podemos ver claramente como as priticas dos Carmelitas analisadas aqui
contrastam com o apostolado dos Jesuitas. Sua falta de preparo para a missio

e sua gandncia extrema levaram os religiosos a dar a missdo no Rio Negro




4.6 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

formas brutais. Além disso, também a estabelecer uma sociedade local baseada
na exploragio ilicita, malversagio e apropriagio indébita dos privilégios da lei
portuguesa para fins essencialmente lucrativos em detrimento absoluto das
populagdes locais.

Esté claro que as relagdes coloniais estabelecidas na regido do Rio Negro
sob a influéncia do Carmelo desenvolveram-se a partir do clientelismo, da
dominagio pessoal (personalismo) e da violéncia: nestes trés elementos se arti-
cularam os “lagos de clientela” tecidos entre nativos de um lado e colonos, sol-
dados e missiondrios por outro lado. A nosso ver, ha um hiato flagrante entre o
cardter tradicional da organizagdo interna do Carmelo reformado e as “novas”
demandas de conquista, colonizagio e expansio do territério amazonico nos
séculos XVII e XVIII, seja da Monarquia Catélica ou aquela posterior do
Império Portugués. Requisitos que, por outro lado, atendem perfeitamente aos
Jesuitas. De fato, como vimos, foi da tensdo entre ascetismo carmelitano pri-
mitivo mal assumido e as exigéncias da vida missiondria no vale amazonico
que nasceram os abusos cometidos pelos frades do Carmo no tratamento dos
indios do Rio Negro. O deslize carmelita — ou o seu ativismo — se deveu ao
cardter espurio assumido na catequese dos indios: procedeu de forma abusiva
e ilicita pelo acimulo de bens e vantagens materiais arrancados dos indios que
eram obrigados a participar do trifico ilegal de escravos, usando outros expe-
dientes legalmente questiondveis e mal dissimulados.



CAPITULO 2

PELA PROPAGACAO DA FE E DAS ARMAS:

0 ENVOLVIMENTO DOS RELIGIOSOS NO
PROVIMENTO E CONTROLE SOCIAL DAS
TROPAS MILITARES NA CAPITANIA DO PARA
(PRIMEIRA METADE DO SECULO XVIII)

Wania Alexandrino Viana'

A relacao entre militarizacao e missao a

partir da Nova Historia Militar

muito se debrugado sobre o papel da igreja, seus agentes e instituigoes

! produgio historiografica sobre o passado colonial amazonico tem ha

nos processos coloniais instaurados na América, sobretudo a partir do

século XVII2. Esse aspecto estd relacionado em primeiro lugar com o fato de

Doutora em Histéria. Professora da Universidade Federal do Oeste do Pari. E-mail: wania.
viana@ufopa.edu.br

Sobre a atuagio da igreja e missiondrios na Amazoénia,ver: AZEVEDO, Jodo Lucio de. Os Jesuitas
no Gréao-Pard: Suas missées e a colonizagdo. Belém: SECULT, 1999 [facsimile da primeira edi¢do,
1901]; REIS, Arthur Cezar Ferreira. 4 conquista espiritual da Amazénia. 2* edigio. Manaus:
Editora da Universidade do Amazonas, 1997; LEITE, Serafim, SJ. Histéria da Companhia de
Jesus no Brasil. Lisboa/ Rio de Janeiro: Portugdlia/INL, 1943; RAIOL, Domingos Antonio.
“A Catechese de indios no Pard”. In: Anais da Biblioteca ¢ Arquivo Publico do Pard, Tomo
II (1902); HOORNAERT, Eduardo (org.). Histéria da Igreja na Amazénia. Petrépolis: Vozes,
1990; MELLO, Mircia Eliane Alves de Souza. F¢ e império: as Juntas das Missoes nas conquistas
portuguesas. Manaus: EDUA/FAPEAM, 2009. BOXER, Charles R. 4 Igreja e a expansio Ibérica



48 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

que a presenca da igreja no ultramar, em larga medida, possibilitou o avango
da fronteira colonial. E, além disso, pelo conjunto significativo de documentos
produzidos por seus agentes que trataram dos mais variados assuntos sobre
esses territérios e as suas gentes. Os missiondrios sdo, portanto, excelentes
informantes desse passado.

Me parece que ¢ a partir desse lugar que podemos pensar a vasta produ-
¢do académica sobre a igreja, as suas institui¢des, as missoes, os aldeamentos, as
ordens religiosas e as suas complexas relagdes com os indigenas e outros agen-
tes coloniais constituidas nas dinimicas de suas atuagbes nos mais diversos
lugares desse dilatado espaco que conhecemos hoje como Amazénia.

E também evidente que a expansio da agdo da igreja na América por-
tuguesa foi uma engrenagem para a presenga da Coroa nesses territérios. A
propagacio da fé elevava o alcance das armas e vice e versa. Igreja e Estado
articulavam-se nas agdes. A primeira legitimava, em nome de Deus, a presenga
militarizada da prética colonial e esta dltima garantia-lhes as almas e fiéis.
Embora essa imbricada relagio nos pareca ébvia, a produgio académica sobre a
atuacio da igreja na Amazdnia tem ancorado suas abordagens no didlogo com
a produgio académica produzidas nesse campo de estudo. O mesmo ocorre
quando se trata da produgio vinculada 4 Histéria Militar, cujos trabalhos dedi-
cam-se aos estudos sobre defesa, incluindo dentre outras facetas a andlise sobre
as tropas, os soldados, os oficiais, as guerras, as fronteiras politicas e as forti-
ficagdes. Ou seja, a fé e a militarizagdo tém sido tratadas de forma estanque,
embora na experiéncia colonial se verifique suas conexdes.

Este trabalho tem por objetivo apresentar algumas dessas conexdes a par-
tir de dois aspectos: a interferéncia dos padres na distribui¢do de indigenas

(1440-1770). Lisboa: Edi¢oes 70,1989. ARENZ, Karl-Heinz. “Do Alzette a0 Amazonas: vida e
obra do padre Jodo Felipe Bettendorff (1625-1698)”. Revista Estudos Amazénicos,v. V,n.1,2010;
GUZMAN, Décio de Alencar. “O inferno abreviado: evangelizagio e expansio portuguesa no
Xingu (século XVII). In: CARDOZO, Alirio; SOUZA, César Martins de (org.). Historias do
Xingu: Fronteiras, espagos e territorialidades (séculos XVII-XXI). Belém: EDUFPA, 2008. NEVES
NETO, Raimundo Moreira das. Um patriménio em contendas: os bens jesuiticos e a Magna Questio
dos dizimos no Estado do Maranhdo e Grao-Pard (1650-1750). Jundiai: Paco Editorial, 2013;
MATOS, Frederik Luizi de. Os frades del rei” nos sertoes amazénicos: os capuchos da piedade na
Amazénia colonial (1693-1759). Dissertagio (Mestrado) — Programa de Pés-Graduagio em
Histéria, UFPA, 2014; LIMA, Jodo Anténio Fonseca Lacerda. “Deseja servi a Deus e a este Santo
Tribunal”: Comissdrios, Notdrios e Familiares do Santo Oficio no Estado do Grao-Pard e Maranhdio

(c. 1731-1805). Tese (Doutorado) — Programa de Pés-Graduagio em Histéria, UFPA, 2020.



Pela propagacao da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle... 49

para a diligéncia da tropa militar; e segundo da presenca de padres nas tropas,
das rezas e da devog¢do como elemento de controle social de soldados e indios.
Essa abordagem ¢ possivel nos enquadramentos da Nova Histéria Militar.
Perspectiva verificada, sobretudo, a partir da década de 1970, em razdo das
“aproximagdes” com diferentes dreas de conhecimento histérico, notadamente,
a histéria politica, econdmica e social, o que redefiniu novos objetos, méto-
dos e abordagens contribuindo para ampliar os instrumentos de investigacio
e andlise.’

Trata-se de perceber as institui¢des militares em conexdo com a socie-
dade.* Todos os trabalhos que se inserem nessa perspectiva buscam trazer a
esse campo de estudo novas abordagens, por meio de novas metodologias e
inclusio de novas fontes. Observam-se as implicagdes sociais da militarizagio,
rompendo a perspectiva estanque do militarismo.” Em sintese, atribui-se uma
andlise multipla a partir da relagdo com a sociedade.

Todavia, é necessério estabelecer didlogo com outros campos de estudo.
Como destacou Francisco Doratioto, os avangos permitidos pela Nova Historia
Militar impdem ao estudo da guerra e militarizagdo uma “perspectiva plural”
da qual pela sua abrangéncia, ¢ imperativo o didlogo com outros campos de
pesquisa®. Nesse caso aqui, a relagdo que o processo de militariza¢do do Estado

do Maranhio estabelece com a igreja e os seus agentes na primeira metade do

século XVIII.

3 RESTIER JUNIOR, Renato Jorge Paranhos e LOUREIRO, Marcello José Gomes. “Histéria
Politica, Histéria Social e Histéria Militar: trés histérias em busca de um eixo tedrico e meto-
dolégico comum”. Revista Brasileira de Historia Militar, Ano 111, n° 8, agosto 2012, pp. 13-16.

4 Essa perspectiva da Nova Histéria Militar pode ser observada, por exemplo, nos seguintes tra-
balhos: TEIXEIRA, Nuno Severiano; DOMINGUES, Francisco Contente e MONTEIRO,
Jodo Gouvéia. Historia Militar de Portugal. Lisboa: a esfera dos livros, 2017. BARATA, Manuel
Themudo e TEIXEIRA, Nuno Severiano (org). Nova Historia Militar de Portugal. Vol.2. Lisboa:
Circulo de Leitores, 2004. CASTRO, Celso IZECKSOHN, Vitor, KRAAY, Hendrik (orgs.).
Nowva Histéria Militar brasileira. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2004. POSSAMALI, Paulo (org.).
Congquistar e defender: Portugal, Paises Baixos e Brasil. Estudos de historia militar na Idade Moderna.
Sio Leopoldo: Oikos, 2012. CARDOSO, Alirio; BASTOS, Carlos Augusto e NOGUEIRA,
Shirley Maria Silva (orgs). Historia Militar da Amazénia. Guerra e Sociedade (séculos XVII-XIX).
12ed. Curitiba, PR: CRV, 2015.

5  MOREIRA, Luiz Guilherme Scaldaferri. A Nova Historia Militar, o didlogo com a Histéria
Social e o Império portugués. Anais do XXVI Simpdsio Nacional de Histéria- ANPUH, Sao Paulo,
julho 2011.

6  “Entrevista com o professor Francisco Doratioto”. Revista Brasileira de Histsria Militar, Ano 1,
n° 2, agosto de 2010, p. 3.



50 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Essa relagdo imbricada entre a propagagio da fé e das armas, por exem-
plo, pode ser vista no préprio Regimento de 1655 dado a André Vidal de
Negreiros, militar e primeiro governador do Estado do Maranhio. Nas pri-
meiras linhas do texto, ressalta-se a “muita disposi¢io que tem as terras desse
Estado [...] para nelas se fazer um grande servico ao Nosso Senhor [...] ensi-
nando a fé catélica romana aos muitos gentios de que estdo povoadas”. E, logo
em seguida, destaca-se que a Coroa tem como certo que a conversio e a obe-
diéncia a lei de Deus, “se conseguird também o comércio, cultura e conquista

) gu ) q

das terras no mesmo Estado™.

Nas atribui¢des do governador, notadamente nos artigos 3,4 e 5, lhe sdo
recomendadas “as coisas da Santa fé”. Entre as obrigacoes consta que favorega
“muito aos religiosos e pregadores e todas as outras coisas eclesidsticas”. Que
tenha “cuidado em procurar que todos os eclesidsticos vivam tdo virtuosamente
que com seus procedimentos merecam o respeito”. Além disso, deveria o mili-
tar se encarregar de fazer “que todas as igrejas de todas as povoagdes, que estdo
feitas que estejam com perfei¢do” e as mais que se contrairem sejam feitas em
“sitios conveniente” e em todas se celebrem os cultos e “oficios divinos™.

Como nos lembra Almir Diniz de Carvalho Junior, no Estado do
Maranhio, a conversio das almas também incluia a conquista da terra’. Essa
foi também uma pritica observada para o Estado do Brasil e outras partes do
império portugués. Por outro lado, essa alianga mostra-se muito mais com-
plexa do que as letras das linhas do regimento de Vidal de Negreiros podem
expressar.

Ora, é evidente os muitos conflitos envolvendo militares, colonos e mis-
siondrios, principalmente no que se refere ao controle da mio de obra indigena,
uma questio exaustivamente tratada pela historiografia. E ndo se pode esque-
cer, conforme nos mostrou os estudos de Roberta Lobdo, que no decurso dessa
embaragosa relagido, o discurso antijesuitico amazénico construido durante
a primeira metade do século XVIII influenciou agdes politicas empenhadas

principalmente por Marqués de Pombal que culminaram na expulsio dos

7 “Regimento dado a André Vital de Negreiros, Governador Geral do Estado do Maranhio e
Grio-Pard. Em cincoenta e oito artigos:14 de abril de 1655”. Annaes da Bibliotheca e Archivo
Publico do Para. Tomo I (1902), primeira série, p. 25

Idem, p.27.

CARVALHO JUNIOR, Almir Diniz. Indios Cristios. Poder, magia, e religiio na Amazodnia
Colonial. Curitiba: CRV, 2017.



Pela propagacao da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...

Jesuitas das dreas coloniais da Coroa em 1759'° em um contexto de tentativa
de controle do Estado sobre esses espagos.

Mas o que queremos destacar aqui é o envolvimento dos missiondrios nas
questdes de defesa da capitania, tanto no provimento de indigenas necessirios
a empreitada quanto na participagdo nas diligéncias atuando com o controle
social de soldados e indios. Argumenta-se que embora a relagdo entre militares
e missiondrios das aldeias tenha sido, em grande medida, mediada pelo con-
flito, verifica-se também a colaboragio no que se refere ao controle dos sujeitos
integrados as tropas militares na capitania. Sem essa colaboragio as diligéncias
militares pareciam impraticéveis. Ea partir desse elemento que podemos veri-
ficar a atuagdo dos religiosos nas questdes de defesa na capitania do Para.

Os missionarios e o provimento da tropa militar

Em 22 de dezembro de 1709, o governador Cristévdo da Costa Freire
relatava as contendas existentes entre o padre Francisco Pedro do Redondo
com o Alferes tenente da casa-forte do Rio Negro, Baltasar Alvares Pestana.
Consta no documento que o religioso da provincia da Piedade havia negado
ao militar a solicita¢do que fizera de envio de indios para socorrer aquela fron-
teira que se encontrava na iminéncia de invasdo de castelhanos que de “Quito
tinham chegado ao Sertdo dos Solimdes” com a intengdo de invadir aquela
casa-forte. Com a negativa do religioso, ficou o militar impossibilitado de
enviar o socorro de soldados e munig¢ées por “ndo haver indios que remassem
a canoa podendo seguir desta falta em um grande dano, se os Castelhanos
viessem a dita Casa Forte”.!!

Esse episédio ndo é um caso isolado. As especificidades da configuragio
do sistema defensivo instituido na capitania do Pard na primeira metade do
século XVIII empurrava a esfera militar para individuos que nio pertenciam,
a rigor, ao militarismo luso. E, com efeito, delineou o envolvimento de mis-
siondrios no provimento das tropas militares. Todavia, para compreender essa

questdo que envolvia o padre Francisco Pedro do Redondo, o militar Baltasar

10 CARVALHO, Roberta Lobio. “A ruina do Maranhio”: a constru¢io do discurso do antijesui-
tico na América portuguesa (1705-1759). Tese (Doutorado) — Programa de Pés-Graduagio em
Histéria Social da Amazénia da Universidade Federal do Para (PPHIST-UFPA), Belém, 2018.

11 Carta do Governador Cristévio da Costa Freire, para o rei. Pard 22 de Dezembro de 1709.
AHU, Avulsos do Par4, Cx. 5, D. 440.




52 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Alvares Pestana e o governador Costa Freire, se faz necessirio entender as
caracteristicas desse sistema defensivo.

A primeira delas é a incongruéncia entre a vasta drea a ser defendida e os
insuficientes quantitativos de gente integrada as tropas pagas'?. Esse aspecto
manteve-se durante toda a primeira metade do século XVIII e pode ser obser-
vado em todo o Estado. Os mapas e listas sobre a gente integrada as tropas
pagas tanto na capitania do Pard quanto do Maranhdo mostram que essas
companbhias estiveram sempre diminutas de soldados. Entre 1623 e 1747, nas
duas capitanias, o nimero total de individuos integrados nido ultrapassaram
322 soldados em cada uma. Com esse quantitativo, era impossivel acudir diver-
sas diligéncias em tao dilatado territério como mostraram as correspondéncias
de governadores e militares enviados 4 Coroa®.

O segundo aspecto desse sistema ¢ a auséncia sistematica das companhias
de auxiliares'. Conforme os regulamentos militares, essa companhia deveria
auxiliar a tropa paga em caso de necessidade e até mesmo substitui-la em situ-
agdes de maior gravidade.

Ocorre que as companhias auxiliares, compostas de negros, pardos e liber-

tos para o Estado do Maranhio, s6 foram instituidas a partir da carta régia de

12 As companhias regulares ou tropas pagas ou de linha foram criadas em Portugal em 1640. Nelas,
serviam os soldados permanentes, que recebiam soldo pela atuagdo nas tropas e teoricamente
nio deveriam se dedicar a nenhum outro oficio, sendo o da defesa. Essas companhias formaram
a forca responsavel por acudir as fronteiras, fazer a guerra, vigilincia e tudo o mais que fosse
interesse da Coroa portuguesa, seja no reino ou nas conquistas. Organizava-se em cavalaria,
infantaria e artilharia. Todavia, na capitania do Pard até 1750 temos apenas cinco companhias
pagas, quatro de infantaria e uma de artilharia, com uma composi¢io bastante problematica, cujo
individuos eram integrados em sua maioria advindos de um recrutamento compulsério.

13 AHU, Avulsos do Pari: Cx. 1, D. 28; Cx. 1,D.63; Cx. 1, D. 66; Cx. 3,D. 299; Cx. 5, D. 451; Cx.
6,D.481; Cx. 8,D. 724; Cx.9,D. 852; Cx.12, D. 1142; Cx. 9, D. 859; Cx. 10, D. 946; Cx. 11, D.
974; Cx.11,D. 974; Cx. 12, D. 1141; Cx.17, D. 1632; Cx. 19, D. 1776; Cx.20, D. 1873; Cx. 24,
D. 2262; Cx. 25,D.2317; Cx. 27, D. 2580; Cx. 28, D. 2681; Cx. 29, D. 2804. AHU, Avulsos do
Maranhio: Cx. 12, D.1215; Cx.25, D. 2605. ANT'T, MSLLIV/0030, pp. 38v-39. Ver: VIANA,
Wania Alexandrino. Gente de guerra, fronteira e sertio: indios e soldados na capitania do Pard
(primeira metade do século XVIII). Tese (Doutorado em Histéria) — Instituto de Filosofia e
Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Par4, Belém, 2019.

14 Essa forga se constituiu em Portugal em 1641, um ano apds a criagio das companhias regulares.
Trata-se de uma segunda for¢a militar, como o préprio nome indica, que funcionaria como
auxiliar das tropas regulares; eram de servi¢o nio remunerado e obrigatério para os civis, cons-
tituindo-se em forgas deslocdveis que prestavam servico de apoio as tropas pagas. As milicias
estavam, assim como as regulares, organizadas em tercos e companhias. Os corpos de auxiliares
eram armados, exercitados e disciplinados. Essa for¢a era composta por homens aptos para o
servico militar, porém a diferenca em relagio a primeira forga é que os soldados nio ficavam
ligados permanentemente a fungio militar.



Pela propagacao da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle... 53

19 abril de 1766. Na missiva determinava-se o “alistamento de todos os mora-
dores sem excegdo fossem estes “nobres, plebeus, brancos, mesticos, pretos,
ingénuos e libertos”. Dessa listagem deveriam formar os tergos de Auxiliares e
Ordenancas das companhias de cavalaria e infantaria para defesa do Estado.

Portanto, é tardio se compararmos com outras partes da América portu-
guesa. Em Pernambuco, por exemplo, os tergos de pardos e pretos foram cons-
tituidos no contexto da invasido holandesa (1630-1654). Luis Geraldo Silva
ressalta que essa experiéncia inaugura a incorporagio de “gente de cor” em
tropas na América portuguesa designadas de “Auxiliares Pardos” e “Auxiliares
Pretos™. Ana Paula Costa, em seus estudos na capitania de Minas Gerais,
especificamente a comarca de Serro Frio, entre os 1730-1763, destaca a atu-
a¢do e utilidade de companhias de tropas de pardos e pretos para atuarem,
sobretudo, no ordenamento do territério.!”

Nas capitanias do Pard e Maranhio, entretanto, na primeira metade do
século XVIII, as companhias auxiliares ndo eram uma forga com gente ¢ nem
regularidade efetiva com que a Coroa pudesse contar para atuar com as com-
panhias pagas em ocasido de guerra e conflito. Ndo ha registros sistemati-
cos em mapas e listas, como consta para as Ordenancas'® e para as Tropas de
Regulares. Por ocasido da guerra do Rio Negro contra os Manao, por exemplo,
Alexandre de Sousa Freire com falta de soldados na tropa recorria ao envio de
800 indios de guerra para socorro a Jodo Paes do Amaral.’ Sem fazer qualquer

referéncia a mobilizagdo de uma companhia intermedidria.

15 Carta régia de D. José I para o governador do Grao-Pard ¢ Maranhdo Fernando da Costa de
Ataide. AHU, Avulsos do Par4, Cx. 58, D. 5270.

16  SILVA, Luis Geraldo. “Individuo e sociedade. Bris de Brito Souto e o processo de institucio-
nalizagio das milicias afrodescendentes livres e libertos na América portuguesa (1684-1768)”.

Revista Tempo. Vol. 23 n. 2. maio-agosto. 2017, p. 198.

17 COSTA, Ana Paula Pereira. “Militares pardos e pretos e sua “utilidade” para o bom governo da
regido de Serro Frio: notas de pesquisa”. Estudos Ibero-Americanos, Porto Alegre, v. 42, n. 2, p.
560-581, maio-ago. 2016.

18 A criagio de companhias de Ordenangas em Portugal remonta ao ano de 1508, durante o
reinado de D. Manuel (1495-1512), com a publicagio do Alvard de Regimento de Gente de
Ordenanga das Vinte Langas da Guarda (1508), estendido com o Alvard das ordenangas de 7
de agosto de 1549. Caracterizavam-se por um forte cariter local, pois tratava-se da listagem de
todos os moradores capazes de pegar em armas de onde deveria, teoricamente, sair os individuos
para as tropas auxiliares e pagas.

19  Carta do governador Alexandre de Sousa Freire, para o rei D. Jodo V, em resposta a provisio
régia de 13 de outubro de 1727 sobre a falta de soldados para servir na capitania e informando



54

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Um quadro que, quando se observa em sua complexidade, conclui-se que
nessa parte da conquista a for¢a indigena mobilizada e integrada a tropa paga
foi o que possibilitou as diligéncias militares, seja nas fronteiras, no sertio e/
ou nas guerras. Em outras palavras, as agdes militares dependiam da presenca
indigena. Esse sistema por um lado elevava a agéncia indigena e por outro abria
espago para a intermediagio e interferéncia dos religiosos nesse provimento.

E nessa configuracio defensiva que a Igreja e seus agentes interferem.
Ora, além da negociagio direta com as liderancas indigenas e da coopera-
¢do entre capitanias, os aldeamentos compunham um dos principais cami-
nhos pelos quais se mobilizava indigenas para as diligéncias militares.’ E desse
lugar que se pode verificar a atuagdo dos religiosos nesse provimento. Uma
relagio nem sempre harmoniosa que envolvia militares, indigenas e missio-
ndrios, conforme verificou-se nas contendas envolvendo Baltasar Pestana e o
padre Francisco Redondo.

Voltando a carta de Cristévio da Costa Freire de 1709, verificam-se
alguns indicios importantes para compreender esse caminho de mobilizagio
indigena que integra os aldeamentos e a tropa. Nesse caso, essa rede, portanto,
conecta 1) a casa-forte do Rio Negro, na figura do militar Baltasar Pestana, que
estd na frente de linha de defesa com iminéncia de ataque inimigo; 2) o gover-
nador que nas suas atribui¢des deve resolver e dar conta ao rei dos problemas
de defesa; e 3) os aldeamentos, na pessoa do padre Francisco Redondo como
intermedidrio nesse processo.

Os religiosos deviam ceder e organizar todos os indios capazes para as
diligéncias coloniais, isso nem sempre foi uma regra seguida. Dai a razdo dos
conflitos entre o padre Francisco Pedro do Redondo e o Alferes tenente da
casa forte do Rio Negro, Baltasar Alvares Pestana, relatados pelo governador.
Portanto, no que diz respeito a mobilizagdo indigena para compor tropas mili-
tares, os religiosos tém interferéncia no processo, o que nio ocorre no caso de
incorporagio de nio indios.

acerca da guerra que se verifica no Rio Negro contra o gentio barbaro Mayapema. Belém do
Pard, 14 de setembro de 1728. Anexo: listas e mapa. AHU, Avulsos Par4, caixa 11, doc. 974.

20 VIANA, Wania Alexandrino. Gente de guerra, fronteira e sertdo: indios e soldados na capitania do
Para (primeira metade do século XVIII). Tese (Doutorado em Histéria) — Instituto de Filosofia
e Ciéncias Humanas, Universidade Federal do Par4, Belém, 2019.



Pela propagacao da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle... 55

Karl Arenz e Diogo Costa explicam que os aldeamentos no Estado do
Maranhio e Grao-Pard ajudaram a consolidar a nova colénia. A presenca e a
atuagio dos religiosos estavam presentes na Lei de 9 de abril de 1655, pela qual
estes detinham a administragdo temporal e espiritual sobre os indios aldeados.
Dentre suas determinagdes estava previsto que cabia aos religiosos autorizar as
entradas aos sertdes, e regulava o acesso dos colonos a mio de obra indigena.

O Regimento das Missées, posto em vigor em 1686, e a decorrente divisao
geogrifica do espaco de atuagdo das ordens religiosas em 1693%!, definiram
o papel dos religiosos nos aspectos de defesa, e ainda os vetores de expansio
lusa e as redes de conexio entre esses pontos de presen¢a portuguesa na regio.
Estava previsto nesse regimento, por exemplo, que as aldeias de reparticio
atenderiam as demandas militares e economicas do Estado. E por essa razio
que, quando se trata de indios para tropas, os militares recorrem aos religiosos.

Em 1733, Marcos da Costa, secretirio do Estado, citava as aldeias dos
padres da Companhia de Jesus,dos padres da Piedade e dos padres da Conceigao
ao descrever os problemas enfrentados pelo sargento Belquior Mendes de
Moraes em uma diligéncia nas fronteiras entre Portugal e Espanha, para a
qual necessitava de indios para compor sua tropa de guerra.”” Em posse de uma
portaria passada pelo governador, foi até as aldeias “dos Boccas, Guaricuru e
Arucara” das missdes dos padres da Companhia de Jesus para pedir alguns
indios. Saindo de 14 com vinte quatro indios, em determinada altura da via-
gem, “doze indios dos quais lhe foram dados lhe fugiram logo”, ficando “tao
somente uns indios que se lhe emprestou o capitdo-mor da vila de Cametd”.?

Diante da fuga dos indios, o militar pediu auxilio das “aldeias Arapijo,
Caviana, Maturu Missdes dos Reverendos Padres da Piedade e Pirabiry e
Itacuraca dos Reverendos Padres da Companhia”. Estes, entretanto, “ndo man-

daram nem um s6”. Desta feita, ficando “impossibilitado de prosseguir a dita

21 AREZ, Karl Heinz; SILVA, Diogo Costa. “Levar a Lus de nossa santa f¢ aos sertées de muita gen-
tilidade”™ Fundagio e consolidagio da missdo jesuitica na Amazonia portuguesa (século XVII).
Belém: Editora Agai, 2012.

22 Carta do secretrio do Governo do Estado do Maranhio, Marcos da Costa, para o comissirio
provincial fr. André do Rosirio, sobre a obrigagio de conduzir indios a cidade de Belém do Para
com o objetivo de serem integrados nas tropas de guerra. Belém, 18 de setembro de 1733. AHU,
Avulsos do Parg, Cx. 15, D. 1413.

23 Idem.



56 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

viagem”. Razdo pela qual voltou a Belém, onde o governador lhe passou nova
portaria para que tirasse os indios “de onde quer que os achasse”*.

Belquior Medes fora logo a “aldeia do Cayae Mangabeiras dos reverendos
Padres da Conceigio de onde trouxeram dezessete indios e chegando com eles
a esta cidade logo no mesmo dia lhe fugiram nove”. Completando o nimero
“de trinta e tantos indios, estes lhe fugiram todos ficando em um extremo
desamparo que nunca experimentou o suplicante” em mais de vinte anos, que
“tem de curso por estes sertdes no servigo de S.M.”.»

O militar sintetizava o fracasso de sua empreitada, destacando a “fugida
dos indios, e principalmente a omissdo dos Reverendos padres Missiondrios”.?
Do mesmo modo, o cabo Amaro Pinto Vieira enfrentava dificuldades em 1729
ao pedir auxilio de sessenta indios das aldeias dos padres da Companhia de
Jesus para o acompanharem a conquista do Xingu.?” Parece que o papel desem-
penhado por esses religiosos no sertdo era uma das possiveis conexdes entre a
defesa do territério e os aldeamentos.

Fica evidente em 1733, por exemplo, quando o secretirio-geral pedia ao
governador que mostrasse o regimento no qual os religiosos eram obrigados a
enviar indios para compor as tropas. No documento, solicitava as missdes de
Santo Anténio que conduzissem “a esta cidade os quarenta Indios Cavaleiros
que lhe pedir para a Tropa de Guerra, que vai aos Tocantins”, conforme pre-
visto em regimento.”®

Em 30 de novembro de 1737, uma ordem do governador foi enviada a
Jodo da Veiga, sargento-mor de Cametd, expressava que ordenasse aos reli-
giosos que “juntasse todos os indios daquela aldeia” e “escolhesse os mais bem

dispostos” para embarcar e seguir com a tropa. Solicita ainda que “esta ordem

24 Idem.
25 Idem.
26 Idem.

27  Carta do governador ao ri sobre o descobrimento do Xingu. Belém do Pari, 27 de setembro de
1729. AHU, Avulsos do Par, Cx.11, D. 1033.

28 Carta do secretdrio do Governo do Estado do Maranhio, Marcos da Costa, para o comissirio
provincial fr. André do Rosirio, sobre a obrigagio de conduzir indios 4 cidade de Belém do Pari,
com o objetivo de serem integrados nas tropas de guerra. Pard, 18 de setembro de 1733. AHU,
Avulsos do Par4, Cx. 15, D. 1413.



Pela propagacao da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle... 57

mostrard ao reverendo padre missiondrio e me remeterd uma cépia com o
nome dos indios que vém, e dos mais que ficam na aldeia”.?

Esses indigenas, de acordo com o documento, seguiriam em diligéncia
em que se “poderd gastar de 20 até 30 dias” sem que fosse “necessirio trazer

consigo mulheres”.*’

O afastamento do convivio familiar, a0 que parece, era o
efeito mais imediato para o indigena que seguia com a tropa; podemos elencar
ainda, o afastamento das rogas e das demais atividades desempenhadas nas
aldeias. Os longos dias que duravam uma jornada, somados as mds condi¢des
em que viviam os soldados nas tropas tornavam inclusive delicado o retorno do
indigena para a aldeia e seus familiares.

Por outro lado, a saida em uma canoa parecia ser uma ocasido propicia
para a fuga, como é notavel nas repetidas fugas dos indios da tropa de Belquior
Mendes, relatada anteriormente. Essa é também a razdo que ajuda a entender
as resisténcias dos padres em cumprir essa determinagio. Ora, seguir na tropa
militar poderia significar a perda definitiva da mao de obra do aldeamento.

Todavia, os indios eram a for¢a indispensével para uma atividade militar,
pois eram os guias dos caminhos da floresta, eram os bragos que remavam nas
canoas e, também, os guerreiros inestiméveis nas guerras. Em 1737, em por-
taria, o governador Jodo de Abreu de Castelo Branco recomendava aos padres
missiondrios das aldeias do rio das Amazonas e do rio Negro para darem indios
ao capitdo e cabo da tropa de resgate, Lourenco Belfort, para o que necessitar,
seja “para remarem as canoas ou para qualquer outro intento conducente para
utilidade da tropa” e ressaltava que “lhe déem todo o auxilio e favor de que
necessitar, porque assim importa ao servico de S.M”.*

O numero de indigenas destinado a acompanhar uma tropa dependia da
gravidade e importincia da expedigdo ou diligéncia. Por exemplo, poderiam
ser 30 indios como em 1737, o governador Jodo de Abreu de Castelo Branco
mandou pedir ao sargento-mor de Cameta.>> Em 1739, 0 mesmo governador

29  “Ordem a Jodo da Veyga Tenorio sarg.” mor de Camutd”. 30 de novembro 1737. APEP, cédice
25, doc. 18.

30 Ibidem.

31 “Portaria passada pelo governador Jodo de Abreu de Castelo Branco para os padres missionarios
das aldeias do rio das Amazonas e do rio Negro para darem indios ao capitio e cabo da tropa
de resgate Lourenco Belfort, necessirios a equipagio das canoas na expedigio de resgate”. 4 de
dezembro de1737. APEP, cédice 25, doc. 19.

32 “Ordem a Jodo da Veyga Tenorio sarg.” mor de Camutd”. 1737. APEP, cédice 25, doc. 18.



58  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

ordena aos principais das aldeias da boca do Aricuru, Arucara e Gurupd que
dessem 52 indios, “26 em cada canoa”™ para seguir em expedi¢do; mas os
numeros podiam ser significativamente maiores, como 400 indios, no ano de
1712, quando se solicitava nativos de guerra do Ceard para render indios rebe-
lados que haviam matado seu cabo Tomas do Vale.** Ou ainda 800 indios de
guerra como citado como necessdrios para combater a resisténcia dos Manao e
Maypena, no rio Negro®. Esses casos mostram que o nimero de indios estava
atrelado a gravidade e certamente também a natureza da missdo.

De acordo Souza Junior, as dificuldades em mobilizar colonos para
Amazodnia “tornava imperiosa a necessidade de transformar os indios em colo-
nos, levando-os a assumir a defesa do territério”™®. Como nos lembra Celestino
de Almeida, a politica de aldeamentos foi importantissima para o projeto
de colonizagio, pois, os indios aliados integravam as tropas militares e ainda
faziam parte de outras atividades coloniais.”

Os aldeamentos, por essa compreensio, nio sio espagos isolados, mas
eram parte do processo defensivo colonial, e por essa razdo faziam parte das
intricadas relagoes de poder e dominio na capitania. O que conferia aos mis-
siondrios das aldeias um papel muito importante de mobiliza¢do de gente no
sertdo para a tropa militar. Ou seja, faziam parte de uma conexdo que passava
pelo militar que informava ao governador da necessidade de indios para defesa
e, este, por meio de uma portaria enviada pelo capitdo de tropa, ordenava aos

missiondrios que organizassem os indigenas que seguiriam na empreitada.

33 [Carta que mandou o governador Jodo de Abreu de Castelo Branco as principais das aldeias
Bocas de Aricuru, Aricurd ¢ Gurupa para que estes déem para cada canoa 26 indios para a ex-
pedi¢io]. Belém, 27 de novembro de 1739. APEP, cédice 25, doc. 248.

34 “Sobre o socorro de 400 indios de guerra que se lhes mandam enviar logo do Ceard para casti-
garem os indios do Corso por haverem morto o seu cabo Manoel do Valle e seus soldados”. 19
de dezembro de 1712. AHU, cédice 269, cartas régias para o Maranhio e Parg, f. 4v.

35 Carta do governador Alexandre de Sousa Freire, para o rei D. Jodo V, em resposta a provisio
régia de 13 de outubro de 1727, sobre a falta de soldados para servir na capitania e informando
acerca da guerra que se verifica no Rio Negro contra o gentio birbaro Mayapema. Belém do
Pari, 14 de setembro de 1728. Anexo: listas e mapa. AHU, Avulsos Par4, caixa 11, doc. 974.

36 SOUZA JUNIOR, José Alves de. “Jesuitas, colonos e indios: a disputa pelo controle e explora-
¢ao do trabalho indigena”. T{r)épicos de histiria. Gente, espago e tempo na Amazénia (séculos XVII
a XXI). Belém: Editora Agai, 2010, p. 58.

37 ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os indios na Histéria do Brasil. Rio de Janeiro: FGV,
2010, p. 71.



Pela propagacao da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...

Uma burocracia em que ¢é possivel perceber uma relagio, ainda pouco
estudada, entre militarizagio e aldeamento. Todavia, me parece uma possibili-
dade analitica, para qual é imperativo uma perspectiva plural sobre a militari-
zagdo, na qual se estabeleca o didlogo da Histéria Militar com outros campos
de pesquisa. Essa mudanca de eixo requer, sobretudo, postura dinimica e dia-

légica do préprio pesquisador.

O “missionario da tropa”: as rezas e a devo¢ao como

elemento de controle social de soldados e indios

“Missiondrio da tropa” foi o termo usado pelo governador em regimento
de 12 de fevereiro de 1728 para se referir ao padre Bernardino, o religioso des-
tacado para seguir com a tropa de guarda-costas. A tropa sairia de Belém “com
as quatro canoas’, passaria no lugar “em que estio fazendo aldeias, ou juntando
gente para ela”’, onde embarcaria o “reverendissimo padre missiondrio” da “pro-
vincia de Santo Anténio”. De 14, o religioso seguiria junto na diligéncia por
“ser missiondrio que estd nomeado para ir nessa tropa”.*®

Na primeira metade do século XVIII, tropas de resgate, descimento,
guerra e guarda-costas estdo atreladas de tal modo que ¢ dificil tratd-las sepa-
radamente. Em outras palavras, numa tropa de resgate, por exemplo, temos
soldados atuando em atividades como a vigilincia ou defesa do territério.
Assim como numa tropa de guerra, guarda-costas também se faz descimentos.
A tropa é diversa tanto em sua composi¢io humana quanto em suas finali-
dades. Esse aspecto estd relacionado também as despesas que se faziam para
expedir uma tropa, razdo pela qual a ocasido deveria ser aproveitada em dife-
rentes diligéncias. Dessa forma, a tropa é entendida aqui como o conjunto de
homens, armamentos, apetrechos de guerra e alimentos organizados para uma
diligéncia militar no Estado do Maranhio.

Essa caracteristica explica, de certo modo, 4 presenc¢a do Frei Bernardino
com o intuito de realizar descimentos, em uma tropa de guarda-costas, cuja
finalidade a principio seria a averiguagido da fronteira entre Franca e Portugal
na regido do Cabo do Norte (atual estado do Amapai). Além do “missiondrio
da tropa”, vai outro religioso da provincia de Santo Antdénio em canoa sua a

38 “Regimento de guarda costa passada ao cabo da tropa de guerra, quanto foi vigiar as fronteiras
entre Portugal e Franca”. 12 de fevereiro de 1728. APEP, cédice 7, doc. 25.




60

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

praticar e “recolher” os indios que estavam fugidos das suas missdes “pelo con-
tigio da bexiga”. Recomendava-se que os militares dessem o apoio necessirio.
Seguia também na tropa um indio principal, “dos Maraunos de Murtigura a
praticar seus parentes para virem para a mesma aldeia”.*’

Os religiosos tinham ainda uma outra fungdo na jornada, a de manter
o espirito dos militares e indios alinhados na fé e obediéncia. Em momento
oportuno recomendava-se que realizassem ora¢ées durante a viagem a fim de
manter essa gente em disciplina. Essa preocupagio das autoridades coloniais
quanto 2 manutengio da ordem durante a jornada esta atrelada a prépria cons-
tituicdo da tropa militar.

As tropas pagas do Estado do Maranhdo durante a primeira metade do
século XVIII eram constituidas, em sua maioria, por meio de um rigoroso
recrutamento compulsério. Uma agio que alcangava colonos livres, degredados,
“vadios”, “vagabundos”, gente proveniente da capitania ou de outras partes do
império portugués. Indigenas mobilizados de diversas partes do “sertdo” ama-
zdnico. Essa gente, em sua grande maioria, sem aptiddo ao servi¢o das armas,
era empurrada a uma condi¢do que tornava este servigo bastante indesejavel®.
Uma caracteristica que também pode ser observada na constitui¢do de compa-
nhias militares no reino. A aversdo dos suditos a integragio ao servico militar
prejudicava sobremaneira o provimento das companhias, conforme destaca
Fernando Dores Costa.*

Essa aversido ao servigo das armas era potencializada pelos deslocamentos
for¢ados as fronteiras, o atastamento familiar, os baixos soldos, as precarias con-
dig¢oes do servigo, falta de fardamento e insuficiente alimentagio. Esses aspec-
tos traduziam-se em deser¢do por parte dos soldados, a fuga dos indigenas, as
revoltas e descontamentos. Esse sistema de recrutamento, que na defini¢do
de Alvaro de Sousa e Ferndo Teles se compde de toda sorze de gente”, convul-

sionava a convivéncia na tropa e nas guarnicdes. E, por outro, impulsionava a

39 Idem.

40 VIANA, Wania Alexandrino. 4 ‘gente de guerra” na Amazénia Colonial: composic¢io e mobiliza-
¢io de tropas pagas na Capitania do Grio-Pard (primeira metade do século XVIII). Curitiba:
Editora CRYV, 2016.

41 COSTA, Fernando Dores. Insubmissao: aversio ao servigo militar no Portugal do século XVIIL
Lisboa: ICS. Imprensa de Ciéncias Sociais, 2010.

42  ANTT, Conselho De Guerra, Consultas, Mago 3, Caixa 28, D. 119.



Pela propagacao da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...

indisciplina militar. Sendo as expedigoes de tropas interpretadas como ocasides
propicias para conflitos.

Soma-se a isso o tempo da jornada que a depender da finalidade poderiam
demorar dias ou até meses de convivéncia entre diferentes individuos armados.
No ano de 1737, em ordem passada ao sargento-mor de Cametd, o governa-
dor ordenava-lhe que preparasse 30 indios para uma expedi¢do, destacando
que “aqueles que nio tivessem armas este lhes dard como também munic¢Ges e
mantimentos necessdrios”.* Os materiais necessdrios eram dispostos em um
rol anexo geralmente em portaria destinada ao provedor da Fazenda real, que
seria responsével por haver o que continha no rol, sendo que a despesa deveria
ser levada ao tesoureiro da Fazenda para que este tomasse conta dos materiais.

Em 6 de julho de 1739, um rol passado ao provedor da Fazenda pedia o
fornecimento de materiais para a matalotagem de uma tropa de resgate. Nele
encontramos, dentre outros materiais, “dez machados”, “dez enxadas”, “dez foi-
ces”, “meia arroba de pélvora”, “trés alqueires de farinha”, “meia ddzia de cha-
péus” e “dois rolos de pano de algoddo”.** Em 1742 em outro rol encontramos
novos materiais, “2 arrobas de tabaco”, “40 canadas de aguardente e meia’,
“36 galinhas”, “2 bois” , “1 capado”, “3 barris para salgar os ditos dois bois e
capado”,“3 arrobas de agicar”, “10 alqueire de sal”, “1 canada de héstia” e “50
paneiros de farinha”.®

Uma organiza¢io que inclui uma preparagio de gente e materiais.
Observa-se que no rol de 1742 ¢ descrito entre os materiais “uma canada de
héstia”, o que pode sugerir que durante a empreitada fosse administrada por
esses religiosos a liturgia desse sacramento. Embora a fonte nio seja explicita
sobre essa questdo, ¢ importante lembrar que a presenga de religiosos estava na

prépria composi¢io das companhias militares com a capelania®.

43 “[Ordem enviada pelo governador ao sargento mor de Cametd, Jodo da Veiga Tenorio para que
este junte na aldeia 30 indios para sairem em expedi¢io]”. 30 de novembro de 1737. APEP,
cédice 25, doc. 18.

44 “[Rol que se passou ao provedor mor da fazenda real sobre os materiais necessdrios para a tropa
que desceu com o mestre de campo Jodo Mogu de Deus, cuja despesa se levard ao tesoureiro da
fazenda]”. Sdo Luis do Maranhio, 6 de julho de 1739. APEP, cédice 25, doc. 168.

45 “Ao provedor da fazenda real mande preparar por conta da mesma fazenda duas canoas grandes
e o rol do que se faz necessdrio para fazer viagem do Pard ao Maranhio”. 20 de margo de 1742.
APEP, cédice 25, doc. 429.

46 “Capelania significa o cargo, a dignidade ou oficio de capeldo. O capelio ¢ o sacerdote respon-
sivel por atender em uma capela ou prestar assisténcia religiosa a todos os que a esta capela




62 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Nas tropas, o capeldo-mor era responsivel pelo atendimento espiritual
dos militares. De acordo com Jorge Victor de Aradjo Souza, um capeldo-mor
presente nas tropas na América portuguesa realizava as seguintes fungdes: “o
cuidado com os feridos, oferecimento dos sacramentos em locais de batalha
e enterros dos mortos”. Mas também os capeldes poderiam “pegar em armas
durante os combates™’.

No reino em 1715, por exemplo, a figura do capeldo-mor aparece nas
companhias de Infantaria juntamente com o oficialato que contava com 10
tenentes, 10 alferes, 10 sargentos, 1 cirurgido-mor, 1 furriel-mor. Essa estru-
tura é verificada nas companhias de Infantaria do Coronel Gongalo Teixeira
de Mesquita, na Provincia Trs os Montes, e dos coronéis José Delgado Freire
e Manoel Esteves Feio na provincia da Beira. Assim também se estrutura a
companhia de Cavalaria da Provincia de Alentejo, do Coronel Conde dos
Arcos, que contava com 10 tenentes, 10 Alferes, 10 furriéis e 1 furriel-mor.
Além de 1 capeldo-mor e 1 cirurgido-mor .

Nas capitanias do Pard e Maranhdo até 1750 as forgas regulares estavam
divididas em 5 companbhias, 4 de infantaria e 1 de artilharia. Cada companhia
de infantaria tinha 1 capitio, 1 alferes, 2 sargentos e 2 cabos. A companhia de
Artilharia possuia 1 alferes regente, 2 sargentos e 2 cabos*. Embora nio se
verifique a descri¢do do capeldo-mor na estrutura dessas companhias como
consta para o reino, nio significa a sua auséncia.

No auto de devassa referente a Guerra contra os Arui do Marajé (1721-

1722), o Frei Manoel ¢ descrito como “reverendo padre capeldo” e € listado na

pertengam, sejam seus adeptos ou familiares”. Essa assisténcia é estendida as companhias mili-
tares. ALMEIDA, Marcelo Coelho. 4 religido na caserna: o papel do capelio militar. Dissertagao
de Mestrado. Programa de Pés-Graduagio em Ciéncias da Religido. Universidade Presbiteriana
Mackenzie. Sao Paulo: 2006, p.19.

47  SOUZA, Jorge Victor de Aradjo. “Com a cruz em uma mio ¢ a espada na outra: possibilida-
des de ascensdo de capeldes nas guerras aos holandeses — Notas de pesquisa”. ANPUH — XXV
SIMPOSIO NACIONAL DE HISTORIA - Fortaleza, 2009, p.1.

48 ANTT. Livros de Registros do Extinto Conselho de Guerra- N° 63- (1715-1717). Despachos
1715.

49 A recomposicio da estrutura militar ver: VIANA, Wania Alexandrino. Gente de guerra, fron-
teira e sertdo: indios e soldados na capitania do Pard (primeira metade do século XVIII). Tese
(Doutorado em Histéria). Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas, Universidade Federal do
Pari, Belém, 2019. p. 97-98.



Pela propagacao da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle... 63

reparti¢do dos Arud*’. Certamente esse religioso acompanhou a tropa do Jodo
Paes do Amaral na guerra que se fez a estes indios. Todavia, ao que parece, a
presenca do capeldo da tropa militar se tornard mais efetiva a partir de 1750
em um contexto de reformulagio do militarismo na capitania decorrente das
reformas pombalinas e das reformas militares da década de 1760.

Em 1752, por exemplo, um Alvard de D. José a Francisco Xavier de
Mendonga Furtado ordenava que criasse dois regimentos de infantaria na capi-
tania do Pard — em Belém e Macapd — sendo compostas por dez companhias de
cinquenta pragas cada. E entre seus oficiais, designe também um Capeldo®™. No
ano seguinte, em 1753, oficios do secretdrio de estado da Marinha e Ultramar
ao governador ressaltava a nomeagio do frei José Anténio de Freitas, religioso
da Ordem das Mercés, para o lugar de capelio de uma Tropa de Guerra®.

A partir de 1752, aparecem na documentagio, com o oficio de capelio,
dentre outros sujeitos, Manuel Ferreira, José Torres de Brito, Nicolau Gaspar
da Fonseca, Jodo da Salvac¢do, Manuel Eugénio da Cruz, Domingos Pereira,
Anténio Tavares da Soledade e Filipe Jaime Anténio®. O volume documen-
tal em que aparece o oficio de capeldo na segunda metade do século XVIII
parece indicar que a presenga desses religiosos na estrutura militar das tropas
se efetiva para esse periodo. E, por outro lado, aponta a necessidade de uma
pesquisa mais sistemdtica sobre a presenga e atuagio desses sujeitos na compo-
si¢do militar da capitania do Pard.

Todavia, a auséncia de registros sistematicos da capelania nas tropas do
Pard até 1750 pode indicar que o atendimento espiritual dos militares era rea-
lizado por esses religiosos das missdes que acompanhavam a tropa, sendo o
“missiondrio da tropa” como designado em 1728 ao padre Bernardino. Esses
religiosos cumpriam néo apenas as atividades referentes a missdo, mas também
o controle dessa gente em dias e até meses no ambiente de canoas que se des-

locavam por rios e igarapés da regido.

50  Boletim de Pesquisa Comissio de Documentagio e Estudos da Amazénia — CEDEAM, Universidade
do Amazonas. Manaus, v. 6, n. 10, p.35, jan./jun. 1987.

51  Alvard do rei a Francisco Xavier de Mendonga Furtado. Lisboa 14 de novembro de 1752. AHU,
Avulsos do Par4, Cx. 33, D. 3148.

52 Oficios secretdrio de estado da Marinha e Ultramar ao governador. Lisboa, 8 de agosto de 1753.
AHU, Avulsos do Pari, Cx. 35, D. 3240.

53 Ver: AHU, Avulsos do Par4, Cx. 35, D. 3292; Cx. 45, D. 4172; Cx. 47, D. 4281; Cx. 48, D. 4405;
Cx. 60, D. 5319; Cx. 74, D. 6216; Cx. 95, D. 7535.



64

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Em um documento de 29 de novembro de 1739, o governador passava
as instrugdes a uma tropa comandada pelos sargentos Aniceto Francisco de
Tavora e Pedro Miguel que seguia em expedicio ao rio Solimées. Entre as
instrugdes constava que “por ser causa escandalosa no que vio a estas viagens e
esquecerem-se totalmente da Lei de Deus”, que se faga com soldados e indios
alguma liturgia “rezando com eles um terco do rosirio, ou alguma parte dele,
na hora que mais comodamente o puderem fazer™*.

A manutengio do controle social da tropa através da oragdo e da fé era
tdo importante que esse rito, como consta no documento, deveria ser realizado
“sem falta” “ainda que percam algum pouco da viagem”.>® Esse aspecto evi-
dencia a participagdo da igreja e seus agentes nas tropas militares do Pard na
primeira metade do século XVIII.

A oragio do rosdrio para apaziguar os dnimos nas tropas era tio impor-
tante que em caso de auséncia de missiondrios as oragdes deveriam ser reali-
zadas pelo préprio cabo da tropa. A disciplina militar imbrica-se a obediéncia
de Deus. O militar cristdo elevava a fé catdlica romana. A sua pritica era auto-
rizada e legitima no ministério das ora¢cées em uma empreitada militar. E isso
estd relacionado a uma nova interpretagio do militar e da guerra elaborada,
sobretudo, a partir do século XVII.

A disciplina do soldado estava vinculada ndo apenas ao efetivo servigo
das armas, mas também 2 conduta, 2 moral e a doutrina cristd do individuo. O
soldado “ndo ¢ um corpo separado do exército, e assim como todos os membros
do corpo humano ajudam a conservagio do suposto segundo as suas necessi-
dades”, assim, o soldado “que é membro de um exército nio se hd de aventu-
rar seno nas coisas necessdrias 4 conservag¢io vitéria do mesmo exército™®.
O corpo disciplinado e organicamente integrado ao propdsito do servigo das
armas.

Essa mudanga no trago moral e comportamental do soldado estd rela-
cionada, em Portugal, a constitui¢io de companhias formadas por suditos do

54 “Lembranca das couzas que o II™ e Ex™ S*manda advertir ao Sarg® de n° Aniceto Fran® de
Tavora, e a Pedro Miguel na viagem que fazem na canoa de El Rey ¢ doa rios de Salmoens”. 29
de novembro de 1739. APEP, cédice 25, doc. 252.

55  Idem.

56 VASCONCELOS, Luis Mendes. “A arte militar dividida em trés partes...”. Imprensa por
Vicente Alvarez, Lisboa, 1612 apud BORGES, Jodo Vieira. O pensamento estratégico portugués,
contributos (séculos XVI-XIX). Prefacio: Lisboa, 2006. p. 95-96.



Pela propagacao da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle... 65

reino (as companhias de ordenanga, regulares e auxiliares) e 4 guerra moderna
alterada pelas inovagdes dos aparatos bélicos e da atuagio das forgas militares
em campanha®.

Antonio Manoel Hespanha ressalta que nessa “guerra orgéinica e regu-
lada, a obediéncia e a prudéncia ocupam agora, o primeiro lugar nas virtudes e
vicios dos militares”. Além do “cariter sacrificial da guerra — mas, em qualquer
caso, a sua proximidade da justica — faz com que o ser bom cristdo constituisse
uma qualidade primeira”. Compete ao militar, em primeira ordem, “defender
afé, o reie a patria™®

O alinhamento disciplinar do soldado-sudito-cristdo estd ligado a devo-
¢do do individuo na professa fé na igreja catélica romana. A obediéncia irres-
trita aos superiores na hierarquia militar, cuja representagdo suprema é o rei, e
suas agdes sio motivadas em nome de Deus. Como escreve Rui Bebiano “em
servico de Deus e do rei”, uma pritica de guerra “vocacionada para a defesa,
com recurso 2 forga, dos interesses da religido e da monarquia™’.

O controle social da tropa pela fé e devogio ¢ sintomatico do entendi-
mento da Coroa e da Igreja sobre o comportamento do individuo regulado
pela conduta do bom cristio. Assim, a condigdo de soldado se expressa no
“vinculo de subordinagio e de obediéncia”. Ao sentar praga nos “livros de sua
majestade fica obrigado em solene juramento de servir bem e fielmente a seu
rei e capitdo general e obedecer a todos os seus oficiais e tudo que for do ser-
vigo del rei”®. Uma tentativa disciplinadora que ndo conseguiu arrefecer as
diversas resisténcias empreendidas por soldados que desertaram, solicitaram

baixa, fizeram motim, denunciaram abusos dos seus superiores e colocaram-se

57 Em Portugal essas mudangas sio impulsionadas pelo ambiente de afirmacio internacional no
século XVII, mas, sobretudo, pelas enormes mudangas no campo da militarizagdo e guerra na
Europa verificadas a partir do século XV. Um processo, caracterizado por Michel Roberts de
Rewvolugio Militar, pela introdugdo e impacto da tecnologia da arma de fogo, no organismo mili-
tar e na relagio com a sociedade. Ver: ROBERTS, Michael. The military Revolution. 1560-1660.
Belfast: Queen’s College, 1956.

58 HESPANHA, Antonio Manuel. “Introdug¢io”. BARATA, Manuel Themudo; TEIXEIRA,
Nuno Severiano (org.). Nova Historia Militar de Portugal: Nova Histéria Militar de Portugal. v.
2. Lisboa: Circulo de Leitores, 2004. p. 22-23.

59 BEBIANO, Rui. “A guerra: o seu imagindrio e sua deontologia”. In: BARATA, Manuel
Themudo; TEIXEIRA, Nuno Severiano (org.). Nova Historia Militar de Portugal. p. 40.

60 COSTA,Fernando Dores.“Milicia e sociedade: recrutamento”. In: BARATA, Manuel Themudo;

TEIXEIRA, Nuno Severiano (org.). Nova Historia Militar de Portugal: Nova Histéria Militar de
Portugal. v. 2. Lisboa: Circulo de Leitores, 2004. p. 93.



66

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

como agentes desse processo. Do mesmo modo os indigenas que também
empreenderam fuga, fizeram guerra, negociaram em razio de seus interesses,
imprimindo outros caminhos, que pelo limite deste texto nio serd possivel
desenvolver aqui.

De todo modo, a relagio entre militarismo e fé parece nio se encerrar na
primeira metade do século XVIII. Em 1777, a Lei V das instru¢des militares
destaca que como consta nos regimentos de infantaria e cavalaria, os “tambores
e as trombetas devem dar o sinal e fazer o toque da Alvorada, de recolher, e de
rezar’. E, “sendo justo que como catélicos empreguem mais algum tempo do
dia ou da noite nos atos da religido”, para o que se declarava “que a sobredita
reza deve consistir no ter¢o do rosirio” e que as horas que se devem fazer “deve
ser as que julguem mais comodo e compativeis com o servigo didrio”®.

Essa determinacio de 1777 parece sinalizar para a permanéncia de uma
conduta militar, da qual espera-se expressa obediéncia nao apenas aos seus
oficiais superiores, mas também 2 lei de Deus. A devogio, a fé e a moral ins-
tituidas pela igreja ao cristdo afinavam-se ao comportamento disciplinado do
soldado que em tudo deveria agir para o bom funcionamento das for¢as mili-
tares e de suas campanhas. Afinal, esse ajuste entre as finalidades da fé e das
armas produzia o soldado-sudito-cristdo ao passo que promovia os interesses

da igreja e da Coroa.

Consideracoes finais

Busquei ao longo deste texto estabelecer a conexdo entre a igreja e os
aspectos de defesa da capitania do Pard durante a primeira metade do século
XVIIL. Tracei caminhos para explicar que esse sistema defensivo complexo e
particular elaborado nessa parte da conquista dilatava os limites do militarismo
abalizado pelas trés companhias de que se compoem os corpos militares de
Portugal: as companhias de Ordenanca, Auxiliar e Regular. Esse aspecto, por
outro lado, aproximava desse universo agentes, que a rigor, nio pertencem a
esse lugar.

Me refiro aos diversos grupos indigenas integrados as tropas militares na
regido e aos missiondrios que nos aldeamentos e nas tropas enredaram-se nas

61 Lei V. COSTA, Verissimo Antonio Ferreira da. Collecgio Systemdtica das Leis Militares de
Portugal. Tomo 11, p. 58.



Pela propagacao da fé e das armas: o envolvimento dos religiosos no provimento e controle...

dinamicas constituidas em torno do provimento da tropa militar e da efetiva
defesa desses territérios. Diferentes sujeitos, motivados por interesses diversos
tencionaram a embaragosa e intricada relagdo entre a propagacio da fé e das
armas. Seja nos conflitos entre religiosos e militares em torno do provimento
de indigenas para as tropas ou na presenca e atuagio de religiosos no controle
social dos individuos que integravam uma diligéncia militar.

Mas, para além disso, ao aproximar esse sistema defensivo da igreja e seus
agentes, busca-se chamar a atengdo para o necessério didlogo entre a chamada
Nova Histéria Militar e outros campos de estudo. Esse deslocamento do eixo
analitico das estruturas do militarismo europeu s6 é possivel com a ampliagdo
da perspectiva que requer a integragio de novas fontes, a defini¢do de novos
caminhos metodolégicos e a problematizagdo dos limites conceituais dos estu-
dos sobre defesa.

Alids, é a tentativa de compreender esse sistema defensivo do Pard na
primeira metade do século XVIII que tem tornado cada vez mais imperiosa
a necessidade de didlogo com outros campos do conhecimento e novas possi-
bilidades analiticas. Afinal, compreender a atuagio da igreja e seus agentes no
provimento e controle social das tropas militares s6 é possivel a partir dessa

conexao.







CAPITULO 3

“E PELO NOME DE FRADES D’EL REI
ERAMOS CONHECIDOS NA CORTE”:
0S CAPUCHOS DA PIEDADE NA
AMAZONIA COLONIAL (1693-1759)

Frederik Luizi Andrade de Matos'

Os franciscanos da Piedade: a origem

conquista e ocupagio da regido hoje denominada Amazonia tiveram
inicio a partir da expedi¢do portuguesa que expulsou os franceses de
Sdo Luis do Maranhio, culminando com a fundagio da cidade de
Belém, em janeiro de 1616. Essas cidades serviram como centros de ocupagio
portuguesa e de defesa territorial da regido contra “invasores” estrangeiros, que
mantinham interesses na regiio, no decorrer dos séculos XVII e XVIII. Os
primeiros colonizadores lusos que se instalaram na regido sentiram a neces-
sidade premente da utilizagdo do trabalho do gentio para as suas tarefas dia-

rias. Porém, para que houvesse essa ajuda, seria necessdria a pratica com os

1 Doutor em Histéria Social da Amazonia (UFPA). (Instituto Federal do Para — Campus
Parauapebas). E-mail: frederik. matos@gmail.com.

Essa pesquisa contou com uma bolsa de mestrado concedida pela Coordenagio de
Aperfeicoamento Pessoal de Nivel Superior — CAPES (mar¢o/2011 — mar¢o/2013).



70 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

indigenas, tornando-se imprescindivel a presenca de missiondrios que pudes-
sem trabalhar na catequizagio dos indios.?

Segundo Maria Adelina Amorim,

A Unica defesa possivel tinha que passar pelo estreitamento de relagées de
paz com os incolas, processo que implicava a sua conversio e consequente
aldeamento, viabilizados pelo missiondrio. O enquadramento dos indios
numa sociedade do tipo da colonial estruturava-se, simultaneamente, em
termos de vida politica (a missdo como “p6lis”) e de vida cristd (a missdo
como doutrina). Evangelizar era conquistar almas; conquistar almas era

criar vassalos de Sua Majestade.?

Entrementes, os primeiros missiondrios a aportarem em Belém foram
os franciscanos de Santo Antdnio, em 1617. Quatro foram os frades designa-
dos para o inicio dessa tarefa missiondria. Jd em 1626, transferiram-se para o
Convento, que se situava entre o Forte e o riacho do Una, local do primeiro
Hospicio construido por esses missiondrios.* A partir da fundagio dos primei-
ros aldeamentos e do trabalho de catequizagio, os moradores ji comegaram a
ser beneficiados, pois o brago indigena também serviu nas disputas travadas
contra os invasores estrangeiros, com destacamentos comandados pelos pré-
prios franciscanos.’

Durante esse periodo inicial do trabalho do projeto de catequizagio, a
questdo envolvendo a mio de obra indigena e a utilizagdo dos indios como
escravos pelos colonos ainda néo havia se tornado um debate intenso, mesmo

com as denuncias efetuadas pelo primeiro Custédio dos franciscanos de Santo

2 REIS, Arthur Cezar Ferreira Reis. Sintese de historia do Pard. Belém: Amazdnia Edigoes
Culturais (AMADA), 1972, pp. 31-32.

3 AMORIM, Maria Adelina. Os Franciscanos no Maranhdo e Grao-Pard: Missio e cultura na
primeira metade de seiscentos. Lisboa: Centro de Literaturas de Expressio Portuguesa —
Universidade de Lisboa/Centro de Estudos de Histéria Religiosa — Universidade Catélica
Portuguesa, 2005, p. 135.

4 CRUZ, Ernesto. Historia do Pard. Belém: EDUFPA, 1973, v. 1, p. 163. Segundo Maria
Adelina Amorim os quatro frades capuchos eram: frei Antonio da Merceana, com a fungio de
Comissirio, frei Cristévao de Sdo José, como vice-Comissdrio, frei Sebastido do Rosirio e frei
Filipe de Sdo Boaventura. Estes embarcaram em diregio a Belém no dia 22 de junho de 1617, na
companhia de Francisco Caldeira Castelo Branco. Ver AMORIM. Os Franciscanos no Maranhio
e Grio-Pard, p. 81.

5 REIS. Sintese de historia do Pard, p. 31.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na... 71

Antdnio no Maranhio, frei Cristévdo de Lisboa.® Esses conflitos comegaram
a se agudizar a partir da instalagdo dos missiondrios da Companhia de Jesus,
em meados do século XVII. Essa ordem religiosa defendia uma perspectiva
diferente da dos moradores quanto a aquisigdo e distribui¢io de trabalhadores
indios, seguindo uma politica monopolista e expansionista do padre Antonio
Vieira, sofrendo assim a oposi¢do dos colonos, sendo inclusive expulsos da
regido duas vezes durante o século XVII (1661 e 1684). As questdes envol-
vendo as disputas entre colonos e missiondrios tentaram ser resolvidas com a
promulgagio do Regimento das Misstes em 1686.” O Regimento determinava
que as ordens deveriam cuidar dos aldeamentos indigenas sendo responsiveis
pelo poder temporal e espiritual dessas localidades.® Além disso, em 1693, uma
Carta Régia determinava a jurisdi¢do de cada uma das ordens no territério do
Estado do Maranhdo e Grao-Para.” Fora os jesuitas, outras ordens missiona-
rias atuaram na regido amazonica, como merceddrios, carmelitas e francisca-
nos; estes ultimos divididos em trés Provincias. A partir de entdo, destaca-se
uma delas, os franciscanos da Provincia da Nossa Senhora da Piedade.

Os primeiros franciscanos que aportaram no Estado do Brasil e no
Estado do Maranhio, como também os que vieram em seguida, pertenciam
a corrente dos Observantes. Os Observantes eram um dos dois ramos nos
quais se dividiu a Ordem Franciscana, ja durante o século XIV, o outro ramo
era chamado de Conventuais. Cada uma dessas correntes defendia uma forma
de conduta. Os Observantes pregavam a observéncia integral da Regra de Sao
Francisco, impondo aos seus adeptos a severidade e a pobreza. Essas virtudes
foram levadas em conta na forma simples das edificacdes desses religiosos.
Ja os Conventuais seguiam o modelo de habitagées em conventos amplos,

6 Sobre a importancia do frei Cristévdo de Lisboa, durante o periodo em que esteve  frente da
Custédia do Maranhio, ver AMORIM. Os Franciscanos no Maranhio e Grao-Pard, especialmen-
te o capitulo VII.

7 “Regimento das Missées”. In: LEITE, Serafim, S]. Historia da Companhia de Jesus no Brasil.
Lisboa/Rio de Janeiro: Portugalia/INL, 1943, p. 369-75. vol. IV.

8  Ver MELLO, Mircia Eliane Alves de Souza e. “O Regimento das Misses: poder e negociagio
na Amazonia portuguesa’. Clio, v. 27, n. 1, p. 46-75, 2009.

9  “Para Antonio de Albuquerque Coclho de Carvalho. Sobre mandar separar distritos e encarre-

gar aos padres de Santo Antdnio as missdes do Cabo do Norte”. 19 de marco de 1693. Anais da
Biblioteca Nacional (ABN), v. 66, p. 142-44,1948.



72 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

seguindo a disciplina de uma vida mondstica, defendendo a pobreza, porém
com alguns privilégios, e assentando-se em centros urbanos.'

Como ja foi assinalado, foram trés as Provincias' franciscanas que estive-
ram presentes no Estado do Maranhio e Grio-Pard durante os séculos XVII
e XVIIL. A primeira a adentrar a regido amazonica foi a Provincia de Santo
Anténio, criada em 1536 em Portugal, chegando ao Maranhio em 1614, e trés
anos depois a Belém. Logo em seguida, vieram os franciscanos da Provincia da
Piedade, comecando o seu trabalho missiondrio no Vale Amazonico em 1693.
Por dltimo, os franciscanos da Provincia da Imaculada Conceigio, também
conhecidos como frades da Concei¢io da Beira e Minho, datando a sua cria¢io
em 1705, presentes no Estado do Maranhao desde 1706."

Os Capuchos®™ de Nossa Senhora da Piedade tem origem em fins do
século XV na Espanha, organizada por Frei Jodo de Guadalupe. Em 1509,
foi juridicamente erigida em Portugal uma Custédia que, em 1517, tornou-se
Provincia."* E novamente Maria Adelina Amorim que nos oferece mais deta-
lhes sobre a formagio da Provincia da Piedade em Portugal. Segundo a autora,

frei Jodo de Guadalupe, uma figura mistica inserida em uma corrente defensora

10 AMORIM. Os Franciscanos no Maranhdo e Grio-Pard, pp. 63-64; CARVALHO JUNIOR,
Roberto Zahluth de. Espiritos inquictos e orgulhosos: os frades Capuchos na Amazonia Joanina
(1706-1751). Dissertagio (mestrado em Histéria) — Universidade Federal do Par, Belém, 2009,
p- 20. Para entender um pouco mais sobre a Regra criada por Sio Francisco de Assis e os
desdobramentos da implantagdo desta, com a separacio entre Conventuais e Observantes, ver
FALBEL, Nachman. Os espirituais franciscanos. Sio Paulo: Perspectiva/ FAPESP/ EDUSP,
1995 (Colegio Estudos); FRUGONI, Chiara. 4 vida de um homem: Francisco de Assis. Sdo
Paulo: Companhia das Letras, 2011.

11  Conjunto de conventos com autonomia, dependentes de um superior Provincial e Definitério.
Regidos por estatutos préprios, devidamente aprovados. Cf.: AMORIM. Os Franciscanos no
Maranhio e Grao-Pard, p. 330 (Glossdrio franciscano).

12 CARVALHO JUNIOR. Espiritos inquictos e orgulhosos, p. 20. Esse autor explica que os fran-
ciscanos da Imaculada Conceigio também eram chamados de frades da Concei¢do da Beira
¢ Minho por conta dos agrupamentos de conventos dessa Provincia em Portugal, que eram
divididos em dreas geogrificas, no caso as regides do Minho, e as Beiras, em Portugal, e que se
originaram a partir de um cisma ocorrido entre os frades da Provincia de Santo Anténio.

13 Esse termo “capucho” se deu por usarem um hdbito de burel de que fazia parte um capelo
piramidal, semelhante ao usado por Sdo Francisco de Assis. Cf.: AMORIM. Os Franciscanos
no Maranhio e Griao-Pard. Op. cit., p. 64; ldem. A missionagao franciscana no Estado do Grao-
Pard e Maranhdo (1622-1750): agentes, estruturas e dinimicas. Tese de doutorado apresentada a
Universidade de Lisboa/Faculdade de Letras/Departamento de Histéria, 2011, vol. I, p. 119.

14 FRAGOSO, Hugo, OFM. “Os aldeamentos franciscanos no Pard”. In: HOORNAERT,
Eduardo (org.). Das redugtes latino-americanas as lutas indigenas atuais. Sio Paulo: Paulinas,

1982, p. 120.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na... 73

de fundamentos mais auténticos, dirigiu-se a Roma em 1498 munido de cartas
dos reis espanhéis, D. Fernando de Aragio e D. Isabel de Castela com o intuito
de pedir ao papa Alexandre VI uma “autorizagio para seguir uma observancia
mais estrita da Regra franciscana”.’ Assim, com a autorizagio papal e régia,
foram criadas no territério espanhol algumas casas que seguiam as normas
Observantes, unindo-se sob o nome de Provincia da Piedade. Porém, apés a
morte de seu fundador, em 1503, essa Provincia passa a ser questionada por
seus pares franciscanos de outras correntes, ocasionando a fuga de virios frades
para Portugal, onde foram recebidos em Vila Vigosa, obtendo imediatamente
o apoio do Duque D. Jaime de Braganca. Ao ser oficializada em 1509, por
uma breve papal, a Piedade tornou-se a primeira Custédia capucha da familia
serdfica em Portugal, algo inédito até entdo.'®

Findo esse breve relato sobre a origem da casa franciscana da Piedade
em terras lusas, é chegado o momento de compreender como tais religiosos
chegaram ao Estado do Maranhio e Grao-Pari e o seu estabelecimento na
capitania do Pard.

Em 1692, o Capitio-mor de Gurupd, Manoel Guedes de Aranha, se
indisp6s com os jesuitas que atuavam na regido. Enviando um pedido ao rei que
se retirassem os jesuitas dessa localidade, solicitou a vinda de outros religiosos,
sendo sugerido que poderiam vir os carmelitas descalgos, ou os capuchos da
Piedade. Em 1693, desembarcaram em Belém nove frades da Provincia fran-
ciscana da Piedade, dirigindo-se diretamente para Gurupa. Iniciou-se assim, a
missdo desses frades no trabalho de evangelizagio dos gentios do entdo Estado
do Maranhio e Grao-Pard."”

E fundamental apontar que os missiondrios da Provincia da Piedade
chegaram apéds a promulgacido do Regimento das Missdes de 1686, que dele-
gava aos missiondrios o governo temporal das aldeias, dando-lhes margens

15 AMORIM. 4 missionagdo franciscana no Estado do Grao-Pard e Maranhdo (1622-1750), p. 120.

16  Ibidem,pp.120-121. Na sua tese, Maria Adelina transcreve um documento que relata o encontro
do Duque D. Jaime de Braganca com alguns frades da Piedade, narrando a forma como estes
religiosos foram acolhidos pelo Duque em Vila Vigosa, a partir do pedido de D. Jaime para o
rei D. Manoel, seu tio. Vale ressaltar que durante esse periodo, a casa de Braganca figurava como
a segunda familia da nobreza portuguesa. Essa casa assume o trono portugués, em dezembro

de 1640, apés o periodo em que a coroa portuguesa esteve unificada com a coroa espanhola
(1580-1640).

17 REIS, Arthur Cezar Ferreira. A Conguista espiritual da Amazénia. Manaus: Editora da
Universidade do Amazonas, 1997, 2. ed., p. 41-42.



74 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

para manobras juridicas e politicas. Esse Regimento fazia concessao as ordens
religiosas no tocante ao direito as entradas no sertdo e ao estabelecimento de
novas missées.'® Previa também a criagdo do cargo de Procurador dos Indios;
a proibi¢do da moradia de homens brancos e mesticos nos aldeamentos; a
reparti¢do bipartite dos indios aldeados, ficando uma parte nos aldeamentos e
estando outra a servico dos moradores e da Cora. Os indios seriam considera-
dos livres, tendo assim os seus servicos pagos por saldrios a serem estipulados
conforme a especificidade local. Foram atribuidos vinte e cinco indios a cada
missdo e, enfim, foi definido quais deveriam entrar na reparti¢do dos servi-
¢os.” Porém se fazia necessario uma melhor distribui¢do das responsabilidades
dos aldeamentos entre as diversas comunidades religiosas. Essa grande divisio
ocorre em 1693, fixando os campos de atuagio dos missiondrios.”” Essa rede
de aldeamentos foi dividida entre as ordens que atuavam na col6nia amaz6-
nica, jd que os padres da Companhia ndo possuiam o nimero de missiondrios
suficientes para garantir a assisténcia as missoes de acordo com as disposi¢des
do Regimento das Missées.*!

Na divisao ocorrida por decisdo da Carta Régia de 19 de margo de 1693,
os Capuchos da Piedade ficaram responsdveis por todas as terras e aldeamen-
tos junto da Fortaleza de Gurupd e as terras que estavam para cima do aldea-
mento de Urubucoara (atual municipio de Almerim), compreendendo os rios
Xingu, Trombetas e Gueribi. Por conta de imprecisées geograficas e da reali-
dade local, logo surgiram conflitos entre jesuitas e Capuchos da Piedade por
conta da regido do Xingu. Em 1694, o rei deliberou que o distrito da Fortaleza
do Gurupi fosse confiado aos franciscanos da Piedade.”

Os Piedosos construiram o seu primeiro convento, no interior da Fortaleza
do Gurupi, ele passou a ser o centro missiondrio para todo o Estado, auxi-

liando inclusive nas defesas do forte contra as invasdes estrangeiras. Também

18 FRAGOSO, Hugo, OFM. “A era missiondria (1686-1759)”. In: HOORNAERT, Eduardo
(coord.). Historia da Igreja na Amazonia. Petrépolis: Vozes, 1990, p. 158.

19 MELLO, Mircia Eliane Alves de Souza e. “O Regimento das Missdes: poder e negociagio na
Amazonia portuguesa’. pp. 50-51.

20 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pard”, p. 131.

21 ARENZ, Karl-Heinz. “Entre supressio e consolidagio: os aldeamentos jesuiticos na Amazonia

portuguesa (1661-1693)”. Anais do 3° Encontro Internacional de Historia colonial: cultura, poderes e
sociabilidades no mundo atlintico (séc. XV-XVIII), Recife, UFPE, 2010, p. 926.

22 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pard’, p. 131; WILLEKE, Venancio, OFM.
Missces Franciscanas no Brasil (1500/1975). Petrépolis: Vozes, 1974, p. 152.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na... 75

levantaram, a partir de 1706, um hospicio em Belém, com o nome de Sio José,
ja que nio podiam construir um convento por conta da existéncia do convento
dos Capuchos de Santo Antdnio. O prédio ficou inacabado devido a expulsio
dos capuchos da Piedade do Estado do Grio-Pard e Maranhio no ano de
1759.

Suas missbes no interior eram, em ordem alfabética: Arapijé (indios
Capunas, Mamins e Nambibares), situado na foz do rio Xingu, ndo muito dis-
tante de Gurupd que, antes de 1693 estava sob o controle dos jesuitas; Atuma
(indios Pariguis), provavelmente também estava sob jurisdi¢io dos jesui-
tas antes de 1693, ficou como missdo dos Piedosos até 1708, quando ocorre
a morte de dois frades nas mios dos aldeados, apds guerra em represilia a
esses indios quem assume sdo os merceddrios; Caviana, a margem esquerda
do Xingu, também missdo jesuitica antes da reparti¢do. Curud-Manema
(indios Tauiponds, Nambocoaras e Abarés), as margens do rio Curud, perto
de Surubiu (atual Alenquer), atividade missiondria nesse aldeamento foi uma
extensdo dos trabalhos em Pauxis; Gurupd (indios Tupinambis) localizava-se
nas proximidades da fortaleza homénima, pouco distante da foz do rio Xingu;
Gurupatuba (indios Tapuiassus, Apamas, Gongaris, Manaos e Juriparis), situ-
ado nas margens do rio homonimo, também era pertencente aos jesuitas, atu-
almente Monte Alegre. Maturu (indios Sumas e Toras), 2 margem esquerda
do Xingu, préximo a sua desembocadura, antiga missio jesuita, hoje Porto de
Moz; Jamund4 (indios Babuis, Jamundas, Parucoatés e Uabois), antiga missio
jesuitica situada abaixo da confluéncia do rio Pratucu, os Piedosos mudaram
o lugar dessa missio em 1698 para a confluéncia do Tanaquera, voltando pos-
teriormente ao seu primitivo lugar, se tornou a vila de Faro; Pauxis (indios
Pauxis, Arapius, Coriatis, Candorizes, Mepuris e Janatuds), situado junto 2
fortaleza de Pauxis, servia de auxilio e defesa, jd que era lugar estratégico para
a vigilancia de embarcagdes que subiam e desciam o rio Amazonas, tornando-
-se depois a cidade de Obidos. Surubit (indios Abarés, Apamas, Orossans e
Manaos), antes de 1693 os jesuitas haviam desenvolvido trabalhos na regido do
rio Cumd, os Piedosos ao receberem este aldeamento o transferiram, depois de

1701, para o rio Surubig, se tornou a cidade de Alenquer e Tocantins (indios



76  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Tocantins), fundada por frei Manoel de Marvio em 1739, provavelmente se
situava nas proximidades da vila de Cameta.”

A vida e o convivio nesses espagos e a forma como os religiosos se ade-
quaram a cada um deles, criando redes de aliancas para se beneficiarem em
certas situagdes, ou para se oporem a outros, demonstram que os missiondrios
da Piedade também se transformaram em agentes politicos na colonia. Eles
nio se abstiveram de ingressar em tramas e “teias”, tanto politicas ou econd-
micas, visando ao beneficio préprio, como no caso da reparti¢do dos aldea-
mentos. Tais relagbes e mintcias desse cotidiano, ocorridas ao longo dos anos,
nos espagos de convivéncia onde os capuchos da Piedade se fizeram presentes
serdo apresentadas a seguir.

Os espacos de convivéncia: o cotidiano nos aldeamentos

A missdo dos franciscanos da Piedade inseriu-se em um contexto em que
a Coroa portuguesa procurava afiangar o seu dominio na Amazdnia, por meio
de uma ocupacio a0 mesmo tempo colonizadora e catequizadora. Para Angela
Domingues,

O territério amazonico, habitado desde tempos imemoriais pelas etnias
indigenas, era considerado a luz do direito colonial europeu da época como
terra livre, porque sobre ela nio se exercia a autoridade de outro soberano
cristdo, nem nela viviam povos cristdos. Assim, juridicamente, a autoridade
da coroa portuguesa sobre solo amazdnico s6 encontraria contestagio legi-
tima quando a colonizagio luso-brasileira colidisse com a colonizagio de
outro pais europeu. Para tornar sélida e fundamentada a sua autoridade, o

23 Os etndénimos dos grupos indigenas citados estio de acordo com a grafia apresentada pela histo-
riografia aqui referendada. Ver MATOS, Frederik Luizi Andrade de. “Desobedientes e absolutos”
a atuagio dos Capuchos da Piedade durante o governo de Mendonga Furtado. Monografia
de conclusio de curso (Historia), Belém: UFPA, 2010; CARVALHO JUNIOR. Espiritos in-
quietos e orgulhosos, p. 29; FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pard”, p. 135-137;
REIS. 4 Conguista espiritual da Amazénia, p. 44-45; WILLEKE. Missées Franciscanas no Brasil
(1500/1975), p. 152. Sobre o aldeamento as proximidades da vila de Cametd, nos informa
Manoel Barata que, era primeiramente administrada pelos frades carmelitas (1643), depois, em
1655, para as mios dos jesuitas, sendo substituidos pelos capuchos da Piedade, em 1693, perma-
necendo estes até 1759. Ver BARATA, Manoel. “A capitania de Cametd”. Revista IHGB, Rio de
Janeiro, T. 69, parte II, 1908, p. 185-186; CRUZ, Ernesto. “Cametd: aspectos da sua formagio”.
Anais da Biblioteca e Arquivo Piiblicos(ABAPP), tomo X1, Sio Paulo: Editora Monumento, 1969,
p-51.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...

principe cristdo devia proceder 4 ocupagio fisica do espaco e manifestar o

desejo de integrd-lo, de forma permanente, na sua drea de soberania.?*

E nesse locus que os recém-chegados Piedosos, desconhecedores desse
ambiente, irdo comegar o seu trabalho missiondrio. Vale ressaltar que eles se
inserem no Estado do Maranhio e Grio-Pard a partir do sertdo amazonico —
no caso Gurupd — e nio nas duas principais cidades, Belém e Sao Luis. Isso é
um dado interessante na medida em que a experiéncia inicial desses missiond-
rios em plagas maranhenses se dd diretamente em lugares de maiores conflitos,
em espagos de difusdo da penetragdo portuguesa pela Amazonia; a Fortaleza
do Gurupa chegou a ser chamada de “boca do sertdo”.” Portanto, os capuchos
da Piedade aprendem no dia a dia os obsticulos impostos pelos homens e pela
natureza ao trabalho missiondrio.

Infelizmente, por motivos de limitagdes documentais e historiogréficas,
esse cotidiano néo poderad ser analisado de forma mais ampla, inclusive havendo
casos em que ficou incompleto todo o desenrolar dos eventos. Entretanto, com
as fontes disponiveis, e com o amparo de uma incipiente historiografia que
versa sobre o trabalho dos franciscanos no Estado do Maranhio e Griao-Par4,
serd possivel verificar algumas situa¢des pontuais que impactaram na vivéncia
dos Piedosos no Vale Amazénico.

Entre essas situagtes, a maior parte refere-se a questdo do trato com os
indigenas nos aldeamentos e aos conflitos advindos tanto com estes indios
como com as autoridades coloniais desejosas de contar com esse contingente
de trabalhadores nativos. Esses casos revelam como os religiosos da Piedade
integraram-se a sociedade colonial, ndo sendo meros coadjuvantes nos con-
textos locais, mas atuando de forma decisiva nas situa¢des que os envolviam.
Também foi permitido saber, através dos relatos dos missiondrios, a situagio
de escassez de mantimentos nos aldeamentos, além da falta de ornamentos e

24 DOMINGUES, Angela. Quando os indios eram vassalos: colonizagio e relagoes de poder no
Norte do Brasil na segunda metade do século XVIII. Lisboa: Comissio Nacional para as
Comemoragdes dos Descobrimentos Portugueses, 2000, p. 78.

25 CHAMBOULEYRON, Rafael. “As capitanias privadas no Estado do Maranhio ¢ Para du-
rante os séculos XVII e XVIII”, Anais do VII Encontro Humanistico CCH-UFMA. Sio Luis:
EDUFMA, 2008, p. 260. Esta expressio “boca do sertdo” foi cunhada pelo gedgrafo e estudioso
paraense Eidorfe Moreira.




78

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

vestimentas litdrgicas para as celebragoes religiosas e do problema para o envio
de produtos de primeira necessidade para os religiosos nas missoes.

O frei franciscano Hugo Fragoso aponta que as ordens religiosas adota-
ram trés tipos de aldeamentos no seu trabalho missiondrio. O primeiro tipo
seriam os aldeamentos régios, com os indios sendo destinados ao servi¢o do
rei ou dos colonos, situando-se esses aldeamentos em édreas de administragdo
direta real, exercida através de um governador geral. A maior parte das missoes
do Pard pertencia a esse grupo. O segundo tipo denominado aldeamentos de
donatirios, localizados nas terras destes, sofrendo assim a intervengdo direta
dos proprietérios, e por tltimo, os aldeamentos dos religiosos, denominados de
“doutrinas”, se destinando ao uso exclusivo dos missiondrios.?

Essa classificagio de aldeamentos adequava-se mais a realidade fran-
ciscana. Claramente, hd uma generalizagio por parte desse autor em colocar
em andlise Unica as formas de aldeamento das trés Provincias franciscanas.
Entretanto, as mudancas, quando ocorreram, nio alteraram significativamente
avisdo dos missiondrios sobre os aldeamentos e a relagio com os indigenas que
habitavam esses espacos. Poucos estudos dedicaram-se a mostrar esse traba-
lho missiondrio didrio desenvolvido pelos franciscanos. Dessa feita, se tomara
como base o estudo do frei Hugo Fragoso. Este, pauta seu trabalho em fon-
tes que versam sobre os franciscanos, presentes em arquivos portugueses, mas
principalmente nos Estatutos das trés Provincias franciscanas que estiveram
na Amazoénia: Santo Antdnio, Conceigdo e Piedade. Infelizmente, para o caso
dos capuchos da Piedade, nio foi possivel a consulta desses Estatutos. Dessa
forma, as descrigdes feitas por Fragoso serdo de fundamental importancia.

Fragoso chama a atengio para o fato de que toda a atividade missio-
ndria estava ligada as Provincias franciscanas sediadas em Portugal. Por
conta dessa ligagdo, os religiosos estavam como que presos por um “cordio
umbilical”. Entrementes, os missiondrios que aqui aportavam observavam a
Amazonia sob uma perspectiva portuguesa, pois vinham para o Maranhio
e Grao-Pard como “uma prestagio de servi¢o tempordirio, e ndo como uma
opgio pela terra”. Na colénia, os franciscanos primeiramente respondiam ao

seu Comissario regional e abaixo desse, o Presidente das Missdes, um superior

26  FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pard”, p. 131-132.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na... 79

subalterno. Cada Provincia franciscana portuguesa tinha, no Pard, os dois car-
gos referidos anteriormente.?’

Os missiondrios, ao serem enviados para os aldeamentos, recebiam uma
preparagdo prévia. Acredita-se que essa preparagio adicional ji se dava nas
proprias Provincias franciscanas em Portugal, transparecendo isso dos estatu-
tos provinciais, sendo jd orientados para as missdes aqueles que faziam a opgio
de serem enviados para as colonias. Porém, somente ao chegarem ao Pari,
os missiondrios recebiam sua introdugcio, de fato, a atividade missiondria, que
incluia estudos filoséficos e teolégicos, além do estudo das linguas dos indios.
Posteriormente, eram imediatamente inseridos nas atividades dos aldeamen-
tos para os quais foram destacados, devendo haver em cada um desses, livros
de catequese, em lingua indigena. Nesses aldeamentos recebiam as visitas do
Comissario ou do Presidente das Missoes, no intuito de observarem o bom
andamento dos trabalhos desenvolvidos. No Pard, os missionarios deviam per-
manecer de cinco a dez anos, de acordo com os estatutos de cada Provincia,
s6 devendo retornar a Portugal, antes desse prazo, em casos extraordindrios.?®

Passavam entdo os missiondrios aos seus primeiros contatos com os indi-
genas, destacando-se o descimento de indios para os aldeamentos. Foram
organizadas incursdes para persuadir com a ajuda dos indios jd cristianizados
aqueles que ainda se encontravam em suas aldeias originais, a “descerem” para
os aldeamentos, com a perspectiva de tornd-los cristdos. Utilizou-se o exemplo
dos que ja estavam cristianizados para convencerem os demais. Mas, nem sem-
pre essa tarefa era bem-sucedida, pois os indios eram conhecedores dos abusos,
violéncias e escravizagdes por parte dos colonos, dificultando assim o trabalho
dos missionarios. Os missiondrios incorriam grandes perigos nesses descimen-
tos, além das dificuldades naturais das viagens®, mas também enfrentavam

obstaculos até mesmo nos préprios aldeamentos.

27 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pard”, p. 141.

28 Ibidem, pp. 141-142. Maria Adelina Amorim, em sua tese, demonstra, para o caso dos capuchos
de Santo Anténio, como os Estatutos dessa Provincia jd se adequavam as questdes concretas da
missionagdo, como a questio indigena, dos produtos colhidos no sertio e os assuntos sobre a lin-
gua a ser falada nas missoes. A historiadora também demonstra as estratégias de aprendizagem
e os estudos teolégicos formadores dos antoninos que vinham para o trabalho missiondrio na
Amazénia. Ver AMORIM. 4 missionagio franciscana no Estado do Grao-Pard e Maranhdo (1622-
1750), pp. 355-367.

29  FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pard”, p. 142.



80

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Passada essa primeira etapa de contatos, seguia-se entdo outros aspec-
tos-chave do trabalho missiondrio dos franciscanos. O primeiro deles era a
catequese. O estabelecimento dos aldeamentos visava alguns beneficios para
a coroa portuguesa, como a garantia da posse da terra, o favorecimento da
expansio da conquista e a defesa de pontos considerados estratégicos. Por essas
razdes, a transmissio da “doutrina” cristd aos indios, em hordrios regulares,
todos os dias era tida como fundamental para consolidar as missées. Deveria
essa “doutrina” ser repassada na lingua nativa dos indios, enquanto ainda nio
tivessem aprendido o portugués, sendo incentivado ao longo dos anos o ensino
da lingua portuguesa nos aldeamentos.*

Também era considerada de primordial importincia para o minus mis-
siondrio, a administra¢do dos sacramentos e a celebragio da liturgia. Olhava-se
com atengdo principalmente para dois deles, o batismo e a extrema-ungio. No
caso da extrema-ungio, esta deveria ser estritamente aplicada por conta do ele-
vado indice de mortandade de indios, principalmente durante os periodos de
epidemias. Com relagdo 2 liturgia, sempre se procurava dar um aspecto de sole-
nidade as cerimdnias para impressionar por meios visuais o gentio em busca
de uma adesio mais intima ao cristianismo.*' Por isso, constard em diversas
correspondéncias de religiosos da Piedade ao longo dos anos pedidos aos seus
procuradores no reino de ornamentos e paramentos para a execugio solene do
culto nas missoes.

A situa¢do moral dos indios nos aldeamentos, de acordo com a percepgio
dos religiosos, também foi objeto de agbes dos padres. Os missiondrios defen-
diam a renuncia total, por parte dos indios, dos seus “ritos gentilicos” e costu-
mes considerados pagidos, como por exemplo, a nudez. Deveriam abandonar
essas tradigbes ancestrais e adquirir os “bons costumes”. Os religiosos entdo
precisavam dar um bom exemplo, chamado também de testemunho de vida,
ou seja, manter uma vida irrepreensivel nos aldeamentos, mas também evitar
o contato dos indios com os colonos. Essa segregacio foi uma das principais
causas de queixas dos colonos contra os missiondrios, pois reclamavam que
quando necessitavam do brago indigena, este era recusado pelos religiosos®,
gerando alguns conflitos, como serd visto mais adiante.

30 Ibidem,p. 143.
31 Ibidem, p. 144.
32 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pard”, pp. 144-145.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...

Um ultimo ponto a ser discutido era o tratamento caritativo a ser apli-
cado aos indigenas. Recomendava-se ser de forma paternal, principalmente
para com os doentes, mas também deveria manifestar-se no tocante ao sus-
tento dos indios nos aldeamentos, que tinha que ser providenciado pelos mis-
siondrios.”® Nos Estatutos, havia a indica¢do de que os trabalhos destinados
aos indigenas ndo fossem demasiado pesados. E até nos castigos infligidos
pelos missiondrios aos nativos, conforme a légica da administragio temporal
que exerciam sobre os aldeamentos, os missiondrios ndo deveriam exceder-se.**
Possivelmente esses castigos e maus-tratos impostos aos indigenas tenham
suscitado o levante destes contra os religiosos, como serd visto a seguir, levando
inclusive a casos de diversos missiondrios assassinados nos aldeamentos.

Passaremos, assim, a demonstrar as dificuldades, problemas e as respecti-
vas solugoes tomadas pelos Piedosos, no decorrer dos anos, nos diversos espa-
¢os da colonia.

Uma das dificuldades enfrentadas pelos missiondrios se relacionava ao
trato com os indigenas nas missoes, visto que as relagdes entre esses dois agen-
tes nem sempre foram amistosas. Vamos a alguns casos e seus desdobramen-
tos. Em 1709, na aldeia de Arapijé, uma das administradas pelos capuchos
da Piedade, ocorreu um caso de violéncia praticada no interior da misséo.
Quem relata tal fato é o governador do Estado do Maranhio e Grao-Pari,
Cristévao da Costa Freire, ao rei D. Jodo V. De acordo com Costa Freire, apos
viagens efetuadas pelo padre Inicio Roiz Tévora, Visitador Geral do Bispado
do Maranhio, este requereu ao governador que mandasse investigar uma pes-
soa que havia ateado fogo em trés indias da aldeia de Arapijo, sendo que duas
corriam perigo de morte. Ao efetuar-se o sumdrio das testemunhas que depu-

seram no dito caso, verificou-se que o executor do castigo as indias havia sido

33 Essa conduta que deveria ser levada a cabo pelos franciscanos assemelha-se ao modo de proceder
dos jesuitas, instituido a partir de um regulamento interno conhecido como Visita. Como ji
foi citado no primeiro capitulo, no século XVII, o padre Antonio Vieira produziu a Visita, que
formava um conjunto de recomendagdes para os missiondrios acerca do trato com os indios al-
deados. Esse documento denotava um duplo objetivo: fortalecer a coesdo entre os jesuitas espa-
lhados pelo “sertio amazonico” e impressionar os indios através de um comportamento paternal.
Ver ARENZ, Karl Heinz; SILVA, Diogo Costa. “Levar a luz de nossa Santa F¢ aos sertées de muita
gentilidade” Fundagio e consolidagio da missio jesuita na Amazodnia Portuguesa (século XVII).
Belém: Editora Agai, 2012, p. 30-33.

34 FRAGOSO. “Os aldeamentos franciscanos no Pard”, p. 146.




82

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

o proprio missiondrio da aldeia, o padre frei Joio de Marviao®, religioso da
Piedade. O governador apontava entdo a culpa do religioso e, também, acusava
a conivéncia do Comissirio das Missdes da Piedade, frei Manoel de Souzel,
que ndo advertia e nem castigava os seus missiondrios subordinados.* A cor-
respondéncia do governador ainda acrescentava um outro caso de um indio
que havia ferido o rosto de um padre, frei José do Monte Mor, pertencente aos
capuchos da Piedade, e missionario da aldeia Maturu.

Em casos como esses, o Conselho Ultramarino se pronunciava para o
conhecimento do rei. E na resposta enviada ao governador constavam algu-
mas orientagdes. Para o primeiro caso, das indias queimadas, ordenava-se que
as investigacoes fossem mais diligentes, para que nao houvesse prejuizos na
propagacio da fé catdlica entre os indios, pois ndo se mostrava crivel o suma-
rio das testemunhas, e como medida imediata se determinava a retirada do
religioso da Piedade da missio, ndo sendo permitido que se fixasse em outra.
Sobre o outro caso, o do padre ferido no rosto, as ordens seguiam o mesmo
padrio — mais investigagdes por duvidas nos testemunhos — com o acréscimo
de averiguar também se este ato praticado pelo indio nio foi uma resposta a
outro ato, mais excessivo, praticado pelo religioso, possivelmente castigos fisi-
cos praticados contra os indios. Essas ordens vinham acompanhadas de uma
critica aos missiondrios da Piedade de que estariam incorrendo em condutas
impréprias, causando ruina ao trabalho missiondrio. Mais abaixo no docu-
mento, vem o parecer do Conselho, datado de julho de 1710, determinando
que o missiondrio fosse indiciado em culpa gravissima, devendo o Prelado da
Piedade, envid-lo ao Reino, e depois de averiguada a verdade, se procederia
conforme a vontade real.”

As violéncias ocorreram de ambos os lados, algumas com casos mais gra-
ves chegando a assassinatos. Em 1705, dois missiondrios da Piedade, residen-
tes no aldeamento de Atumd, foram assassinados, causando reagdes por parte
da Coroa contra os indigenas. Esse caso aparece citado em uma consulta feita

35 Deve-se explicar para efeito de dirimir quaisquer duvidas que os nomes de batismo dos frades
da Piedade sempre vém acompanhado do local do seu nascimento, enquanto nos outros ramos
franciscanos, usam o nome dos santos de sua devogio, ver AMORIM. 4 missionagio franciscana
no Estado do Grao-Pard e Maranhdo (1622-1750), p. 374.

36 “Carta do governador e capitdo-general, Cristévio da Costa Freire, para o rei D. Jodo V7, datada
de 15 de fevereiro de 1710. AHU, Par4, cx. 5, doc. 450.

37 Ibidem.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na... 83

pelo Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II, respondendo ao pedido do
frei Manoel de Souzel, Presidente dos religiosos da Piedade do Estado do
Maranhio, para o envio de mais religiosos, por conta do assassinato do frei
Anténio de Vila Vigosa e seu companheiro religioso, pelos indios de Atuma.
Em anexo a essa consulta constavam duas cartas,a enviada pelo padre que gerou
a consulta por parte do Conselho, e outra escrita por Antonio Albuquerque
Coelho de Carvalho, que havia sido governador do Maranhio. Morando no
Reino, este costumava ser sempre consultado quando se tratava de assuntos
relacionados a0 Maranhio e Grao-Pard.

Frei Manoel do Souzel dizia em sua carta que em 1703 os “tapuias” tinham
matado o frei Antonio de Vila Vigosa, e seu companheiro, ateando fogo em
tudo. Aproveitava com isso para reclamar do estado das missdes e do redu-
zido nimero de missiondrios, sendo que na maioria das missdes havia somente
um religioso. Ameagava, dessa forma, que os Piedosos abandonariam algumas
missdes, se o rei ndo procurasse o Provincial no Reino e mandasse frades para
suprirem essa necessidade.® Jd a carta de Antonio Coelho de Carvalho versava
também sobre o assassinato do frei Antdnio de Vila Vigosa e pedia um castigo
ao gentio pela aleivosia cometida e pelo dano causado & missio do Atumad,
servindo assim de exemplo para os outros indios. Quanto a falta de missiona-
rios da Piedade, aconselhava que fossem remetidos religiosos ao Maranhio a
fim de remediar esse problema.*” A partir da andlise dessas correspondéncias,
os conselheiros seguiram, em sua maioria, os conselhos de Anténio Coelho
de Carvalho, e no caso do assassinato dos padres, o Conselho deixava a cargo
do rei a medida apropriada a ser tomada. Com relagio ao pequeno nimero de
missiondrios da Piedade no Estado do Maranhio, os conselheiros propunham
ao rei que escrevesse ao Provincial da Piedade em Portugal para que enviasse

novos sujeitos para aquela missao.*

38 “Carta do Presidente dos religiosos da Piedade do Estado do Maranhio, Padre Frei Manoel
de Souzel, para o rei D. Pedro II”, datada de 25 de fevereiro de 1705, anexo a “Consulta do
Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II”. datada de 26 de setembro de 1705. AHU, Maranhio,
cx. 10, doc. 1078.

39 “Carta de Antdnio Coelho de Carvalho para o rei D. Pedro II”, datada de 16 de setembro de
1705, anexo a “Consulta do Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro I1”. datada de 26 de setembro
de 1705. AHU, Maranhio, cx. 10, doc. 1078.

40 “Consulta do Conselho Ultramarino ao rei D. Pedro II”. datada de 26 de setembro de 1705.
AHU, Maranhio, cx. 10, doc. 1078.



84

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

O caso dos padres assassinados no aldeamento de Atuma s6 terd o seu
desdobramento final alguns anos depois dessa correspondéncia. De acordo com
uma carta enviada pelo rei, em abril de 1708, para o governador do Maranhio,
Cristévio da Costa Freire, este lhe referia que havia no seu Conselho
Ultramarino uma consulta que fora enviada pela Junta das Missoes, dando
conta das missdes do Pard e de uma devassa efetuada para averiguar a morte de
dois padres, frei Antonio de Vila Vianna*! e frei Pedro de Evora, assassinados
pelos indios do aldeamento de Atumd. Ordenava, assim, ao governador que
averiguasse com os indios dessa missdo, mandando que lhe entregasse aqueles
que cometeram tal delito, devendo o governador castigi-los de acordo com as
leis reais. E caso os indios ndo entregassem os culpados, deveria o governador,
nesse caso, proceder a guerra.*

A partir de entdo, correspondéncias esparsas e incompletas revelam que
em 1709, em outra carta enviada pelo rei ao governador Cristévao Freire,
este dd conta ao rei sobre como se deu a execu¢io da ordem de castigo aos
indios de Atuma. O governador enviara o sargento-mor Pedro da Costa Raiol,
como cabo da Tropa, e por capities Francisco Fernandes Meira e Manoel de
Braga, por serem grandes conhecedores dos sertdes amazonicos para atacarem
os indios. Porém, o Provedor da Fazenda nio havia colaborado nas despe-
sas, muni¢des e mantimentos para soldados e indios que tomaram parte nessa
expedigio, for¢ando assim o governador a aceitar a proposta de Bento Gomes
Correa que oferecera ajuda nas despesas e provimentos da Tropa, em troca
do recebimento de indios que fossem feitos cativos na referida expedigdo por
Pedro Raiol.#

Tal diligéncia liderada por Pedro da Costa Rayol nio fora bem recebida
pelos Principais dos indios, que se recusaram a entregar os culpados do suposto
delito. Os indigenas atacaram a tropa de Pedro Raiol, matando um indio e

terindo outros cinco que estavam em companhia dos soldados, o que resultou

41 Na missiva enviada pelo Presidente dos religiosos da Piedade, o nome deste frei é grafado como
Frei Antonio de Vila Vigosa. Acreditamos ser este o nome correto, ocorrendo talvez aqui um
erro do copista que transcreveu esta carta contida no chamado “Livro Grosso do Maranhio”.

42 “Sobre a morte que o Gentio da Aldeia do Atumd deram a dois missiondrios”. 9 de abril de 1708.
ABN, vol. 67 (1948), p. 26.

43 “Sobre o castigo dos indios da aldeia do Atumi, pela morte que deram aos dois missiondrios Frei
Antonio de Vila Vigosa, e Frei Pedro de Evora”. 27 de agosto de 1709. ABN, vol. 67 (1948), p.
61.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...

na ofensiva da tropa, matando mais de quarenta indios revoltosos e fazendo
outros prisioneiros. Entre os pertences dos prisioneiros foram encontradas duas
casulas, pertencentes aos religiosos mortos, dando provas da cumplicidade dos
indios da missdo com os infratores. Concluia o rei dizendo que o governador
havia feito o correto nessa expedigio, fazendo guerra a esses indios que nao
quiseram entregar os culpados das mortes dos missiondrios, e que procedesse a
aplicagio das leis aos que foram presos em poder das casulas dos missiondrios,
pois se supunha que seriam estes os verdadeiros culpados do crime. Também
mandava agradecer a Bento Gomes Correa pelo servigo prestado em dar todo
o necessdrio para a guerra.*!

Acompanhando a repercussio desse caso nas correspondéncias, nio foi
possivel identificar a real motivagdo que levou os indios da aldeia de Atuma a
levantarem-se contra os frades. Podemos inferir que fosse uma possivel reagio
a algum tipo de maus-tratos ou a castigos infligidos aos indios por desobede-
cerem as obrigacdes do cotidiano do aldeamento. Porém, tanto esse caso como
o anterior, do padre que tinha tido o rosto cortado por um indio, ilustram uma
situagdo bastante interessante do ponto de vista da administragdo dos aldea-
mentos religiosos: a reagdo ou resisténcia dos indigenas aldeados. Cabe entio
uma reflexdo acerca desses “levantes” praticados pelos indigenas.®

Ao trabalhar com uma perspectiva sobre os comportamentos de resis-
téncia para a Amazonia portuguesa no século XVIII, Rui Gomes Coelho

demonstra que, ao tratar de um processo de

[...] choque e tensdo que pode adoptar contornos variados, devemos assu-
mir com certa naturalidade o surgimento de vias alternativas de gestdo de
poder, quer na direc¢do da satisfagdo dos intentos dos grupos que detém
o poder dominante — neste caso econémico, social e politico —, quer bus-
cando formas de lhe resistir, tanto perifericamente, como abrindo caminho

para a sua suplantagdo.*

44 Ibidem.

45  Para efeito de conhecimento, o padre jesuita Jodo Daniel no século XVIII, também se refere ao
comportamento inapropriado de alguns missiondrios como motivo para reagdes imprevisiveis
dos indigenas. Ver DANIEL, Jodo. Tesouro descoberto no Mdximo Rio Amazonas. Vol. 1. Rio de
Janeiro/Belém: Contraponto/Prefeitura Municipal de Belém, 2004, pp. 299-301.

46 COELHO, Rui Gomes. “Comportamentos de resisténcia a integragio colonial na Amazonia
portuguesa (século XVIII)”. Anais de Historia de além-mar. Lisboa/ Ponta Delgada, vol. X, 2009,
p-131.




86

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Para o referido autor, ha uma historiografia que se habituou a ver nos gru-
pos sociais menos favorecidos, especialmente os indigenas, o papel de vitimas
da histéria, surgindo atualmente trabalhos que mostram que estes possuiam
voz ativa, particularmente na perspectiva de construgio dos poderes coloniais.
Assim, os estudos das comunidades indigenas revelam estas como “participan-
tes dindmicos de um processo histérico cuja leitura tem sido, também ela, cada
vez mais contextual”.*” Dessa forma, ao analisar esses processos de resisténcia,
Rui Coelho os divide em categorias. Utilizaremos a primeira delas denomi-
nada de “resisténcia violenta”. O referido autor destaca trés elementos dentro
da “resisténcia violenta”: a guerra, as fugas e desercdes e as revoltas.”® A ana-
lise de Rui Coelho nos auxilia na compreensido sobre a dimensio da atitude
tomada pelos indigenas que feriram/mataram os padres da Piedade a partir do
seu olhar sobre as revoltas.

Entendendo revolta como uma “atitude de ruptura violenta tendente a
reposi¢do de uma ordem pré-estabelecida, entretanto violada”, Rui Gomes nos
mostra que os fundamentos de uma rebelido vdo além das crises de abasteci-
mento ou de agravamento de uma determinada carga fiscal, principalmente
para o caso dos indios aldeados. Os indigenas tinham como pretexto para
levantes, sobretudo o desrespeito de colonos e autoridades aos seus hdbitos
culturais, e um sentimento de unidade étnica.*

Mas olhando de perto o caso dos indios que se levantaram contra os
missiondrios Piedosos, mesmo que nio fosse um levante mais organizado, pois
iniciado, possivelmente, a partir de uma reagio espontinea, podemos acrescen-
tar a andlise feita por Rui Gomes que os indios também se rebelaram contra os
possiveis abusos e excessos de poder cometidos pelos religiosos nos aldeamen-
tos. Esse comportamento violento atacando um simbolo religioso — o missio-
ndrio — pode ser entendido como um modo de reagio a todo o sistema colonial

47  Ibidem. Neste ponto Rui Gomes Coelho enumera trés principais obras que marcariam essa
“virada” historiogrifica: DOMINGUES. Quando os indios eram wvassalos; SANTOS, Francisco
Jorge dos. Além da Conquista. Guerras e rebelies indigenas na Amazénia pombalina, Manaus:
Editora da Universidade do Amazonas, 2002; COELHO, Mauro Cezar. Do sertdo para o mar —
{Jm estudo sobre a experiéncia portuguesa na América, a partir da colonia: o caso do Diretério dos
Indios (1750-1798). Tese (doutorado em Histéria) — Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo,
2005.

48 COELHO, Rui Gomes. “Comportamentos de resisténcia a integragio colonial na Amazonia
portuguesa (século XVIII)”, pp. 134-152.

49 Ibidem, pp. 148-149.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...

e a forma como os indigenas se viam inseridos nesse sistema. Corrobora para
isso a atitude dos indigenas do aldeamento que decidiram nédo entregar os pos-
siveis culpados, sofrendo assim uma guerra ofensiva por parte das autoridades
coloniais. A recusa obstinada resulta em um conflito armado, que termina com
a prisdo dos possiveis infratores do delito que estavam em poder dos pertences
dos religiosos, além da escravizagio e da morte de muitos indios.

Mas o cotidiano das aldeias ndo se resumia apenas a violéncias praticadas
de ambos os lados. Também se vivia, no dia a dia do sertio amazonico, a cons-
tante ameaga de invasdes (castelhanos e franceses), a iminente possibilidade de
batalhas e conflitos pela posse de territérios. Recorria-se aos bragos indigenas
dos aldeamentos para guiar e auxiliar os soldados das fortalezas e casas-fortes,
além dos afazeres didrios que necessitavam, segundo a ética dos soldados, do
trabalho dos indios. Por conta dessa situagio, os missiondrios, caso atendessem
a todos esses pedidos por indios, poderiam ganhar a simpatia dos sargentos e
capitdes desses citados espagos, ou serem duramente criticados e reprimidos
por ndo cederem os indios requisitados pelas autoridades militares. O caso a
seguir ilustra uma situagio de conflito entre um militar responsavel por uma
casa-forte e um missiondrio responsavel por um aldeamento que resolve nio
atender ao pedido deste militar.

O governador do Estado do Maranhio Cristévao da Costa Freire escreve
ao rei D. Jodo V em 1709, relatando um conflito ocorrido entre um missiona-
rio e militares. Tudo comegou quando o alferes tenente da Casa-Forte do rio
Negro, Balthazar Alvares Pestana, obteve informages de que os castelhanos
de Quito haviam chegado ao sertdo do rio Solimées. Com receio de invasdes
havia pedido socorro de muni¢des e soldados ao cabo da Fortaleza do Tapajos.
Este enviou o sargento Joaquim Pereira até a aldeia de Gurupatuba para pedir
alguns indios ao missiondrio responsivel por ela. Porém, o sargento recebeu
uma recusa por parte do frei Pedro do Redondo, religioso da Piedade, negando
ceder os indios e ainda o destratou. E completava o missiondrio, dizendo que
a guerra, caso ocorresse, se daria no distrito dos religiosos do Carmo (fazendo
referéncia a reparti¢io das missoes ocorrida em 1693), cabendo a estes ceder os
indios, e s6 cederia indios se houvesse uma ordem expressa do seu Prelado que
estava em Belém.*® A carta do governador terminava dizendo que nio houve

50 “Carta do governador e capitio-general do Estado do Maranhio, Cristévio da Costa Freire,
para o rei D. Jodo V”, datada de 22 de dezembro de 1709. AHU, Par4, cx. 5, doc. 440.




88 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

invasdes, mas também nio ocorreu o envio de reforgos para a Casa-Forte do
rio Negro por auséncia de indios que remassem as canoas. Assim, o governador
pedia ao rei que advertisse os religiosos sobre este caso e lhes mostrasse como
deveriam proceder com relagio ao servigo real.”!

A partir dessa dentncia do governador, o destino do frei Pedro do
Redondo passa a ser objeto de diversas missivas trocadas com o Reino. Em
1710, duas cartas reais apontavam a resolugdo desse caso: o recolhimento
do frei para Portugal. Na primeira correspondéncia, determinava que o frei
embarcasse no primeiro navio e que, chegando a capital, fosse enviado para o
convento mais “retirado, e distante que tiver na sua Provincia, para que veja,
que este castigo se lhe da pela culpa em que incorreu”. Também orientava ao
Prelado que advertisse aos seus religiosos para que, quando fossem solicita-
dos indios para os servi¢os reais, se cumprisse a solicitagdo imediatamente,
pois caso contrério, estariam descumprindo as ordens reais.”* Um més depois,
em segunda carta, o rei confirma o recolhimento do frei Pedro do Redondo,
pedindo urgéncia, sugerindo que, caso o navio que estava indo ao Pard nio
tivesse capeldo para vir na viagem de volta a Portugal, colocasse o frei como
capelio, para vir melhor acomodado; e se jd houvesse capeldo no dito navio,
deveria ordenar ao Provedor da Fazenda Real que lhe desse todo o necessirio
para a viagem e passagem livre por conta da Fazenda, pois, visto que os religio-
sos da Piedade eram pobres, ndo teriam como suprir essas despesas.”

Quase dois anos apés o envio da ordem para que fosse remetido ao reino,

o frei Pedro do Redondo ainda permanecia na capitania do Pard. Em nova

51 Ibidem.

52 “Os prelados das Missbes ndo podem recusar os indios que o servigo do Rei exija”. 7 de julho
de 1710. Anais da Biblioteca e Arquivo Piblico do Pard. Belém: Imprensa de Alfredo Augusto
Silva, tomo I, 1902, doc. 89, p. 131. Esta carta do rei também se encontra no “Livro Grosso do
Maranhio” e nos anexos de um oficio do Bispo do Pard, D. Miguel de Bulhées, datado de 1755.
Ver “Sobre se lhe ordenar faga embarcar na primeira embarcagio para este Reino ao missiondrio
Frei Pedro do Redondo, pela negacio e desobediéncia que fez em ndo dar os indios que se lhe
pediram para o servico Real”. 7 de julho de 1710. ABN, vol. 67 (1948), p. 75; “Carta do rei, D.
Jodo V, para o governador e capitio-general do Estado do Maranhio, Cristévao da Costa Freire”
(copia), datada de 7 de julho de 1710, anexo ao “Oficio do Bispo do Pard, D. Miguel de Bulhoes,
para o Secretirio de Estado dos Negécios Estrangeiros e da Guerra, Sebastido José de Carvalho

e Melo”, datado de 15 de dezembro de 1755. AHU, Par4, cx. 39, doc. 3691.

53 “Sobre se lhe recomendar remeta no primeiro Navio que d’aquele Estado sair para este Reino a
Frei Pedro do Redondo, para se lhe dar o castigo igual a culpa em que incorreu pela negagio que
fez dos indios sendo-lhe pedidos para o meu servigo”. 13 de agosto de 1710. ABN, vol. 67 (1948),
p- 85.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na... 389

correspondéncia trocada entre o rei e o governador, o monarca relatava que de
acordo com o Comissirio dos religiosos da Piedade, em carta enderecada ao
rei anteriormente, o frei jd havia sido retirado da missdo em que residia para
embarcar para o reino. Todavia, o frei achava-se doente, impossibilitando o
seu embarque imediato. Ordenava entdo o rei que o governador deveria fazer
embarcar o religioso quando este estivesse livre de suas moléstias.*

O que se pode compreender a partir da atitude do frei Pedro do Redondo
e da resolugio, imposta pelo Conselho Ultramarino, determinando a sua
expulsdo da colonia? Primeiramente, a atitude do frei demonstra um compor-
tamento ativo perante os agentes coloniais, contrariando uma ideia de passivi-
dade dos franciscanos inseridos no projeto de expansio do Império portugués.
Adota uma postura de desobediéncia e afrontamento as decisbes reais, primei-
ramente ao recusar-se de ceder os indios e, depois, a0 esquivar-se de embarcar
para o reino. Essas atitudes sdo “oposi¢oes direcionadas aos representantes do
poder régio, em nenhum momento esses frades vio tentar atingir a Coroa”.®
Relacionam-se a fatores politicos e econémicos, como nesse caso, que envolvia
a mio de obra indigena dos aldeamentos.

O motivo alegado para o seu ndo embarque, por encontrar-se doente,
também foi um recurso utilizado por alguns capuchos da Piedade no contexto
da expulsdo da Provincia, em 1759, durante o governo de Francisco Xavier de
Mendonga Furtado.’® Provavelmente, frei Pedro do Redondo utilizou-se desse
artificio na tentativa de ludibriar a decisdo do Conselho Ultramarino. A deter-
minagdo repressiva imposta pelo Conselho Ultramarino, e confirmada pelo
monarca, parte do pressuposto da gravidade da infragdo cometida pelo frei.
Essa infracio, a recusa de ceder indios requeridos para a defesa de territérios
fronteiri¢os com os dominios espanhdis, incorria em desobediéncia grave, pois
a atitude do frei colocava em risco a prépria soberania lusa sobre os territdrios
amazonicos, levando a uma fragilizagio da forga portuguesa perante o adver-
sario ibérico. Por isso, a atitude enérgica, rigida e quase que instantinea do

Conselho Ultramarino e do rei.””

54 “Sobre remeter para este Reino a Frei Pedro do Redondo”. 27 de janeiro de 1712. ABN, vol. 67
(1948), pp. 99-100.

55 CARVALHO JUNIOR. Espiritos inquietos e orgulhosos, p. 109.
56 Ver MATOS. “Desobedientes e absolutos”, pp. 98-100.
57 CARVALHO JUNIOR. Espiritos inquictos e orgulhosos, pp. 127-128.



90 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Todavia, nem sempre os religiosos da Piedade foram caracterizados como
desobedientes ou abusivos aos olhos dos agentes coloniais. O mesmo governa-
dor Cristévao da Costa Freire elogiou o comportamento do padre Comissirio
da Provincia da Piedade, frei Manoel de Moura em correspondéncia trocada
com o rei. Tal elogio se deu a partir da atitude do padre Comissirio em acei-
tar a proposta de transferéncia do aldeamento de Maturu para préximo da
Casa-Forte do rio Trombetas, com a justificativa de que os soldados daquele
espago (que também possuia um presidio) pudessem ter “pescadores, e bragos
para remarem as canoas em que iam buscar farinha, e outros servigos reais”.*®
Concluia o governador afirmando que o frei Manoel de Moura empregava
grande zelo nos servigos reais, porém enfrentava um grande obstdculo, que
era a falta de missiondrios para trabalharem nas misses da sua Provincia. O
governador pedia ao rei que mandasse na primeira ocasido alguns religiosos
para acudirem a Missdo dos Capuchos da Piedade.”” Em relagio a esse pedido
por mais religiosos, o monarca respondeu informando que ja havia mandado
ordem ao Provincial dos religiosos da Piedade, em Portugal, para que enviasse
alguns missiondrios a missao da capitania do Para.*®

Entretanto, os elogios proferidos pelo governador alguns anos antes
deram lugar a queixas contra o padre Comissdrio frei Manoel de Moura. Tal
mudanga aconteceu com a negativa do Comissdrio em mandar missiondrio
para o aldeamento que ficava junto a Casa-Forte do rio Trombetas. Essa nega-
tiva se dava por conta do nimero reduzido de religiosos suficientes para pro-
ver os aldeamentos que pertenciam a sua administragdo. O governador entdo
queixou-se ao rei, que respondeu com uma ameaga por escrito ao Provincial
da Piedade em Portugal, determinando que mandasse os religiosos necessarios
para acudirem as missées do Maranhio, e que se nio o fizesse, mandaria tirar
da administra¢do os Piedosos das suas missoes entregando a missiondrios de

outra ordem religiosa.®!

58 “Carta do governador e capitio-general do Estado do Maranhio, Cristévio da Costa Freire,
para o rei D. Jodo V”, datada de 9 de agosto de 1712. AHU, Pari, cx. 6, doc. 490.

59  Ibidem.

60 “Sobre a falta que hd de missiondrios da Provincia de Nossa Senhora da Piedade”. 17 de janeiro
de 1713. ABN, vol. 67 (1948), p. 112.

61 “Sobre o comissirio dos Religiosos da Piedade ndo mandar um missiondrio que o Governador
lhe pediu da parte de Sua Majestade para uma aldeia com pretexto da falta de Religiosos se
lhe ordena escolha de outras Religices aqueles sujeitos que entender podem ser tteis para este



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na...

E interessante essa mudanca repentina do governador do Maranhio
e Grio-Pard. Primeiramente, elogia e até mesmo chega a interceder pelos
Piedosos, para logo depois reclamar quando a sua solicitagdo nio foi atendida.
Roberto Zahluth langa luz sobre essa situagdo. Segundo esse historiador, os
capuchos (englobando as trés Provincias) criaram lagos com diferentes agentes
e assumiram uma multiplicidade de posturas quanto a questdo da adminis-
tragdo dos aldeamentos indigenas. De fato, ao criarem mecanismos que os
auxiliaram na formatagio de redes de relagio no espago colonial amazdnico,
os franciscanos podiam manter tanto relagdes de conflito como também de
aliangas, de acordo com o que fosse conveniente.®?

Voltando aos frades Piedosos, podemos inferir que, ao decidir transferir o
aldeamento para proximo da Casa-Forte do Trombetas, o frei capucho buscava
algo que beneficiasse também a sua missdo, nao visando somente ajudar os sol-
dados da referida fortificagdo, mas também a possibilidade de uma vantagem
tutura advinda com a transferéncia do aldeamento. Diversas sio as possibilida-
des para o pedido de transferéncia ter sido aceito. O padre Comissario poderia
estar buscando prote¢do para o seu aldeamento, visto que a nova localizagio
lhe facultaria essa intengdo; poderia também estar buscando estabelecer-se em
um terreno mais fértil, ou nas proximidades de algum espago abundante de
drogas do sertdo. Ou até mesmo, buscava o padre Comissério valer-se dessa
iniciativa para poder conseguir prestigio com o governador para, assim, con-
seguir o seu intento, ou seja, o apoio do governador para que pedisse ao reino
mais missiondrios para a sua Provincia, um pedido antigo dos padres Piedosos.

Para além de conflitos, aliangas e violéncias sofridas ou praticadas pelos
Piedosos, outro tema surge na documentagio: o sustento dos padres nas mis-
soes. Durante as décadas de 1740 e 1750, diversas cartas enviadas pelos religio-
sos a0 Reino se concentravam em solicitagdes e reclamagdes para pagamento de
suas congruas (espécie de “saldrio”), além de pedidos de ornamentos, vestimen-
tas litirgicas e mantimentos para o dia a dia nos aldeamentos. Mas tais fontes

ministério ndo os danos aquele Comissirio sendo requerido”. 5 de junho de 1715. 4BN, vol. 67
(1948), p-128.

62 CARVALHO JUNIOR. Espiritos inquietos e orgulhosos, pp. 100-101.




92 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

nio revelam explicitamente o motivo dos pedidos, assim, podemos conjecturar
alguns motivos que levaram os Piedosos a procederem em tal contexto.®?

Inicialmente, a prépria situagdo do Padroado portugués, que determinava
o sustento das missdes sob a responsabilidade real, transformando o missio-
ndrio em uma espécie de “funciondrio” do rei. Mas essa grande incidéncia de
pedidos se da justamente no final do reinado de D. Jodo V e inicio do de D.
José 1. Qual a relagio entio? Nuno Monteiro e Maria Beatriz Nizza da Silva
destacam o cardter “generoso” de D. Jodo V quando se tratava de doagdes e
concessoes a Igreja, principalmente porque almejava um relacionamento mais
estreito com a Santa Sé.°* Entio, inferimos que os capuchos da Piedade do
Estado do Maranhio e Grao-Par4, ao verem-se privados de seus pagamentos e
de géneros necessirios para o seu sustento, nio se furtaram de reclamar e pedir
ao monarca. Mas talvez outro fator seja mais preponderante como motivo para
esses envios de requerimentos de produtos e congruas: a situagio de penuria
e escassez do Estado do Maranhio e Grao-Para na virada da década de 1740
para 1750 por conta de graves epidemias que grassaram a regio.

Como nos diz Claudia Rocha de Sousa, durante a primeira metade do

século XVIII, o Estado do Maranhio e Griao-Pard enfrentou diversos surtos

63 Esses pedidos e reclamagdes podem ser vistas em diversas correspondéncias: “Requerimento
do missiondrio apostélico e Comissério Provincial dos religiosos da Piedade, frei Alexandre de
Portel, para o rei D. Jodo V7, com datagio anterior a 18 de maio de 1743. AHU, Pari, cx. 26, doc.
2412; “Carta do Provedor da Fazenda Real da capitania do Pard, Félix Gomes de Figueiredo,
para o rei D. Jodo V7, 29 de novembro de 1743. AHU, Pari, cx. 26, doc. 2484; “Requerimento
do Procurador Geral da Provincia de Nossa Senhora da Piedade, Frei José de Borba, para o
rei D. Jodo V”, com datagdo anterior a 28 de margo de 1746. AHU, Pari, cx. 29, doc. 2700;
“Requerimento do Procurador Geral da Provincia da Piedade e das Missoes, frei José de Borba,
para o rei D. Jodo V”, com datagio anterior a 16 de agosto de 1746. AHU, Pari, cx. 29, doc. 2736;
“Requerimento do Procurador Geral da Provincia de Nossa Senhora da Piedade, Frei José de
Borba, para o rei D. Jodo V”, com datagio anterior a 8 de julho de 1747. AHU, Par4, cx. 29, doc.
2763; “Requerimento do Procurador Geral do Convento e Missées da Provincia da Piedade do
Estado do Maranhio, frei Agostinho de Evora, para o rei D. José I”, com datagio anterior a 1 de
junho de 1754. AHU, Par4, cx. 36, doc. 3398; “Requerimento do Procurador Geral do Convento
e Missdes da Provincia da Piedade do Estado do Maranhio, frei Agostinho de Evora, para o rei
D. José I”, com datagio anterior a 11 de janeiro de 1755. AHU, Par4, cx. 37, doc. 3479 “Petigio
do Provincial da Piedade, para o rei D. Jodo V” (copia), sem data, anexo ao “Oficio do Bispo do
Pari, D. Miguel de Bulhges, para o Secretirio de Estado dos Negécios Estrangeiros e da Guerra,
Sebastido José de Carvalho e Melo”, datado de 15 de dezembro de 1755. AHU, Par4, cx. 39, doc.
3691.

64 MONTEIRO, Nuno Gongalo. “D. Jodo V (1706-1750). O ouro, a Corte ¢ a diplomacia”. In:
HESPANHA, Antonio Manuel (coord.). Historia de Portugal, vol. IV — O antigo Regime (1620-
1807). Lisboa: Editorial Estampa, 1998, pp. 413-414; SILVA, Maria Beatriz Nizza da. D. Jodo
V. Lisboa: Temas e Debates, 2009. p. 190-191.



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na... 93

epidémicos, como os de variola nas décadas de 1720 e 1740 e o de sarampo
no final da década de 1740. Essas epidemias teriam sido determinantes para
a regifo, pois constituiram um dos principais fatores de mortandade entre os
indigenas dos aldeamentos, além de influenciar, em vérios aspectos, o cotidiano
na colénia, como o comércio, a cultura das fazendas, a busca das “drogas do ser-
tdo”, as viagens fluviais e, também, a arrecadagio da Fazenda Real.** Os efeitos
desses surtos epidémicos fizeram-se sentir ao longo dos anos subsequentes.®

Os oficiais da Camara de Belém enviam ao rei, em maio de 1750, listagens
de indigenas e moradores que morreram em decorréncia das epidemias. E sio
justamente os missiondrios de cada ordem religiosa que certifica através dessas
listagens a quantidade de mortos em cada aldeamento.” Particularizaremos as
listagens dos aldeamentos dos capuchos da Piedade.

Informava frei Joaquim de Evora, Comissdrio Provincial da Piedade e
morador do Hospicio de Sdo José, em Belém, que na doutrina do dito hospicio
havia cento e oitenta e seis almas, sendo que noventa e oito destas morreram
de sarampo; e na doutrina do Convento do Gurupd, habitavam cento e ses-
senta e oito almas, falecendo cento e vinte. Perfaziam entdo o total de duzentos
e dezoito indios mortos e que estavam a servigo dos religiosos da Piedade.
Ja o nimero de indios que morreram nos aldeamentos administrados pelos
Piedosos foi de mil quatrocentos e dezessete.*® S6 para efeito de comparagio, o
numero de indigenas aldeados pelos capuchos da Piedade que morreram nessa

epidemia, foi inferior apenas aos indios mortos dos jesuitas e dos carmelitas.®

65 SOUSA, Cldudia Rocha de. O “lastimoso castigo, ¢ fatal estrago” das epidemias no Estado do
Maranhdo e Grao-Pard na primeira metade do século XVIII. Monografia (Graduagio em Histéria)
— Universidade Federal do Pard, Belém, 2011, p. 11-12.

66 CHAMBOULEYRON, Rafael; BARBOSA, Benedito Costa; BOMBARDI, Fernanda Aires;
SOUSA, Claudia Rocha de. ‘Formidivel contigio™: epidemias, trabalho e recrutamento na
Amazénia colonial (1660-1750)”. Historia, Ciéncias, Saide — Manguinhos, Rio de Janeiro, v. 18,
n. 4, out-dez. 2011, p. 993.

67  Ibidem, p.992; MELLO, Mircia Eliane Alves de Souza e. F¢ e Império: as Juntas das Miss6es nas
conquistas portuguesas. Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2009, p. 299.

68 “Resumo da gente falecida do servio das religices e das aldeais, que administram, e dos mo-
radores desta cidade”, agosto de 1750, anexo a “Carta dos Oficiais da Camara de Belém, para
o rei D. José I, datada de 15 de setembro de 1750. AHU, Pari, cx. 32, doc. 3001. O ntimero
de indios mortos em cada aldeamento dos capuchos da Piedade foi o seguinte: 80 em Camuti,
37 no Gurupi, 40 em Arapij6, 118 em Caviana, 180 em Maturu, 550 em Gurupatuba, 200 em
Surubit, 30 no Curud, 3 em Pauxis, 40 no Jamundis, 63 no Merui e 76 no Igarapé Pexuno.

69 MELLO, Mircia Eliane Alves de Souza e. F¢ e Império, p. 299.



94

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Portanto, apés esse grave surto epidémico, os capuchos da Piedade viram
os seus rendimentos decairem vertiginosamente por conta da perda dessa forga
de trabalho. Essa situa¢do de pentria e escassez provavelmente levou os reli-
giosos a tomarem a decisdo de recorrer ao reino, solicitando géneros e paga-
mentos para que pudessem suprir as necessidades dos seus missiondrios.

Consideracoes finais

Através dos casos relatados e seus desdobramentos, a partir de corres-
pondéncias oficiais trocadas entre os agentes coloniais e a Metrépole, acom-
panhou-se a trajetéria desses frades desde o momento de chegada, em 1693,
passando pela fase inicial de estabelecimento nos aldeamentos. Destaca-se que
os capuchos da Piedade se localizaram em uma zona privilegiada, uma “artéria
vital” da bacia hidrogrifica do rio Amazonas, a drea do delta deste rio, as proxi-
midades da entrada do rio Xingu e a regiio do Baixo Amazonas. Esses espacos
eram os verdadeiros corredores no final do século XVII e primeira metade do
XVIII, por onde passavam produtos, indios e moradores.

Mostramos entdo como os capuchos da Piedade se fizeram presentes de
forma ativa nesses espagos. Mas ativos de que forma? Através de acordos e de
enfrentamentos. Vimos os capuchos da Piedade aliando-se a capitdes-mores,
militares, governadores e indigenas, mas também combatendo estes mesmos
atores sociais em determinadas situages. Pudemos compreender que esses
religiosos souberam adequar-se a realidade colonial amazonica, sofrendo por
isso criticas constantes e severas a sua conduta nesse espago. Se houve excessos
por parte dos franciscanos, ou transgressao dos seus votos religiosos, isso nio
nos cabe julgar. E importante dizer que esses frades também eram agentes que
estavam inteiramente inseridos no projeto colonial portugués. Como tais, eles
nio se abstiveram de também utilizar aquilo que a col6nia amazénica poderia
oferecer: terras, mao de obra indigena e produtos.

Justamente com os indigenas, os frades da Piedade nem sempre manti-
veram relagdes amistosas. Assim, percebemos que os anos iniciais do traba-
lho missiondrio desses frades foram marcados por conflitos com os nativos,
que culminaram com assassinatos. Talvez por imprudéncia ou inexperiéncia,
o certo é que os Piedosos aprenderam no cotidiano os percalgos da labuta
catequética nos “sertdes amazdnicos”. Nao cabe aqui defesa e nem acusagio



“E pelo nome de Frades d’El Rei éramos conhecidos na Corte”: os Capuchos da Piedade na... 95

aos capuchos da Piedade, sobretudo em comparagio ao trabalho dos jesuitas.
Nossa inten¢io ¢ demonstrar que para além dos feitos da atuagio e do desta-
que que os membros da Companhia de Jesus tiveram em solo amazonico, os
franciscanos, assim como os demais missiondrios, se fizeram presentes, atu-
antes e decisivos também para os caminhos e direcionamentos da sociedade
amazonica que, nos séculos XVII e XVIII, esteve em vias de constituigio.






CAPITULO 4

0S JESUITAS E A LINGUA GERAL NA
AMAZONIA PORTUGUESA (SECULOS
XVII E XVIII): POLITICA LINGUISTICA
E MEDIACAO CULTURAL

Gabriel de Cdssio Pinheiro Prudente’

Introducao

m dos principais desafios para o trabalho missiondrio na América por-

l I tuguesa foi a diversidade linguistica entre os povos indigenas. Superar
esse entrave era primordial para o sucesso da evangelizagdo. No lito-

ral brasileiro, viviam grupos indigenas majoritariamente falantes de linguas
do tronco tupi. Ainda no século XVI, quando os primeiros grupos de jesui-
tas chegaram ao Brasil, o tupi passou a ser gradualmente sistematizado por
escrito de modo a possibilitar tanto o aprendizado da lingua — por meio da
criagdo de listas de palavras, diciondrios e uma gramdtica — como também
a criagdo de catecismos em tupi que servissem para a atividade missiondria.

Posteriormente, o tupi estandardizado pelos jesuitas passou a ser chamado

1 Professor em escolas da rede privada do ensino bésico de Belém (Pard). Mestre em Histéria
Social da Amazonia pela Universidade Federal do Para (UFPA).



98 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Lingua Geral, tornando-se o idioma escolhido para o desenvolvimento da ati-
vidade missiondria no Brasil Colonia®.

Quando a colonizagdo portuguesa se iniciou de maneira efetiva na
Amazonia no inicio do século XVII, um corpus textual em tupi ja havia sido
produzido pelos jesuitas no Estado do Brasil, fruto do esfor¢o das primeiras
geragoes de missiondrios. Apés a tentativa do padre Luis Figueira em firmar
a missdo jesuitica no Amazonia lusa entre as décadas de 1620 e 1630, o padre
Antoénio Vieira retomou com sucesso o trabalho missiondrio na regido a partir
da década de 1650, consolidando a posi¢do da Companhia de Jesus a frente
da evangelizagio dos grupos indigenas amazdénicos. Nesse processo, a Lingua
Geral teve um papel fundamental como idioma que mediou as relagées coti-
dianas entre jesuitas e indigenas, tanto no processo de descimentos dos indios
de suas aldeias para os aldeamentos jesuiticos como principalmente no interior
das missdes’. O uso da Lingua Geral para a evangeliza¢do dos indigenas ama-
z6nicos foi parte do modus operandi dos jesuitas até a expulsao dos membros da
ordem no final da década de 1750 durante o governo de Francisco Xavier de
Mendonga Furtado a frente do Estado do Grao-Para e Maranhio.

Este capitulo apresenta um panorama da politica linguistica jesuitica na
Amazonia portuguesa entre meados do século XVII até a proibi¢do da con-
tinuidade do trabalho missiondrio dos inacianos no territério luso-americano
no século XVIII. Buscarei destacar os usos e fun¢des da Lingua Geral no pro-
cesso de evangelizagio, aproximando a andlise de uma histéria social da lin-
guagem como proposta por Peter Burke*. Em um segundo momento, tratarei

sobre a produgio textual jesuitica em Lingua Geral na Amazoénica, enfocada

2 Sobre a constitui¢io do tupi como Lingua Geral no Brasil colonial c¢f. CASTELNAU-
LESTOILE, Charlotte. “En raison des conquétes, de la religion e du commerce: 'invention de
la langue générale dans le Brésil du X VI siecle”. Mélange de la Casa de Veldzquez. Nouvelle série,
v.45,n.1, p. 77-98, 2015.

3 Para uma reflexdo sobre o conceito de Lingua Geral no processo de colonizagio na Amazdnia
cf. BARROS, Candida. “Em razio das conquistas, da religido e do commercio: notas sobre o
conceito de lingua geral na colonizagdo portuguesa da Amazonia nos séculos XVII-XVIII”.
Meélanges de la Casa de Veldzquez. Nouwvelle série, 45 (1), 2015, pp. 99-112; Sobre a os usos da
Lingua Geral na Amazonia lusa cf. FREIRE, José Ribamar Bessa. Rio Babel: a historia das lingua
na Amazénia. 2. ed. Rio de Janeiro: EQUER], 2011.

4 BURKE, Peter. 4 arte da conversagio. Sio Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista,
1995; BURKE, Peter.Linguagens e comunidades nos primérdios da Europa Moderna. Sio Paulo:
UNESP, 2010; BURKE, Peter & PORTER, Roy (org.). Linguagem individuo e sociedade: historia
social da linguagem. Sao Paulo: UNESP, 1993.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazoénia Portuguesa (séculos XVII e X VIII)

a formulagio de diciondrios como instrumentos fundamentais no processo de
aprendizado da Lingua Geral e na continua de atualizagio dos conhecimentos

linguisticos pelos inacianos que atuaram na Amazénia portuguesa no século

XVIIP.

Politica linguistica jesuitica no século XVII na Amazoénia portuguesa

A atuagio do padre Antonio Vieira como superior e visitador da
Companhia de Jesus no Estado do Maranhio e Grio-Pard de 1653 a 1661
foi fundamental para o reflorescimento da missio jesuitica na Amazonia por-
tuguesa. Ap6s a sua chegada, os jesuitas rapidamente conquistaram a prepon-
derancia sobre o trabalho pastoral na regido com a criagdo de uma rede de
aldeamentos que se expandiu a partir de entdo®.

Nesse contexto de consolidagio jesuitica na Amazonia, era condi¢do
fundamental que os missiondrios que atuassem na regiio fossem proficientes
na Lingua Geral. E importante destacar que na regido amazénica havia gru-
pos indigenas falantes de idiomas do tronco linguistico Tupi, como também
falantes de idiomas ndo Tupi. No entanto, diante da diversidade linguistica, os
jesuitas ja haviam estabelecido a Lingua Geral como o idioma de catequizagdo
no aldeamentos sobre a dire¢do dos membros da ordem, o que nio descartava
o aprendizado de outras linguas indigenas na experiéncia local e a traducio de
alguns trechos dos catecismos.

No caso amazonico, fica claro na documentagio a preocupagio do padre
Antonio Vieira em trazer padres e irmdos que dominassem a Lingua Geral
como condi¢io sine qua non para o sucesso da missio jesuitica com os indige-
nas no Maranhio e Grao-Pard. No conhecido Sermio da Epifania, proferido
na Capela Real em Lisboa em 1662 (ap6s Vieira ter sido expulso da Amazonia

juntamente com outros jesuitas pelos colonos), podemos visualizar a sintese do

5  Apresento neste capitulo algumas reflexdes que fiz em minha dissertagio de mestrado cf.
PRUDENTE, Gabriel de Cassio Pinheiro. Entre indios e werbetes: a politica linguistica na
Amazonia portuguesa e a produgio de diciondrios em Lingua Geral por jesuitas centro-europeus (1720-
1759). Dissertagdo (Mestrado em Histéria Social da Amazonia) — Programa de Pés-Graduagio
em Histéria Social da Amazénia, Universidade Federal do Par4, Belém, 2017.

6  Sobre a consolidag¢do da missio jesuitica na Amazodnia cf. ARENZ, Karl Heinz; SILVA, Diogo
Costa. “Levar a luz de nossa santa f¢ aos sertées de muita gentilidade”: fundagio e consolidagio da
missdo jesuita na Amazodnia Portuguesa (século XVIII). Belém: Editora Acai, 2012.




100 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

pensamento de Vieira acerca da importincia do aprendizado da lingua indi-
gena para a viabilizagdo do processo de catequizagio quando afirma:

Se eu nam entendo a lingua do Gentio, nem o Gentio me entende a minha
como hey de converter, & trazer a Christo? Por isso temos por regra, &
instituto aprender todos a lingua, ou linguas da terra, onde irmos pregar:

& esta he a mayor difficuldade, & o mayor trabalho daquela coquista [...]".

Vieira fez referéncia a normativa jesuitica presente nas Constituicoes da
ordem que indicavam a necessidade do aprendizado das linguas dos povos a
serem cristianizados pelos missiondrios da Companhia de Jesus para onde fos-
sem destinados®. O éxito da missdo requeria grande capacidade de adaptagio
dos jesuitas aos lugares e sociedades nas quais exercessem o trabalho pastoral o
que incluia o aprendizado das linguas dos catecimenos como parte do modus
operandi da ordem’. Nesse processo de “inculturagio da fé, como denominou
Adone Agnolin', os missiondrios imergiam nas culturas indigenas para intro-
duzir os conceitos e praticas cristds pela ressignificagdo dos signos indigenas.

A preocupagio de Vieira em trazer para a Amazonia confrades que fos-
sem proficientes em Lingua Geral fica evidenciada nas cartas enviadas da
Amazoénia ao provincial do Brasil, o padre Francisco Gongalves e ao rei D.
Jodo IV. Por meio de missivas, Vieira diversas vezes pediu para que fossem
enviados padres “linguas” para o trabalho catequético com os indigenas na
regido. Os linguas eram individuos proficientes na Lingua Geral e que, por-
tanto, poderiam evangelizar os indigenas aldeados sem a necessidade de intér-

pretes nao-religiosos''. O conhecimento da Lingua Geral permitia com que

7 VIEIRA, Antonio. “Sermam da Epiphania”. In: VIEIRA, Antonio. Sermoens do R Antonio Vieira
(volume 4). Lisboa: Officina de Miguel Deslandes, 1685, pp. 512-513.

8 Constituicoes da Companhia de Jesus anotadas pela Congregacdo Geral XXXIV e Normas
Complementares aprovadas pela mesma Congregagio. Sio Paulo: Edi¢oes Loyola, 1997, p. 148.

9  Para uma reflexdo sobre o processo de acomodagio dos jesuitas aos aspectos culturais das
sociedades com as quais tiveram contato cf. O'MALLEY, John W. Os primeiros jesuitas. Sao
Leopoldo: Editora UNISINOS; Bauru, SP: EDUSC, 2004, p. 130.

10 AGNOLIN, Adone. Jesuitas e selvagens: a negocia¢io da fé no encontro catequético-ritual america-
no-tupi (séculos XVI-XVII). Sao Paulo: Humanitas Editorial, 2007, p. 42.

11 Para uma reflexdo sobre a figura do “lingua” no Brasil colonial cf. BARROS, Maria Candida
Drumond Mendes. “Os linguas ¢ a gramdtica tupi no Brasil (século XVI)”. Amerindia, Paris,
19/20, 1995, pp. 3-14.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII) 101

os linguas fossem mediadores culturais nos aldeamentos' na medida em que
ndo apenas faziam a tradugio linguistica da doutrina cristd, como também, ao
fazer isso, traduziam tradig¢es, retomando aqui um termo de John Monteiro®.
Nesse sentido, os linguas seriam individuos de fundamental importincia para
o reflorescimento da missdo jesuitica sob a gestdo de Vieira.

Em carta ao padre provincial Francisco Gongalves, antes mesmo de
embarcar de Lisboa para o Maranhio nos fins de 1652, Vieira pediu para que
fossem enviados da Bahia para a missdo maranhense alguns padres linguas e,
na impossibilidade de todos os linguas serem padres, a0 menos irmaos deve-
riam ser enviados, afirmando “que todo o outro inconveniente é menor do
que comegar uma conversio sem homens muito praticos na lingua, principal-
mente entre gente que mede por ela o respeito”™*. A anilise da carta esclarece o
quanto o conhecimento da Lingua Geral era uma qualidade fundamental para
a atuagdo missiondria na missio do Maranhio e Grio-Pari. Essa qualidade se
sobrepde a outras na medida em que, na compreensio de Vieira, conhecer a
lingua da terra era condigdo basilar para o sucesso do trabalho pastoral com os
indios. Contudo, somente em 1654, em outra carta ao padre provincial, Vieira
acusou a chegada dos padres linguas oriundos da Bahia®.

Poucos meses ap6s chegar ao Maranhio, em carta dirigida ao rei D. Jodo
IV em 20 de maio de 1653, Vieira descreve os “desemparos espirituais” da mis-
sdo, indicando seus problemas e suas possiveis solug¢des. A diversidade dos gru-
pos indigenas nos sertdes e as necessidades espirituais dos colonos na regiio
sdo apresentados como desafios a serem superados. Essa situac¢io ¢ utilizada

12 Sobre o conceito de mediagdo cultural e o aldeamento como espago dessa mediagio cf.
MONTERO, Paula. “Indios e missiondrios no Brasil: para uma teoria da mediaco cultural”. In:
MONTERGO, Paula (org.). Deus na aldeia: missiondrios, indios e mediagio cultural. Sdo Paulo:
Globo, 2006, pp. 31-66.

13 MONTEIRO, John M. “Traduzindo tradi¢des: gramaticas, vocabuldrios e catecismos em lin-
guas nativas na América portuguesa’. In: BRITO, Joaquim Pais de (org.). Os indios, Nés. Lisboa:
Museu Nacional de Etnologia; Comissio Nacional para a Comemoragio dos Descobrimentos
Portugueses, 2000, pp. 36-43.

14 VIEIRA, Antonio. “Carta LV — Ao Padre Provincial do Brasill [P. Francisco Gongalves]. Lisboa,
14 de novembro de 1652”. In: VIEIRA, Anténio. Cartas do Padre Anténio Vieira. Coordenadas
e anotadas por J. L. D’Azevedo (Tomo Primeiro). Coimbra: Imprensa da Universidade, 1925, p.
288.

15 VIEIRA, Anténio. “Carta LXVI — Ao padre Provincial do Brasil (P. Francisco Gongalves].
Maranhio, 1654”. In: VIEIRA, Anténio. Cartas do Padre Anténio Vieira. Coordenadas e ano-

tadas por J. L. D’Azevedo (Tomo Primeiro). Coimbra: Imprensa da Universidade, 1925, pp.
384-385.



102 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

como forma de requerer a0 monarca o envio de mais padres jesuitas para a
Amazoénia lusa, em especial aqueles que fossem linguas, bem como a constru-
¢do de igrejas'. Pode-se perceber que, neste contexto inicial de consolidagio
da missdo jesuita na Amazonia, Vieira preocupava-se em formar o mais ripido
possivel um corpo de missiondrios que dominassem a Lingua Geral acionando,
para isso, tanto o padre provincial do Brasil quanto o préprio rei portugués,
valendo-se de seu prestigio e trinsito na corte.

Além do empenho em constituir um quadro de missiondrios linguas para
aturarem na missdo maranhense, pode-se visualizar nas missivas de Vieira
outras questdes acerca da politica linguistica jesuitica como o aprendizado da
Lingua Geral e a formulagio de catecismos nas linguas indigenas. Em carta de
22 de maio de 1653, direcionada ao provincial do Brasil, Vieira relata suas pri-
meiras experiéncias no Maranhdo. Cerca de trés meses antes de sua chegada,
um grupo de jesuitas fora enviado para a Amazonia. Esse grupo recepcionou-
-0 e, segundo Vieira, poucos dias depois “entendemos logo em comegar ao
que viemos, e a primeira foi assentar quotidianamente uma li¢do da lingua
da terra, indispensavel até nos dias santos, para nos fazermos instrumentos
habeis da conversdo dos indios™". Assim, para aqueles que nio fossem versados
em Lingua Geral, o estudo deste idioma se apresentava como uma prioridade
antes do inicio efetivo do trabalho missiondrio com os indios.

Embora na carta citada Vieira nio descreva a forma como as aulas ocor-
riam, sabe-se que nesse momento os jesuitas jd contavam com um corpus tex-
tual linguistico tupi forjado por gera¢oes anteriores de inacianos que atuaram
sobretudo no Estado do Brasil. Jd era bastante conhecida e difundida a gra-
mitica do padre José de Anchieta'® e a do padre Luis Figueira'®, obras que se

16 VEIRA, Antonio. “Carta LXII — Ao rei D. Joio IV. Maranhio, 20 de maio de 1953”. In:
VIEIRA, Anténio. Cartas do Padre Anténio Vieira. Coordenadas e anotadas por J. L. D’Azevedo
(Tomo Primeiro). Coimbra: Imprensa da Universidade, 1925, p. 306.

17 VIEIRA, Antdnio. “Carta LXIV — Ao provincial do Brasil. Maranhio, 22 de maio de 1653”. In:
VIEIRA, Anténio. Cartas do Padre Anténio Vieira. Coordenadas e anotadas por J. L. D’Azevedo
(Tomo Primeiro). Coimbra: Imprensa da Universidade, 1925, p. 327.

18 ANCHIETA, José de. Arte de grammatica da lingoa mais usada na costa do Brasil. Coimbra:
Antonio de Mariz, 1595.

19 FIGUEIRA, Luis. Arte da lingua brasilica. Lisboa: Manoel da Silva, 1621. Para uma anilise
histérica sobre a gramitica de Figueira e sua importancia para o aprendizado da lingua e o esta-
belecimento de aliangas entre os jesuitas e os indigenas no Maranhio cf. MAGALHAES, Pablo

Antonio Iglésias. “A palavra e o império: a arte da lingua brasilica e a conquista do Maranhio”.
Rewvista de Historia, Sao Paulo, n. 165, jul-dez. 2011, pp. 367-401.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII)

constituiram como referéncias incontornaveis para o aprendizado da Lingua
Geral pelos jesuitas que vinham ao Brasil no periodo colonial. Além dessas
obras impressas que tinham aprovagio oficial, circulavam entre os missiona-
rios outros instrumentos linguisticos manuscritos como listas de palavras e
diciondrios. Assim, em meados do século XVII, havia material escrito para o
aprendizado sistematizado da Lingua Geral pelos jesuitas antes do contato
com os indigenas nos aldeamentos.

O estudo prévio da Lingua Geral pelos missiondrios recém-chegados
também era essencial para que estes pudessem utilizar os catecismos em tupi
na evangelizagio dos indigenas aldeados. Em meados do século XVII, o cate-
cismo impresso do padre Antonio de Aratjo® era a principal obra catequética
em Lingua Geral, sendo uma referéncia tanto para os missiondrios jesuitas
no Estado do Brasil quanto para aqueles que estavam na reflorescente missio
do Estado do Maranhio e Grao-Para. Para a utilizagio adequada da obra, era
fundamental que os missiondrios soubessem a Lingua Geral. Segundo Vieira,
o catecismo de Aradjo era extenso, o que levou aos jesuitas do Maranhio
a criarem duas versoes reduzidas do texto para facilitar sua utilizagdo pelos
padres e o aprendizado das oragdes pelos indigenas aldeados™.

A carta de Vieira ao provincial do Brasil datada de maio de 1653 tam-
bém revela a circulagdo de obras catequéticas reproduzidas de maneira manus-
crita, visto que a imprensa estava proibida na colonia. Na mesma carta, o padre
revela a criagdo de uma escola que contava entdo com cerca de setenta alunos,
provavelmente filhos de colonos que eram proficientes na Lingua Geral. O
inaciano tinha a expectativa de “havermos de ter deles alguns, que recebidos na
Companhia nos sirvam muito bem, principalmente porque quisi todos sabem
a lingua da terra”. Na América portuguesa, os jesuitas frequentemente foram
responsdveis pela instru¢do formal dos filhos dos colonos. Eventualmente,

alguns destes poderiam tornar-se membros da Companhia de Jesus. Alguns

20 ARAUJO, Antonio de. Catecismo na Lingoa Brasilica, no qual se contem a summa da doctrina
christa. Com tudo o que pertence aos Mysterios de nossa sancta Fe & bos custumes. Composto a modo
de Dialogos por Padres Doctos, & bons lingoas da Companhia de IESUS. Agora novamente concerta-
do, ordenado, (3 acrescentado pello Padre Antonio d’Araujo Theologo, lingoa da mesma Companbia.
Lisboa: Pedro Crasbeeck, 1618.

21 VIEIRA, Antonio. “Carta LXIV — Ao provincial do Brasil. Maranhio, 22 de maio de 1653”. In:
VIEIRA, Anténio. Cartas do Padre Anténio Vieira. Coordenadas e anotadas por J. L. D’Azevedo
(Tomo Primeiro). Coimbra: Imprensa da Universidade, 1925, p. 350-351.

22 Ibidem, p. 352.

103




104

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

desses individuos nascidos na colonia tinham conhecimento da Lingua Geral,
um saber valorizado pelos jesuitas. Fica explicitada na carta supracitada que
Vieira interessava-se em trazer para o seio da ordem os filhos dos colonos que
soubessem tupi e tivessem vocagio religiosa de modo a aumentar o quadro de
missiondrios linguas na Amazonia portuguesa.

A importancia dos linguas ia além da necessidade do trabalho de cate-
quizagdo. Em carta a D. Jodo IV enviada em 1653, Vieira sugere que as expe-
dig¢oes de resgate de indios no sertdo, em que indios “de corda” jd escravizados
fossem encontrados, contassem com a presenca de “um teélogo e de um bom
lingua” para averiguar a legalidade do resgate. Nesse caso, os religiosos linguas
poderiam interrogar os indigenas aprisionados sobre as circunstincias do res-
gate, sem a necessidade de um intérprete”. Em 1654, em nova carta ao rei
portugués, Vieira faz diversas sugestdes acerca do governo dos indios, apresen-
tando dezenove pontos a serem modificados. Novamente, o inaciano insiste
em recomendar a necessidade de que houvesse religiosos para acompanhar o
processo de resgate dos indios “de corda” no sertdo indicando que houvesse um
missiondrio te6logo e outro versado na Lingua Geral:

XII. Que, se nas entradas que se fizerem ao sertdo forem achados alguns
indios de corda, ou que de alguma outra maneira sejam julgados por justa-
mente cativos, estes tais se poderio resgatar, com condi¢io que os religiosos,
com assisténcia do cabo que for, julguem primeiro os ditos cativeiros por
justos e licitos, examinando-os por si mesmos; e, para este fim, irdo sem-
pre as ditas jornadas religiosos que sejam juntamente bons linguas e bons

tedlogos, e quando menos que um seja bom tedlogo, outro bom lingua®.

Para Vieira, a formagido de um quadro de quadro de jesuitas linguas seria
de fundamental importincia tanto para o trabalho catequético quanto para o
governo dos indios ao investigarem a licitude do cativeiro nas expedicdes de
resgate. Isso era possivel gracas ao saber a Lingua Geral, que permitia com
que os “linguas” fossem mediadores culturais por exceléncia ao terem acesso

23 VEIRA, Anténio. “Carta LXII — Ao rei D. Jodo IV. Maranhio, 20 de maio de 1953”. In:
VIEIRA, Anténio, op. cit., p. 310.

24 VIEIRA, Antonio. “Carta LXIX — Ao Rei D. Joio IV. Maranhio, 6 de abril de 1654”. In:
VIEIRA, op. cit., p. 435-436.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII)

a cultura indigena sob uma perspectiva distinta em relagdo aqueles que nio
tinham o dominio do tupi.

A politica linguistica jesuitica na Amazdnia a partir de Vieira seguia a
tendéncia ja estabelecida no Estado do Brasil desde o século XVI ao estabele-
cer a Lingua Geral como idioma supraétnico na comunicagio com os indige-
nas, em especial, os aldeados. Também se buscava mobilizar os padres linguas
enquanto especialistas em tupi na expectativa de potencializar para o traba-
lho missiondrio num contexto de afirmagio da posi¢do jesuitica na Amazoénia
portuguesa.

Porém, em 1661, os jesuitas sofreram um revés em virtude de uma insur-
rei¢do dos colonos que estavam insatisfeitos com o controle que os inacianos
exerceram, com o aval real, sobre a mio de obra indigena®. Apenas em 1663,
Dom Afonso IV restituiu os jesuitas ao Estado do Maranhdo. Ao mesmo
tempo, o rei, mediante duas provisdes, garantiu o perddo geral aos insurretos,
punindo apenas seus lideres, e proibiu o retorno do padre Anténio Vieira, o
que explica o tom exasperado do inaciano contra os colonos em seu Sermio
da Epifania®.

Um dos poucos jesuitas que conseguiram escapar da expulsio foi o padre
luxemburgués Jodo Felipe Bettendorff que havia chegado pouco tempo antes
da sublevagdo dos moradores. Bettendorff permaneceu por quase quarenta
anos no Maranhio e Grio-Para (1661-1698), ocupando, inclusive, os cargos
de superior da Missio, reitor de colégio e procurador da Missdo. Nessa dltima
funcio, ele foi uma figura importante no contexto das negocia¢oes que culmi-
naram na redagio do Regimento das Missées, de 1686, que reconfigurou as
missdes e redefiniu a administragdo da mio de obra indigena?. Sua vasta expe-
riéncia como missiondrio no norte da conquista lusa o qualificou para compor

uma doutrina em Lingua Geral que foi impressa, em 1687, e, principalmente,

25 Os jesuitas controlavam a reparti¢io dos indios que estavam sob sua tutela, o que gerou descon-
tentamento entre os moradores no Maranhio, culminando em uma revolta popular contra os
inacianos que foram obrigados a embarcar para Lisboa. Para uma andlise da histéria e da histo-
riografia sobre a revolta dos colonos contra os jesuitas em 1661, que ocasionou a expulsio destes
ultimos, cf. CHAMBOULEYRON, Rafael. “Em torno das missbes jesuiticas na Amazonia
(século XVII)". Lusitania Sacra, 2. série, v. 15,2003, p. 163-209.

26 VIEIRA, Antdnio. “Sermam da Epiphania”, pp. 501-506, 520-521.

27  Sobre a vida de Bettendorff e sua atuagio na Amazonia, cf. ARENZ, Karl Heinz. “Do Alzette
a0 Amazonas: vida ¢ obra do padre Jodo Felipe Bettendorff (1625-1698)”. Revista Estudos
Amazénicos,v. 5,n. 1,2010, p. 25-78.

105




106

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

a escrever uma cronica abrangente sobre a atuagdo dos jesuitas na Amazonia.
Por ela podemos apontar diferentes aspectos do cotidiano das missdes amazd-
nicas administradas pelos inacianos. Assim, a partir desses documentos, ana-
lisarei a politica de linguas dos jesuitas para a Amazodnia, no fim do século
XVII, avaliando suas estratégias cotidianas de aprendizado da Lingua Geral, a
confecgdo de catecismos nas linguas indigenas e de uso de intérpretes nativos.

No mesmo ano em que chegou 2 Amazénia, Bettendorft foi designado
para a aldeia de Mortigura. Em uma passagem de sua cronica em que lamenta
a morte do padre Francisco da Veiga, considerado um grande lingua, afirma
que esse missiondrio foi “homem de muita caridade para com os pobres, de
que sou testemunha de vista, pois tive o bem de estar com elle, seu compa-
nheiro, em Murtugura, pelo anno de 1661, e aprender delle os principios da
lingua geral”®. De modo geral, logo que um novo padre chegava a missao, um
missiondrio mais antigo ficava responsavel, dentre outras coisas, para ensinar
a0 novato a Lingua Geral. A promogio de um “estigio linguistico” em um
dos aldeamentos era uma estratégia jesuitica de aprendizado da lingua desde
o século XVI no Estado do Brasil, tanto para jovens membros em formagio
como para jesuitas jd formados.

Além de aprender a Lingua Geral com auxilio de um padre experiente
em uma missdo de porte maior, a convivéncia em meio aos indios fazia com
que os missiondrios novatos aperfeicoassem seu conhecimento da lingua para
além das ligoes didrias e do estudo da gramatica. Tratava-se de uma “imersio
cultural” do missiondrio na aldeia, entendida aqui como uma zona de intercul-
turalidade. Podemos ver essa realidade através da passagem em que Bettendorff
descreve uma cena ocorrida em Mortigura na qual ele ensina criangas indige-
nas a doutrina e a ler e a escrever, sendo que, na ocasido, o padre luxemburgués

também melhorava seus conhecimentos na Lingua Geral:

Em esta aldéa de Murtigura, tendo o Padre Subprior e visitador Antonio
Vieira despedido o Padre Manoel Nunes e o Padre Jodo Maria Gorsony
para os Ingaybas, e mandado ficar-me a mim por companheiro, do Padre

Francisco da Veiga para aprender a lingua, ensinando o A B C aos meninos,

28 BETTENDOREFF, Joio Felipe. Crénica da missio dos padres da Companhia de Jesus no Estado do
Maranhio. Belém: Fundagio Cultural Tancredo Neves; Secretaria de Estado da Cultura, 1990,
p-228.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII)

voltou-se ao Pard; dei-me bellamente com o Padre Francisco da Veiga,
tomando 4 minha conta a doutrina de cada dia, e a classe dos meninos
para ensinal-os a lér e escrever; juntaram-se muitos dicipulos e entre elles
o capitdo Jacaré; e sio estes hoje os mais autorizados e velhos da aldéa (os
meus discipulos) e por que, por falta de livros tinta e papel, ndo deixassem
de aprender, lhes mandei fazer tinta de carvio e summo de algumas ervas,
e com ella escrevia em as folhas grandes de pacobeiras e para lhes facili-
tar tudo lhes puz um pduzinho na mio por penna, e os ensinei a forma e
conhecer as letras assim grandes como pequenas no pé e aréa das praias
com que gostaram tanto que enchiam a aldéa e as praias de letras, ficando
aldéa e praias alastradas todas; mas como os mysterios da nossa Santa Fé
sdo os que se devem saber e ensinar antes de tudo o mais, em elles também
os exercitava em o fim da classe, e com isso ia também eu aprendendo a lin-
gua da terra, cuja grammatica ja tinha trasladado em latim, estando ainda
em Portugal, e mandando-a para a minha provincia para que aprendessem

por ella os que 14 quizessem vir para esta missdo do Maranhio®.

Pelo trecho ficamos sabendo que Bettendorft ji havia estudado a Lingua
Geral por meio de uma gramitica, tendo inclusive feito uma versio em latim
para seus confrades indipetae, que pedissem para atuar no Maranhio, pudes-
sem, assim, adquirir algum conhecimento prévio da lingua antes mesmo de
chegar 2 Amazdnia, mas certamente ainda sem grande proficiéncia. Em uma
carta enviada ao provincial Hubert Wiltheim, em 1660, Bettendorft faz refe-
réncia 4 gramitica escrita em Lingua Geral pelo padre Luis Figueira, que fora
traduzida por ele para o latim durante sua estadia em Portugal®. Ainda assim,
o aprendizado da lingua pelos novatos continuava na missdo por outros meios
além dos livros. Sem duvida, a preocupagio com o ensino da lingua antece-
dia 4 vinda dos missiondrios a0 Maranhdo. As gramiticas publicadas ajuda-
ram aqueles que eram designados para a América portuguesa a anteciparem o
aprendizado da Lingua Geral, como foi também o caso do jovem padre Paulo

29 BETTENDOREFF, Joio Felipe. Créonica da missio dos padres da Companhia de Jesus no Estado do
Maranhao, pp. 156-157.

30 “Carta de Jean-Philippe Bettendorff ao provincial da Provincia Galo-Belga, Hubert Wilthaim,
Lisboa, 27/07/1660”. Bibiliothéque Royale (Bruxelas), Cabinet des Manuscrits, cod. 6829-69, fl.
397.

107




108 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Luiz que, vindo do Colégio de Coimbra, tdo logo comegou a estudar o idioma
“para com mais efficacia poder ajudar as almas™".

Como ji enfatizamos anteriormente, além de meio imprescindivel para a
conversio, o conhecimento da lingua da terra representava uma grande vanta-
gem para os missiondrios que iam ao sertdo exortar os indios para estabelecer-
-se nos aldeamentos. Esse foi o caso do padre Francisco Velloso, descrito como
“peritissimo na lingua dos Tupinambds, além disso de muito boa saude™?,
que havia sido escolhido, ainda no tempo de Anténio Vieira, para descer os
indios Tupinambds do rio Tocantins. A desenvoltura do padre Velloso ao
falar a Lingua Geral foi fundamental para o sucesso da missdo, como mostra
Bettendorff ao constatar que

foi recebido [pelos indios] o Padre Missiondrio como um anjo vindo do
Céo, e apenas lhes propoz esta causa de sua vinda a suas terras, quando
ouvidas suas praticas que lhes fazia em sua lingua propria, que lhe falava
como natural entre elles e ainda muito melhor, d’elles nio houve um s6 que

nio quizesse descer em sua companhia®.

Apesar de algum provével exagero na descrigio de Bettendorff, fica evi-
dente a importincia do dominio da Lingua Geral pelos missiondrios para
que estes tivessem acesso direto aos indios sem depender exclusivamente de
intérpretes*. A diversidade étnica e linguistica das populaces indigenas na
Amazonia representava um verdadeiro desafio aos missiondrios. Embora o
povo Tupinambd tenha sido um dos primeiros a serem convertidos, outros
grupos indigenas falantes de linguas ndo tupis ou “tapuias” — para usar um
termo da época —, também eram reduzidos em aldeamentos, o que significava
novos obstdculos linguisticos para os missiondrios. O padre Vieira, em seu
tempo como superior e visitador das missdes, orientou os missiondrios a pro-
duzirem catecismos em outras linguas indigenas com a ajuda de intérpretes.

31 BETTENDOREFFE, Jodo Felipe. Crénica da missao dos padres da Companhia de Jesus no Estado do
Maranhio, pp. 126.

32 Ibidem, p. 109.
33 Ibidem, p. 110.

34 ARENZ, Karl-Heinz. De I’Alzette & I'Amazone: Jean-Philippe Bettendorff et les jésuites en
Amazonie portugaise (1661-1693). Sarrebruck: Editions Universitaires Européennes, 2010, p.
523-527.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII)

Podemos visualizar como isso ocorria na pritica, citando uma passagem na
qual Bettendorff descreve o procedimento. Assim, ao chegar a aldeia do prin-
cipal Jodo Curuperé, na “ilha de Iriy”, na regido do rio Xingu,

Tratei logo de aprender a lingua ingayba, ¢ para ajuda disso tinha feito
quantidade de dialogos de toda a materia que commummente houvera
em lingua portugueza juntamente e ingayba, valendo-me para isso de um
mameluco versadissimo em ambas ellas, por ser filho do capitio-mér Ayres
de Souza e uma ingaiba, e destes dialogos me ia ajudando admiravelmente
em tudo quanto os indios me vinham falar, por achar ahi as suas perguntas
e juntamente as respostas que lhes havia de dar, e assim ia aprendendo a
sua lingua delles, de sorte que dentro de trés mezes ji a fallava fazendo
minhas viagens e conversando com elles e ensinando-os pelas aldéas, em as
quaes dentro de trés mezes que la assisti, baptizei algumas oitenta ou mais

criangas que parte foram para o céo®.

A adaptagio de Bettendorft a dada realidade local leva-o a aprender mais
uma lingua indigena de modo a se aproximar ainda mais dos indios de outras
etnias que ndo falavam a Lingua Geral ou outra da familia linguistica tupi
préxima a esta ltima. O trecho evidencia uma tentativa do missiondrio de
se aproximar dos indigenas pelo aprendizado da sua lingua e a produgio de
um texto catequético em forma de didlogos, com o objetivo de doutrinar os
indios Ingayba — nome genérico para qualquer povo nio tupi — em seu préprio
idioma. Por isso, insisto em argumentar que a politica linguistica jesuitica no
periodo colonial, que orientava os membros da ordem a aprenderem as linguas
nativas nas areas do mundo em que a Companhia de Jesus estava presente, era
parte fundamental do processo de “inculturagio da fé” que podemos visualizar
na prética através do relato de Bettendorft sobre suas experiéncias iniciais de
missiondrio na Amazonia portuguesa. Nesse sentido, ao imergir nas sociedades
indigenas para tentar compreendé-las minimamente por dentro, aprendendo
a lingua do Outro, os missiondrios se transformavam em mediadores e tradu-
tores culturais.

35 BETTENDOREFFE, Jodo Felipe. Crénica da missio dos padres da Companhia de Jesus no Estado do
Maranhdo, pp. 336.

109




110 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

A produgio de instrumentos linguisticos pelos missiondrios como dicio-
ndrios, gramadticas e catecismos em Lingua Geral impressos, além de curtos
didlogos escritos em outras linguas indigenas, que, em sua maioria, nunca che-
garam a ser impressos, como evidenciou o trecho supracitado, “traduziam mais
que as palavras: traduziam tradi¢es”, segundo John Monteiro®. Vale lembrar
que, antes de Bettendorft atuar entre os Ingayba, o padre Manoel Nunes havia
sido o primeiro missiondrio a predicar junto a estes indios, chegando a escrever
um catecismo em sua lingua que, desde entdo, era utilizado pelos missiondrios
que o seguiram®’.

No mundo colonial, os missiondrios nio eram os Uinicos a se tornarem
mediadores culturais. Como ja foi dito, indios e mamelucos (mestigos, filhos de
colonos com indias), a servi¢o de padres e autoridades coloniais na condig¢io de
intérpretes, ajudavam a traduzir as linguas indigenas, e com isso as tradi¢oes e
conceitos que davam certa inteligibilidade ao mundo das sociedades indigenas.
O trecho citado anteriormente serve como exemplo para esta situagdo, pois o
padre luxemburgués admite a ajuda de um “mameluco” e de uma india ingayba
para traduzir para a lingua destes indios alguns diilogos da doutrina, enquanto
ele préprio aprenderia no convivio com os Ingayba a lingua destes.

Ao chegar ao Tapajés, juntamente com o alferes Jodo Corréa, Bettendorff
compds, em 1661, com a ajuda desse militar e de “alguns indios grandes lin-
guas”, catecismos em vdrias linguas faladas pelos indigenas daquelas partes,
tendo como modelo o catecismo escrito na Lingua Geral para poder catequi-
zar os indios do Tapajés em suas préprias linguas®.

Embora sujeitos geralmente nio nominados na histéria, individuos bilin-
gues como o mameluco identificado apenas como filho do capitio-mor Ayres
de Souza ou os indios intérpretes no Tapajés foram fundamentais, desde o ini-
cio da colonizagio, por ajudar os europeus a negociar com outros grupos indi-
genas. Também poderiam ajudar a traduzir termos dos didlogos da doutrina

para outras linguas indigenas e persuadir outros grupos indigenas a sairem do

36 MONTEIRO, John M. “A lingua mais usada na Costa do Brasil: gramatica, vocabuldrios e ca-
tecismos em linguas nativas na América portuguesa”. In: MONTEIRO, John M. Tupis, Tapuias
e Historiadores: Estudos de Historia Indigena e do Indigenismo. 2001. Tese (Livre-Docéncia),
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2001, p. 52.

37 BETTENDOREFF, Jodo Felipe. Crénica da missio dos padres da Companhia de Jesus no Estado do
Maranhio, p. 311.

38 Ibidem, p. 168.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII)

sertdo para morar nos aldeamentos administrados pelos padres ou colaborando
com as autoridades coloniais. Sem o auxilio desses indigenas e mesticos, o
empreendimento colonizador e conquista espiritual da América portuguesa —
e de outras dreas coloniais — teriam sido muito mais dificeis.

A cooptagdo de mamelucos ou indios para servirem de intérpretes foi
uma pritica constante desde o inicio da missdo jesuita no Maranhio e Grao-
Para sob o comando do padre Antdnio Vieira e parte integrante da politica
linguistica jesuitica na Amazonia. Em alguns casos, os filhos dos principais
eram levados pelos missiondrios para as aldeias ou aos colégios jesuitas para
serem cristianizados e aprender a Lingua Geral — no caso dos indios nio falan-
tes de linguas tupi — no intuito de ajudar os missiondrios a reduzirem seus
parentes e outros grupos indigenas.

Mesmo com o conhecimento da Lingua Geral, os missionarios nio dis-
pensavam o uso de indigenas que ndo serviam apenas de intérpretes, mas,
sobretudo, de “persuadores” de parentes e aliados de grupos que nio falavam
a Lingua Geral para instalar-se em um aldeamento. Em uma entrada missio-
ndria ao sertdo da aldeia de Urubuquara para “descer gentio de lingua geral”,
os jesuitas contavam com a ajuda de Pantaledo, um indio com patente de sar-
gento-mor que ia “praticando os seus parentes, e trazia pouco a pouco muita e
bellissima gente, que nés iamos ensinando e baptisando, conforme entendia-
mos e era conveniente, e ndo ha duvida que se hia formando uma poderosa
aldéa”. O nome portugués do indio, bem como sua patente, indica que este
indigena, certamente ji cristianizado e integrado a vida do aldeamento, foi
muito til aos jesuitas em sua incursio de descimentos no sertio do Baixo
Amazonas.

Conforme os jesuitas iam avang¢ando para o sertdo amazdnico, a coopta-
¢do de indigenas para servirem de intermedidrios com seus parentes continuou
a ser frequentemente praticada. O padre superior Jédoco Peres®, ao chegar ao

rio Madeira, encontrou os indios Irurizes, predicando-lhes por alguns dias e,

39 BETTENDOREFFE, Jodo Felipe. Crénica da missio dos padres da Companhia de Jesus no Estado do
Maranhdo, pp. 340-341.

40 Esta é o nome aportuguesado do padre Jodocus Perret (1633-1707). Natural de Freiburg
(Suica), ele chegou ao Pard em 1678, atuando como missiondrio, reitor e professor no Colégio
de Santo Alexandre e superior da Missio. Cf. MEIER, Johannes & AYMORE, Fernando
Amado. Jesuiten aus Zentraleuropa in Portugiesisch- und Spanisch-America. Ein bio-bibliographis-
ches Handbuch. Band 1: Brasilien (1618-1760). Minster: Aschendorff Verlag, 2005, p. 307-310.

111




112

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

ao ir embora, lhes prometeu enviar um padre missiondrio para continuar seu
trabalho de evangelizagdo. Ao partir, o padre Peres levou consigo para o colégio
dos jesuitas no Pard um filho do principal para que este ficasse tempo sufi-
ciente para aprender a Lingua Geral e fosse batizado. Esse indio voltou para a
sua aldeia, acompanhando os padres Jodo Angelo Bonomi e José Barreiro para
ajudi-los a continuar o trabalho missiondrio iniciado pelo padre Peres junto
aos Irurizes*.

Contudo, as vezes o tiro poderia sair pela culatra, haja vista que nem
todos os indios que eram levados para as aldeias ou colégios dos jesuitas para
aprender a Lingua Geral e ser cristianizados estavam realmente dispostos a
colaborar com os missiondrios. Ao ir evangelizar os indios Albuquenos no rio
Urubu, o padre Jodo Maria Gorzoni trouxe consigo um filho do principal desse
grupo indigena para que este aprendesse a Lingua Geral. Posteriormente,
Bettendorff entregou o filho do principal, “vestido de novo”, ao padre Teoddsio
da Veiga, um monge merceddrio, para que este, por sua vez, levasse o indio
de volta ao seu pai quando fosse a sua aldeia com a esperanga de que este, a0
retornar junto aos seus, pudesse convencer o pai e sua etnia a descer para serem
doutrinados. O indio prometeu que iria fazer o que os missiondrios queriam,
porém nunca mais retornou ao aldeamento para junto dos padres*.

Os indios que falavam Lingua Geral além da sua lingua materna também
eram requisitados pelas autoridades coloniais para servirem de intérpretes em
julgamentos de indios considerados sediciosos. Em 1688, os padres Anténio
Pereira e Bernardo Gomes atuavam na ilha de Camunixary no Cabo Norte
com a permissio do principal Macuraguaya. Os indios da nagdo Oivanecas,
liderados pelo principal Canarid e seu irmdo Amapixaba, foram acusados de
invadirem a ilha, matarem dois padres a pauladas, comerem os seus corpos e
colocarem fogo em sua casa, matando também os indios que serviam de domés-
ticos aos missiondrios. Segundo Bettendorff, o motivo seria provavelmente o
“6dio 4 nossa santa fé catdlica e pregagio evangelica’ que combatia a bebe-

deira, o amancebamento e os ritos praticados por aqueles indios. Ao receber

41 BETTENDOREFF, Jodo Felipe. Crénica da missio dos padres da Companhia de Jesus no Estado do
Maranhaio, pp. 354-355.

42 Ibidem, p. 494.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII) 113

a noticia, o entdo encarregado do inquérito, o padre Aloizio Conrado Pfeil®,
informou ao capitio-mor Antonio de Albuquerque. Este ltimo enviou tropas
de indios para procurar os acusados, achando-os escondidos em Maimaime
e, ap6s um confronto que resultou em alguns mortos, prenderam 35 indios,
entre os quais os lideres Canarid e Amapixaba. O padre Aloizio interrogou o
principal Canarid com a ajuda da india Nathalia. Canarid confessou, por meio
da intérprete, que havia matado o padre Antdnio Pereira. Depois do interroga-
tério, o indio foi brevemente instruido na fé e batizado, passando a chamar-se
Francisco Canarid. Depois disso, foi amarrado 4 boca de uma pega de artilharia
e, apos novamente confessar o que tinha feito, morreu despedagado. Quanto
a Amapixaba, ele permaneceu preso por meses sem responder a qualquer per-
gunta, tanto que lhe tomaram por mudo, até que, por via da india Nathalia,
confessou ter matado o padre Antonio Pereira, ganhando o mesmo destino de
seu irmio, depois de ser batizado com o nome de Paulo*.

Vale a pena nos determos neste episédio, pois ¢ um dos poucos momen-
tos no relato de Bettendorff em que uma india intérprete aparece exercendo
um papel fundamental no julgamento de outros indios. Sua linhagem nobre e

suas qualidades justificariam a sua escolha:

[...] e para que se nio faga reparo na verdade e sinceridade da interprete
chamada Nathalia, saiba-se que era filha de um dos maiores principaes
da nagio dos Maraunizes e irmi uterina do principal Guacaziri, da nagio
Chipiri, mulher de edade, sizuda e discreta entre seus e os brancos, cuja
lingua sabia mui bem como domestica da casa do capitio mér Manoel
Guedes, o qual a tinha concedido para servico de Deus e d’El Rei Nosso
Senhor, para poderem seguramente tratar por via della o capitdo-mor
Antonio de Albuquerque e mais ministros os negocios do cabo do Norte,
e procederem, até dar sentenca de morte, fundados na lealdade com que

servia de lingua para tudo®.

43 O padre Alois Konrad Ludwig Pfeil (1638-1701), natural de Konstanz (Alemanha), chegou em
1679 a Sao Luis do Maranhdo como cartégrafo e missiondrio. Ele permaneceu na regido até
1701, morrendo durante uma viagem a Lisboa. Cf. MEIER, Johannes & AYMORE, Fernando
Amado. Jesuiten aus Zentraleuropa in Portugiesisch- und Spanisch-America. Ein bio-bibliographis-
ches Handbuch. Band 1: Brasilien (1618-1760), pp. 315-317.

44  BETTENDOREFF, Jodo Felipe. Crénica da missio dos padres da Companhia de Jesus no Estado do
Maranhao, p. 429-435.

45 Ibidem, p. 434.



114 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Em virtude de suas habilidades linguisticas, a india ganha destaque na
cronica de Bettendorff por ajudar os missiondrios e autoridades coloniais no
julgamento dos indios sediciosos que atacaram um aldeamento. Mais uma vez,
fica evidente a importincia do estabelecimento de redes de alianga com os
indios e a cooptagio destes por missiondrios e colonos no e para o processo
de colonizagdo. Contudo, os indios ndo eram meros joguetes nas mios dos
europeus, mas também tinham interesses nas relagdes com os missiondrios e
colonos. A aparente lealdade da india Nathalia em ajudar os brancos pode ser
também interpretada como uma adaptagio as regras da nova realidade, vivida
pelos indios apds a chegada dos europeus. Nesse sentido, a colaboragio da
indigena como lingua (intérprete) nio seria indicador de uma total submissio
e aceitacdo das prescri¢oes dos missiondrios e colonos, mas uma estratégia de
sobrevivéncia neste mundo hostil a0 modo de vida tradicional dos indios. Essa
perspectiva sobre a histéria indigena jd vem sendo trabalhada pela historiogra-
fia brasileira hd algum tempo*.

Apds muitos anos de experiéncia como missiondrio, Bettendorft se tor-
nou um perito na Lingua Geral falada entre os indios amazoénicos aldeados.
Isso o qualificou a escrever e publicar, em 1687, um compéndio da doutrina
crista bilingue Portugués-Lingua Geral, escrita em forma de didlogos de per-
gunta e resposta’’. Na sua cronica, ficam claras as razdes que o levaram a escre-
ver esse compéndio catequético. Os padres que atuavam nas missdes “[...] ndo
concordavam sobre os pontos das perguntas e respostas das doutrinas que cada
dia se mandava fazer aos indios das aldéas, e que uns ensinavam uma parte,
outros outra, acrescentando ou mudando o mais que lhes parecial...]”. O padre
luxemburgués estava preocupado em homogeneizar os discursos que estavam
circulando nas missées do Maranhdo e Grao-Pard, “[...] acrescentando-lhe
somente umas perguntas mais necessarias sobre os actos de F¢, Esperanca e

46 ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. “Catequese, aldeamentos e missionagdo”. In:
FRAGOSO, Joio; GOUVEA, Maria de Fitima (org.). O Brasi/ colonial. Volume 1 (ca. 1443-ca.
1580). Rio de Janeiro: Civilizagio Brasileira, 2014, p. 435-478; POMPA, Cristina. Religido como
tradugdo: missiondrios, Tupi e “Tapuia” no Brasil colonial. Bauru: EDUSC, 2003; CUNHA,
Manuela Carneiro da. Indios 70 Brasil: histéria, direitos e cidadania. Sdo Paulo: Claro Enigma,
2012, p. 24-25.

47 Cf. BETTENDOREFF, Jodo Felipe. Compéndio da Doutrina Christad na Lingua Portuguesa e
Brasilica. Lisboa: Imprensa Miguel Deslandes, 1687.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII)

Caridade, da confissio e communhio [...]"*. A impressdo de catecismos era
uma estratégia para fixar um discurso cristdo na Lingua Geral, embora isso nio
evitasse que novos discursos ou tradugdes fossem redigidos.

Através dos documentos produzidos pelos padres Antonio Vieira e Jodo
Felipe Bettendorff, podemos ter uma ideia da politica linguistica pensada pelos
jesuitas e sua adaptagdo a realidade amazonica. O aprendizado das linguas nos
locais de missdo, assim como a autossuficiéncia econdmica, era um meio que os
jesuitas utilizavam para atingir o objetivo de levar a fé catélica aos pontos mais
reconditos do mundo, ganhando novas almas “para a maior gléria de Deus”
em face do avango do protestantismo na Europa moderna. Esse aprendizado,
previsto nos documentos normativos da ordem, além de tentar sanar o pro-
blema de comunicagio com os indigenas, fazia parte do processo de adaptagio
dos padres e constitufa-se como uma estratégia missiondria de evangelizagio.
Para que os jesuitas obtivessem éxito em seu trabalho evangelizador, o auxilio
de indios que servissem como intérpretes era essencial para a composigio de
instrumentos linguisticos em idiomas indigenas e no descimento de grupos de
indios do sertdo para o interior dos aldeamentos, como evidencia a anilise dos
documentos supracitados. Logo, a participagio indigena também era condigdo
sine qua non para o sucesso da politica linguistica no Grao-Pard e Maranhio e,
principalmente, do trabalho catequético. Outro ponto importante dessa poli-
tica era a construgdo de instrumentos linguisticos, aspecto que abordarei no

tépico a seguir.

Producao linguistica jesuitica na Amazoénia e

mediacao cultural no século XVIII

Catecismos, gramiticas e diciondrios foram produzidos pelos missiona-
rios no Novo Mundo com o intuito de reduzir as linguas nativas, muitas vezes
agrafas, do campo oral para o escrito uniformizando-as com base na estrutura
latina e no catecismo tridentino®. A confecgio de diciondrios era correlata

a produgio de catecismos devido a4 necessidade de compreender as linguas

48 BETTENDOREFFE, Jodo Felipe. Crénica da missio dos padres da Companhia de Jesus no Estado do
Maranhdo, p. 483.

49  Para uma reflexio sobre estes instrumentos linguisticos, cf. AGNOLIN, Adone. Jesuitas e selva-
gens: a negociagio da fé no encontro catequético-ritual americano-tupi (séculos XVI-XVII).

115




116

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

amerindias antes de iniciar a catequese®. Dessa forma, podemos afirmar que
nio s6 os espagos geograficos, mas também as linguas passaram por um pro-
cesso de colonizagio. Nesse sentido, a lingua também serviu como instrumento
de dominagio.

A sistematizagdo das linguas locais por meio desses instrumentos lin-
guisticos também era condigio fundamental para a compreensio do mundo
indigena ante o trabalho de evangelizacio. Segundo Agnolin, “os missionarios
empreendiam uma tradugio religiosa ocidental para uma cultura que nio era
participe dessa tradi¢do”. Para tanto, era fundamental os missiondrios com-
preenderem os cédigos culturais indigenas, de modo a “inscrever sua prépria
tradicdo (religiosa)™!. Pode-se dizer que os resultados dessa operagio de com-
preensio da alteridade indigena e da negociagio de sentidos sio os diciondrios,
gramiticas e catecismos.

A orienta¢do dos missiondrios da Companhia de Jesus era aprender os
idiomas locais como disposto em seus documentos normativos. Para tanto,
era imperiosa a produgio de instrumentos linguisticos que auxiliassem nesse
aprendizado. A cria¢io desses instrumentos, segundo Andrea Daher, era
“constitutivo das estratégias apostélicas levadas a cabo nos impérios coloniais
ibéricos pelas ordens missiondrias™2. No entanto, essa produgio nio ocorreu
sem problemas, haja vista que a tradugdo linguistica nio estava descolada da
tradugdo cultural. Termos e conceitos europeus (principalmente religiosos)
muitas vezes eram dificeis e, em alguns casos, impossiveis de serem traduzidos
preservando integralmente seu significado original. Nesse sentido, o missio-
ndrio era um mediador cultural que tinha que dar conta de operar a tradugio
(conversio) de sentidos entre a sua cultura e a dos indigenas. Esse processo
ocorreu tanto do lado europeu quanto do nativo. A operagio de dicionarizagio
das linguas do Novo Mundo envolvia uma série de complexas técnicas como

50 Idem,p.69.

51 AGNOLIN, Adone. “Catequese da lingua e gramitica ritual na conversio indigena: limites e
espago para o processo de conversio e negociagio jesuitica e indigena na América portuguesa —
Sécs. XVI-XVII”. In: FERNANDES, Eunicia Barros Barcelos (org.). 4 Companhia de Jesus e os
indios. Curitiba: Prismas, 2016, p. 42.

52 DAHER, Andrea. 4 oralidade perdida: ensaios de historia das priticas letradas. Rio de Janeiro:
Civilizagao Brasileira, 2012, p. 62.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII)

a tradugio e empréstimo linguisticos, a fim de formular equivaléncias entre os
conceitos indigenas e europeus™.

Na América portuguesa, as gramdticas e catecismos em Lingua Geral
foram produzidos e publicados principalmente entre os séculos XVI e XVII,
frutos de um trabalho coletivo de diversas gera¢des de missiondrios. Mas
enquanto esses instrumentos ganharam edigdes impressas, os diciondrios em
Lingua Geral se mantiveram em sua forma manuscrita. A auséncia de imprensa
na América lusa até o inicio do século XIX também foi um grande obsticulo
para a impressdo dos instrumentos linguisticos (especialmente os dicionarios),
pois os textos tinham que passar por uma série de revisdes de censores régios
para serem autorizados a reprodugio em Portugal.

Os diciondrios coloniais escritos nas linguas indigenas podem ser estu-
dados e entendidos de diversas maneiras. No periodo colonial, além de fun-
cionarem como textos de tradug¢io, os diciondrios também eram textos de
classificagdo da alteridade em que as categorias aparecem fora de contexto de
uso. Classificar era um ato politico e, portanto, também fazia parte da colo-
nizag¢do. O dominio do outro nio ocorria apenas no plano territorial e do uso
da violéncia fisica, como também pelo dominio e ressignificagio dos cédigos
culturais indigenas e pela imposigdo de outros sentidos que até entdo lhes eram
estranhos. Assim, os diciondrios ndo sio meras listas de palavras, mas ins-
trumentos de conquista de um espago epistemolégico, como afirma Claudio
Pinheiro. Na defini¢do do antropélogo,

[...] os diciondrios funcionam, tanto quanto as espadas, armas e canhdoes
como instrumentos de conquista, mas da conquista de um espago episte-
molégico aberto pelo confronto de sistemas cognitivos. Sdo armas de um
império e ndo simples listas, ou por outra, sdo listas de classificagio que se
remetem a todo um universo de embates de sistemas classificatérios, de
cognigio e significagio associados 4 lingua e a cultura e tomados a partir

dos processos moderno de agio e conquista imperiais®™.

53  Sobre a questio da tradugdo dos conceitos pelos missiondrios, cf. ZWARTJES, Otto. “Colonial
missionaries’ translation concepts and pratices: semantics and grammar”. In: SAENZ, Sabine
Dendenbach-Salazar (ed.). La transmision de conceptos cristianos a las lenguas amerindias. Sankt

Augustin, Germany: Academia Verlag, 2016, p. 43-76.

54 PINHEIRO, Claudio Costa. Traduzindo Mundos, inventando um império: lingua, escravidio
e contextos coloniais portugueses dos alvores da modernidade. Tese (Doutorado em Antropologia

117




118 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Para Michel de Certeau, os diciondrios sdo, além disso, instrumentos teo-
légicos, pois neles “a tradugio faz passar a realidade selvagem para o discurso

175, Deessa forma, esse género textual permite pensar a prixis missio-

ocidenta
ndria enquanto atividade de classificagdo do outro por meio da redugio de sua
linguagem do plano oral ao plano escrito, o que provoca uma descontextuali-
zagdo dos signos indigenas, adequando-os em verbetes.

Enfoco aqui os diciondrios como instrumentos linguisticos que ajudam a
compreender historicamente a politica linguistica jesuitica na Amazonia sete-
centista até a expulsio dos membros dos dominios portugueses a partir de
1759. Até o momento, sabe-se da existéncia de dez cddices manuscritos con-
tendo diciondrios escritos em Lingua Geral na Amazoénia portuguesa, maiori-
tariamente produzidos no século XVIII. A grande maioria desses documentos
encontra-se em arquivos portugueses®®. Sdo fontes ricas e pouco exploradas,
principalmente por historiadores que possam estar interessados em estudar
a produgdo desses documentos e o percurso histérico da Lingua Geral na
América. O fato de esses géneros textuais terem permanecido manuscritos
possibilita ao estudioso observar a estrutura, as rasuras, corregdes e adigoes que
os autores fizeram e que ajudam a entender o processo de constru¢do dessas
obras. Dentre os diciondrios tupi produzidos na Amazodnia portuguesa que
se tém noticia destaco o diciondrio de 1756 como objeto de anilise a partir
do qual pode-se pensar a politica linguistica jesuitica na Amazonia do século
XVIITF.

Acondicionado no Arquivo e Biblioteca Municipal de Trier (Alemanha),
o diciondrio de 1756 ¢é andénimo, mas certamente produzido por um mis-
siondrio origindrio da Europa Central dentre os que atuaram na Amazdnia

portuguesa em meados do século XVIII®®, hipétese comprovada em razio da

Social) — Programa de P6s-Graduagio em Antropologia Social, Universidade Federal do Rio de
Janeiro, Rio de Janeiro, 2005, p. 157.

55 CERTEAU, Michel de. 4 escrita da histéria. 3.ed. Rio de Janeiro: Forense, 2013, p. 242.

56 Para uma lista completa destes diciondrios, cf. BARROS, Candida BARROS; MONSERRAT,
Ruth; PRUDENTE, Gabriel. “O “ocapora” em listas de reparti¢io de indios e nas fontes da
lingua geral na Amazonia no século XVIII: um vassalo indigena?”. 7¢//us, ano 14, n. 26, jan.-jun.
2014, p. 89-90.

57 ANONIMO. [Diciondrio Portugués-Lingua Geral e Lingua Geral— Portugués].Stadtbibliothek /
Stadtarchiv Trier, Ms 1136/2048 4° [1756].

58 Sobre os jesuitas da Europa Central que atuaram na Amazonia em meados do século XVIII cf.
ARENZ, Karl Heinz & PRUDENTE, Gabriel de Cassio Pinheiro. “Os padres “tapuitinga”:



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII) 119

presenca de expressdes e escrita germanica em alguns de seus verbetes®. O
diciondrio de 1756 ¢ dividido em duas partes (Portugués-Lingua Geral e outra
em Lingua Geral — Portugués) e em razio de seu cardter manuscrito, apresenta
em seus verbetes inimeras alteragoes e incluses feitas por seu autor que per-
mitem analisar o processo de confec¢do do documento, bem como possibilita
inferéncias acerca do processo de aprendizado da Lingua Geral pelos jesuitas
como parte de sua politica linguistica na Amazonia.

E importante destacar que na primeira metade do século XVTII, a Coroa
portuguesa criou uma legislagdo especifica através da qual passou a ordenar
o ensino da lingua portuguesa aos indios, embora nio condenasse explicita-
mente o uso da Lingua Geral pelos missiondrios até aquele momento. Ao
contrdrio, o rei D. Jodo V reconhecia a importincia do conhecimento da lingua
dos indios como saber fundamental para o trabalho pastoral, mas nio deixava
de recomendar também o ensino do portugués por meio de leis®.

As ordens reais nunca de fato foram cumpridas e a Lingua Geral conti-
nuou a ser utilizada no interior dos aldeamentos nas relagbes cotidianas entre
missiondrio e indigenas. No entanto, a partir na década de 1750 com a ascen-
sio em Portugal de Sebastido José de Carvalho e Melo, o futuro Marqués
de Pombal, ao cargo de secretirio régio, e o inicio do governo de seu irmao,
Francisco Xavier de Mendonga Furtado, a frente do Estado do Grio-Pari e
Maranhio, o uso da Lingua Geral passa a ser combatido. No mesmo contexto,
os jesuitas passaram a ser gradualmente expulsos dos dominios portugueses e
o Diretério dos Indios foi criado como forma de laicizar os aldeamentos antes

administrados pelos jesuitas, transformando-os em vilas geridas por diretores.

a atuagio de jesuitas alemdes na Amazonia pombalina (1750- 1757)". Anais Eletrénicos VI
Encontro Internacional de Historia Colonial: mundos coloniais comparados: poder, fronteiras e identi-

dades. Volume 1. Salvador: EDUNEB, 2017, pp. 950-963.
59 PRUDENTE, Gabriel de Cassio Pinheiro. “Ler e copiar, ouvir e registrar: um diciondrio je-

suitico como instrumento de aprendizado da lingua geral na amazonia setecentista”. Boletim do

Museu Paraense Emilio Goeldi, Ciéncias Humanas, v. 10,2015, pp. 641-657.

60 “Provisio para o Governador do Maranhio em que se lhe recomenda que os Missionarios que
se houverem depor nas Aldeas sejao praticos na lingua dos Indios.” Lisboa, 2 de dezembro de
1722. Anais da Biblioteca Nacional, volume 67,1948, pp. 189-191; “Provisdo para o Superior das
Missées do Estado do Maranhido sobre se lhe ordenar que os indios da sua reparti¢io se lhe
fagio praticos na sua Lingua Portugueza. Lisboa,12 de fevereiro de 1727”. Anais da Biblioteca
Nacional,volume 67,1948, pp. 214-215; “Os prelados das religides sio obrigados a ensinar os in-
dios a lingua portugueza, ¢ officios mechanicos, no que deve haver a maior vigilancia. Se alguns
houver que ndo o cumpram, serdo advirtidos, de modo a ter infallivel observancia a ordem.12 de
setembro de 1727.” Annaes da Bibliotheca e Archivo Piblico do Para, tomo II, 1902, p. 190-191.p



120 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Dentro desse projeto, a promogio do ensino da Lingua Portuguesa e o com-
bate ao uso da Lingua Geral faziam parte de uma proposta de civiliza¢io dos
indios®.

Foi nesse contexto antijesuitico e de criticas do governador Mendonga
Furtado ao uso da Lingua Geral, que o diciondrio de 1756 foi criado. Fiel a
diretriz de aprendizado das linguas da terra para onde os missiondrios fos-
sem designados, o autor do diciondrio constréi o documento utilizando outros
diciondrios manuscritos como base, as gramaticas e catecismos jesuiticos dis-
poniveis impressos, bem como incluiu novas palavras que aprendeu em sua
experiéncia cotidiana com os indigenas com os quais teve contato. No quadro
a seguir, pode-se observar alguns exemplos de verbetes em que aparecem refe-
réncia a gramdticas e catecismos jesuiticos impressos que eram utilizados para
o aprendizado da Lingua Geral e na evangelizagio dos indigenas:

Quadro 1: Referéncias as gramdticas e catecismos em Lingua Geral no diciondrio de 1756

Cruz. vulgo: Cruza. arte: ybyra ioagaba (fl. 127, 12 coluna, grifo meu)

Menuba vmelius Menduba. sogro. Anch. pag. 3. (fl. 47v, 22 coluna, grifo meu)

Borrifar. acepyi. acepycepyi. freq. Cate. acypyi. pag. 20. borrifarse aieypyi, Cat. pag. 19. (fl.

87, 12 coluna, grifo meu)

Xeem. videtur sigfcre effluere. derramarse. Catchi. pag. 93. sic activi: amoem. Bettendorff.
pag. 47. (1. 507, 22 coluna, grifo meu)

E possivel perceber no Quadro 1 a utiliza¢do de obras impressas em tupi
como fontes de referéncias para o autor do diciondrio compor os verbetes. No
verbete “Cruz” a uma referéncia a “Arte da gramatica da lingua brasilica”, obra

e autoria do padre Luis Figueira em sua versdo publicada em . No ver-
de autoria do padre Luis Fig publicad 1687. N
bete “Menduba” (na parte Lingua Geral-Portugués), ha referéncia a “Arte de

rammidtica da Lingua mais usada na costa do Brasil”, uma gramdtica publi-
G tica da Lingu d ta do Brasil”, gramdtica publ
cada em 1595 sob autoria do padre José de Anchieta. No verbete em portu-
gués “Borrifar”, uma mengio aos “Catecismo brasilico da doutrina cristaa” dos
padres Anténio de Aradjo e Bartolomeu de Ledo e impresso em 1686.]J4 o ver-

ete em tupi “Xeem’ apresenta mengdo ao “Compéndio da doutrina Chistam
bet tupi “Xeem” ap t ¢ “Compéndio da doutrina Chist

61 No sexto pardgrafo do Diretério dos indios hi a indicagio da criagio de escolas em que as
criangas indigenas aprenderiam a lingua portuguesa, sendo proibido o de suas linguas materna e
da Lingua Geral cf. Directério, que se deve observar nas povoagoens dos indios do Pard, e Maranhdo:
em quanto Sua Magestade naé mandar o contrario. Lisboa: Na Officina de Miguel Rodrigues,
Impressor do Eminentissimo Senhor Cardeal Patriarca, 1758, pp. 3-4.



Os jesuitas e a Lingua Geral na Amazonia Portuguesa (séculos XVII e X VIII)

na lingua Portugueza e Brasilica”, de autoria de Jodo Felipe Bettendoft e publi-
cado em 1687. Essas obras contavam com autorizagio oficial para terem sido
impressas, o que as tornou referéncias linguisticas e catequéticas em tupi fun-
damentais para os jesuitas na América portuguesa. Mesmo tendo sido pro-
duzidas no Estado do Brasil entre o final do século XVI e o século XVII,
essPas fontes ainda eram consultadas e utilizadas pelos jesuitas que atuaram
no Estado do Griao-Para e Maranhio ao longo do século XVIIIL. Percebe-se
que, apesar de a Lingua Geral falada no cotidiano das missdes jesuiticas na
Amazonia no Setecentos apresentar diferencas em relagdo ao sistematizado
nas obras impressas supracitadas, os missiondrios nio abriam mao do corpus
textual tupi ja consolidado.

A construgio do diciondrio de 1756 e o aprendizado da Lingua Geral
também ocorreram com a experiéncia de convivio com os indigenas. O mis-
siondrio autor do documento registrou em alguns verbetes palavras que ouviu
no cotidiano da missdo. Esse procedimento foi importante como parte de um
esforgo de atualizagdo do conhecimento linguistico, fundamental para estabe-
lecer uma comunicagio adequada com os catecimenos. No quadro a seguir,

podemos visualizar alguns exemplos de registros de oralidade:

Quadro 2: Mengdes a grupos indigenas no diciondrio de 1756

Madre ou may. cyv®? xemaia. Coribare diz tami.xerami. minha may. (fl. 267, 22 coluna, grifo
meu)

Temer. acykyie. Goyapi diz: akyje v xekyje. (fl. 407, 12 coluna, grifo meu)

Agapucii. gritar chamando. Xapi. aicara(fl. 450, 12 coluna, grifo meu)

Os Coribaré, os Goyapi e os Xapi eram grupos indigenas que viviam na
regido do rio Xingu, uma drea com presenca de trés aldeamentos jesuiticos:
Aricard, Piraguiri e Itacuruca. No diciondrio de 1756, os Coribaré sio men-
cionados quatro vezes, os Goyapi, duas vezes e os Xapi 20 vezes. Pelos verbe-
tes pode-se inferir que o missiondrio autor consultou informantes indigenas
e registrou novos termos e variagdes de prontncia de palavras em tupi. Nesse
sentido, a construgio de diciondrios como o de 1756, bem como o aprendizado
da Lingua Geral, se processava na vivéncia nos aldeamentos que aglutinava

distintas etnias indigenas, configurando-se como espaco intercultural.

62  Abreviatura de “vel” que significa “ou”.

121




122

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

A anilise de diciondrios manuscritos como o de 1756 permite entender
a situagdo da Lingua Geral falada na Amazénia portuguesa no século XVIII,
o processo de fabrica¢do desses instrumentos e de aprendizado do tupi pelos
missiondrios. Estes se valiam tanto de fontes escritas quanto de suas experién-
cias com os indigenas que podiam lhe fornecer informagdes sobre variagdes na
pronuncia de palavras, bem como novos termos. Assim, a politica linguistica
jesuitica no Grao-Pard e Maranhio setecentista pautou-se em uma atualizagio
e amplia¢ido do conhecimento da Lingua Geral pelo registro de suas mudangas
percebidas no cotidiano dos aldeamentos. Os missiondrios como mediado-
res culturais fizeram um esforgo continuo de dicionariza¢io do tupi acom-
panhando suas mudangas, mas nio deixando de se remeter ao corpus textual
linguistico que se constituia como referéncia, processo que perdurou até os
ultimos anos da presenga jesuitica na Amazonia portuguesa antes da expulsio

dos membros da ordem em meados do século XVIII.



CAPITULO 5

UMA RELIGIAO QUE NAO E DE
IGNORANTES: 0S CONTRATADORES, 0S
JESUITAS E 0S DIZIMOS NA AMAZONIA

COLONIAL (SECULOS XVII E XVIII)

Raimundo Moreira das Neves Neto'

Os dizimos eclesiasticos no Maranhao e Grao-Para

egundo o padre Oscar de Oliveira, os reis de Portugal tinham delegagio

da Igreja para arrecadar os dizimos em diversas dioceses, entre elas a de

Sdo Luis do Maranhio (que até 1719 abrangia a de Belém do Pari)? e
posteriormente a de Belém do Pard. Segundo ele, as

Bulas criando as dioceses do Rio de Janeiro e Olinda, a 16 de novembro
de 1676, de Sdo Luis do Maranhio, a 30 de Agosto de 1677, de Belém do

1 Professor do Instituto Federal do Para — IFPA. Doutor em Histéria pela Universidade Federal
do Pard. E-mail: rmnetohistoria@yahoo.com.br

2 Em 30 de agosto de 1677, 0 Papa Inocéncio I1I criou a diocese do Maranhio, fazendo parte dela
o Pard e mais uma vasta regido. Contudo, em 4 de marco de 1719, Sua Santidade, Clemente XI,
erigia a diocese do Pard por meio da Bula Copiosus in misericordia. Interessante notarmos que a
dita bula ndo deixou de lado os poderes conferidos ao rei de Portugal (enquanto Grio-mestre
da Ordem de Cristo), gragas ao Padroado. Assim, Dom Antonio de Almeida Lustosa ressaltava
que “a mesma bula confere ao Bispo de Santa Maria de Belém o direito de instituir as préprias
Dignidades, Canonicatos, Prebendas e Beneficios, conforme a apresentagio dos reis de Portugal, e
eleva a igreja de Nossa Senhora das Gragas a categoria de Catedral”. ALMEIDA LUSTOSA,
D. Anténio. D. Macedo Costa: Bispo do Pard. Belém: SECULI,1992, pp. 10-13. Grifos nossos.



124

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

ard, a 4 de marco de azem mencao dos dizimos que os reis recebem
Pari, a4 d de 1719 £ dos d b
graciosamente no Brasil, chamando-os de rendas “speculiter in Brasilia per-

cipiuntur gratiose”.?

Ao que tudo indica, o rei administraria os dizimos do Brasil somente
enquanto Grio-mestre da Ordem de Cristo, de modo a suprir as necessidades
do culto divino. O mesmo parece ter ocorrido para o Estado do Maranhio
e Grao-Pard, ja que as bulas se referiam as conquistas ultramarinas de uma
maneira geral.

Da receita dos dizimos provinham os recursos necessdrios para a manu-
ten¢do do culto divino. Um exemplo disso, para o Estado do Maranhio e
Grao-Pard, é um decreto de 5 de maio de 1724, pelo qual o rei reservava 12
mil cruzados anuais dos dizimos da capitania do Para para o pagamento dos
ministros eclesidsticos dela e para a construgio da sua nova catedral. Caso os
dizimos da capitania ndo bastassem para o pagamento, em parte ou na sua
totalidade, dos ditos 12 mil cruzados, o rei mandava que se tirassem das sobras
dos dizimos das capitanias do Estado do Brasil.*

A questio da cobranga dos dizimos eclesidsticos pela Coroa na Amazonia
colonial gerou inimeros conflitos com as ordens religiosas, principalmente
com os jesuitas, como procurarei tracar neste capitulo. A andlise dessa questio
¢ necessdria para se pensar melhor o patriménio da Companhia de Jesus no
Maranhio e Pard, mais especificamente como ele enfrentou alguns empeci-
lhos para o seu aumento e conservagio, ja que uma das implicagdes do nio
pagamento dos dizimos pelos jesuitas era a recusa do rei em confirmar as suas
sesmarias. Por outro lado, tal questio nos auxilia a refletir sobre a relagdo da
Ordem ndo somente com o governador do Estado ou com o rei. E que o
nio pagamento dos dizimos pelos jesuitas gerava algumas hostilidades entre
a Companhia e os demais moradores devido ao fato de o monarca colocar em
pé de igualdade padres e leigos com relagio a tributagio dos dizimos. Como

explicar aos portugueses mais um privilégio alegado pela Companhia quando

3 OLIVEIRA, Oscar. Os dizimos eclesidsticos do Brasil: nos periodos da colonia e do império.
Roma: Pontificia Universitas Gregoriana, 1937, p. 42.

4 “DECRETO do rei D. Jodo V, ordenando o envio de doze mil cruzados anuais, com base no
rendimento dos dizimos da capitania do Paré, destinados ao pagamento dos ministros ecle-
sidsticos e mais despesas da nova catedral daquela capitania”. 5 de maio de 1724. AHU, Pari
(Avulsos), cx. 8, doc. 690.



Uma religido que nao é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia...

o préprio rei alegava a sua nio existéncia? Acrescente-se a isso a relagio hostil
aos demais privilégios que a Ordem detinha (aldeias de administragdo prépria,
isencdo alfandegdria, entre outros, como vimos). Nesse sentido, Jodo Lucio de

Azevedo expde que

Destes géneros, que extraiam do sertdo, dos produzidos em suas rogas e
fabricas, os religiosos ndo pagavam dizimos no Estado, nem direitos nas
alfandegas da metrépole. A isen¢do, odiosa aos habitantes da colonia, jus-
tificava-se com serem tais valores aplicados ao sustento das missdes; mas
a vantagem, que logravam os padres, consumava a ruina dos particulares,

incapazes, no seu mesquinho comércio, de travarem competéncia com eles.®

Percebamos a clara distingdo que Azevedo faz entre dizimos e direitos
alfandegiarios. Contudo, tal debate ter lugar mais a frente.

Em carta ao governador Pedro César de Meneses, de 19 de setembro
de 1676, o rei determinava o pagamento dos dizimos pelas ordens religio-
sas, pois estas produziriam frutos em terras que lhes haviam sido concedidas
com a contrapartida do pagamento das mesmas pensées dos demais vassalos.®
Como dissemos anteriormente, padres e colonos estavam em pé de igualdade
no tocante  tributagio dos dizimos. Ao menos era isso que o monarca buscava
impor por meio de um sem-nimero de cartas régias. Todavia, a carta deixava
claro que poderia ocorrer a dispensa de tais cobrangas mediante ordens reais.
No entanto, o rei deveria agir como Grao-mestre e, de tal feita, ndo caberia
apenas tributar as ordens religiosas, mas também auxilid-las em suas missdes.

Especificamente com relagdo aos jesuitas, temos a carta régia de 4 de
janeiro de 1687 ao governador Artur de Si de Menezes.” Por ela era engros-
sada a verba da consignagio aos jesuitas do Maranhio e Grao-Pard. Como
podemos atestar, o papel do monarca era significativo: dele vinham as cons-

tantes resolugdes para que as Ordens pagassem os dizimos, o que elas quase

5  Azevedo, Jodo Licio de. Os Jesuitas no Grao-Pard: Suas missdes e a colonizagio, Bosquejo histé-
rico. Belém: Secult, 1999, p. 197.

6 “Regula o despacho das drogas da Caza da India em Lisboa...”. 19 de setembro de 1676. 4BAPP,
tomo I (1902), pp. 64-65.
7 “Accentua de novo a utilidade de continuarem os padres da Companhia de Jesus nas Missoes

e regula o modo de ser dos noviciados nas suas respectivas casas”. Lisboa, 4 de janeiro de 1687.
ABAPP, tomo 1 (1902), pp. 90-91.




126

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

sempre se negavam a fazer, e, a0 mesmo tempo, era ele também o respon-
savel pela manutengdo do culto divino. Esse cardter duplo acabava gerando
para a Ordem alguns problemas de compreensio sobre o “verdadeiro” papel
do monarca portugués ante a expansio da fé catélica. Havia uma ambiguidade
que nio se explicava para a Companhia de Jesus, ou a0 menos era isso o que
ela alegava. Se ndo, vejamos.

Por meio de carta expedida, em 23 de janeiro de 1712, ao governador
Cristévao da Costa Freire, o rei mostrava-se satisfeito com o trabalho dos
jesuitas nos descimentos de indios, pois tal trabalho beneficiava os moradores
com o acesso a mio de obra e, mais que isso, aumentava a receita dos dizimos.
A carta faz referéncia as aldeias de reparti¢do. Trata-se de uma resposta a outra
missiva enviada ao monarca, em 24 de julho de 1711, por aquele mesmo gover-
nador. Nela, Costa Freire expunha “o quanto se convém continuar-se com os
descimentos dos Indios, que se fazem com os Missiondrios dos padres da
Companhia do Rio Amazonas para as aldeias de reparti¢do”. De tal feita, em
sua resposta, o rei lembrava que do inicio do governo de Cristévio da Costa
Freire (1707) até aquele periodo (no qual ele escrevia), os dizimos do Estado
do Maranhio haviam aumentado em 10 mil cruzados e que isso se devia aos
indios descidos. No tocante a conservagio do Estado do Maranhio a partir
dos descimentos de indios por missiondrios jesuitas, o monarca era enfitico ao
expor ao governador: “e entendeis que sem o descimento deles, se nio podia
conservar esse Estado pelo servi¢o que fazem aos moradores”.®

Podemos abstrair da carta régia citada que a Coroa reconhecia que a
Companhia de Jesus participava ativamente na conquista de mio de obra para
o “aumento e conservagio” do Maranhio. No entanto, como ja foi dito, tal rela-
¢do de beneficiamento mutuo entre a Ordem e o monarca tinha um limite: se
por um lado a Companhia contribuia para o aumento das rendas dos dizimos
por meio da maior disponibilidade de bragos indigenas, por outro se recusava
a pagar os mesmos dizimos relativizando o poder do rei. Ora, com o correr
dos anos, e o aperto maior que a Coroa fazia nessa questio, algumas vozes
jesuiticas engrossaram o tom do debate. Assim, os padres chegaram a afirmar
ao Juizo das Ordens que “os dizimos que se lhe pedem ¢é de Cristo, e que V.M.,
os ndo possui como rei, mas como Grao-mestre”. Em verdade a Ordem queria

8  “Descimentos no rio das Amazonas”. Lisboa, 23 de janeiro de 1712. ABAPP, tomo I (1902), doc.
95,p.137.



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia...

ver como “Se mostra tem a Coroa doagio destes dizimos por ser certo que [...]
a ndo tem achado, nem outra alguma mais que a feita a Ordem de Cristo, e
pela mesma, e por V.M. como Grio-mestre se administram os ditos dizimos, e
governa todo o espiritual da América”.’

Conforme visto, além de nio pagarem os dizimos com base em vasta
argumentagio, os jesuitas também polemizavam, em alguns momentos, sobre
o raio de alcance da jurisdi¢io do monarca. Este, contudo, fazia valer suas
prerrogativas como Grio-mestre e rei. Assim, em 25 de maio de 1740, emitia
ordem régia ao Conselho Ultramarino para que ouvisse o procurador geral da
Companhia de Jesus, padre Jacinto de Carvalho, sobre uma polémica levan-
tada pelo procurador das Missées do Maranhio, padre Julio Pereira, que teria
afirmado que “o furtar a V.M., e aos seus dizimos nio é pecado, nem hd obri-
gacio de restitui¢do”.'* Ao que tudo indica, o padre Jacinto de Carvalho estava
no reino, pois a consulta com seu parecer data de 30 de maio do mesmo ano.
Portanto, apenas cinco dias ap6s a ordem real para que ele fosse ouvido.

O jesuita demonstrou muita habilidade ao defender a Ordem, tentando
absolver o padre Julio Pereira de tais acusagdes. Destreza necessdria se consi-
derarmos o contexto no qual se enquadra o episédio. E que no Pard, durante
o mesmo periodo, estava ocorrendo o processo de tombamento das terras
do Colégio de Santo Alexandre, do qual resultou a dupla e dura oposigio de
moradores e oficiais da Camara.

Em verdade, o impasse teve sua gravidade majorada devido ao embate
entre o provedor e o ouvidor da capitania, no qual o primeiro acusava o segundo
de beneficiamento aos padres. Tanto moradores quanto vereadores alegavam
que tal tombamento tinha por inten¢do maxima a nio tributa¢io dos dizimos.
Ora, tal processo ji corria no Conselho Ultramarino. Tudo o que a Ordem
necessitava agora era evitar outra pendéncia, e mais ainda, livrar-se de um
escandalo em que um jesuita instigasse a populagdo a roubar os dizimos a Sua
Majestade. Mais que isso: se anteriormente, como vimos, a Ordem relativizava

9  “Sobre o que o provedor da fazenda real da capitania do Pard da conta do que tem obrado em
execugio de virias ordens que lhe foram para que as religies daquela capitania pagassem os di-
zimos das fazendas que possuissem; e vio os papéis que se acusam”. AHU, cédice 209 (consultas

do Maranhio), ff.122 — 124.
10 “CARTA do [padre do Colégio de Santo Antio], Jacinto de Carvalho para o rei [D. Jodo V],

sobre a suspeita de furto dos dizimos feito pelo padre jesuita Julio Pereira, procurador das
Missdes”. 31 de maio de 1740. AHU, Para (Avulsos), cx. 23, doc. 2188.




128 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

a jurisdi¢do do rei na cobranga dos dizimos, na questdo do tombamento (con-
forme veremos em momento oportuno) ela também se viu as voltas com o
embate entre ouvidor e o provedor da capitania do Pard no qual os dois due-
lavam pelo poder de jurisdi¢do naquele pleito. Portanto, dada a gravidade do
contexto, o padre Jacinto de Carvalho preparou sua argumentagdo com vista
a debelar um dos problemas, o da possivel proposi¢do do padre Julio Pereira.
Sua argui¢do nesse particular foi excelente, o que quase permitiu lograr éxito
na questdo, se nio fossem o provedor e o Bispo do Pard. Vejamos.

Jacinto de Carvalho inicia sua carta-defesa exaltando a formagio do jesu-
ita Jalio Pereira como “te6logo, douto e virtuoso” e, como parte de uma “reli-
gido que ndo ¢ de ignorantes”. Alegava que tal proposi¢io tinha sido proferida

por algum inimigo da Companhia no intuito de a prejudicar. Declara:

E que isto seja um testemunho falso, com que o delator quem quer que é
quis por 6dio, inveja, e persuasio diabdlica incriminar ao dito padre [...] e
sdo inumerdveis os autores da Companhia e todos ensinam o contrario. Que
na mesma cidade do Pard tem havido muitos lentes da mesma Companbhia,
e prescrito nas suas apostilas [...] que o furtar ao rei era pecado, e que
quem furtasse ndo somente dizimos, mas também [...] ou outra coisa grave
tinha obrigagdo de restitui¢do, e que sem restituir se ndo poderia salvar
donde sendo claramente falsa, que a Companhia siga, e publique que furtar
dizimo a V.M. nio é pecado se infere também ser falso que o padre Julio
Pereira que ndo tem outra doutrina, mais que a da Companhia, proferisse,
e afirmasse tal proposi¢io que quem impde um testemunho falso tio grave

a uma religido que ndo ¢é de ignorantes.!

O jesuita é perspicaz ao invocar o potencial da Ordem naquilo que tange
ao conhecimento daquele assunto. Nada obstante, faz mengio ao papel da
Companhia de Jesus como uma Ordem docente na capitania do Pard, onde
sempre ensinava que a¢des daquela espécie eram passiveis de puni¢do. Ora,
essa era a politica inaciana e, de rebote, também era a professada pelo padre
Julio Pereira. De tal feita, a acusagdo caia por terra. No intuito de minimizar
o caso, também advertia que tais priticas difamatérias eram habituais contra

11 “Da proposi¢io errada e perniciosa aos dizimos reais do dito Senhor que proferiu no mesmo
Estado o padre Julio Pereira da Companhia de Jesus”. 30 de maio de 1740. AHU, cédice 209
(consultas do Maranhio), ff.-138v-139.



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia...

os inacianos como uma forma de “afrontar a Companhia atribuindo-lhe pro-
posi¢des erroneas [...] muito usado entre os hereges de Franga, [...] e o que
ali obra a heresia, obra no Pard a inveja, 6dio e md querenga, com que sempre
perseguiram a Companhia por amor dos pobres, e miserdveis indios”.'?

A desenvoltura do jesuita parece ter convencido o Conselho Ultramarino,
ja que quando ouvido, o procurador da Fazenda da Coroa teria declarado ao
mesmo Conselho que “lhe parecia se nido devia insistir mais neste ponto, e
que ao provedor da Fazenda [do Maranhio] se devia mandar a cépia da sua
resposta [dele procurador do reino], para que pelo meio que lhe parecer mais
suave e sem estrondo a faga publica em toda aquela capitania”. Ora, podemos
deduzir que o procurador da Coroa ji havia sido informado bem antes sobre
o fato, jd que ele pediu ao provedor da Fazenda do Maranhdo para que nio
insistisse naquele ponto. Tudo indica que a administragio colonial vinha insis-
tindo naquela dentncia. Assim, o procurador da Coroa pediu ao provedor do
Maranhio para que tomasse uma resolugido menos escandalosa possivel nesse
particular, o que néo ocorreu.

Se, por um lado,a Companhia alegava que conhecia as diretrizes metropo-
litanas sobre os dizimos, que reconhecia o poder do rei enquanto Grio-mestre,
e por isso jamais um membro seu iria fazer uma proposi¢ao como aquela, por
outro lado, o provedor da Fazenda do Para, Félix Gomes de Figueredo, buscou
gente igualmente capacitada para contra-atacar. Assim, foi consultar o Bispo
do Pard. Inicialmente, em carta de 21 de outubro de 1740, afirma que tal pro-
posi¢do “ndo foi proferida diante dele s6, mas também dos oficiais da fazenda
de V.M.”| e de tais “lembrancas” iria remeter relatos ao Conselho.'® Portanto,
o primeiro ponto foi simplesmente garantir que o episédio tinha ocorrido.
Agora restava rebater a defesa de Jacinto de Carvalho naquilo que o jesuita
tomou como ponto forte de sua justifica¢do: a doutrina, que tanto afastaria
a Companhia de tamanhos escandalos. Astuto, de modo a dar mais crédito

a sua contra argumentagio, Félix Gomes de Figueredo, ao ponderar que lhe

12 Ibidem.

13 “Sobre a conta que dd o provedor da Fazenda Real do Pard acerca de uma justificagio que os
padres da Companhia pretendem fazer para mostrar serem falsas as contas que o dito provedor
dd a V.M. sendo um dos artigos justificativos a respeito da doutrina erronea, que o padre Julio
Pereira di Serra, que havia de defender publicamente que o que se pagariam tempo do embar-
que que ndo eram dizimos se ndo direitos”. 7 de maio de 1741. AHU, cédice 209 (consultas do
Maranhio), ff.-144-145v.




130 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

faltava o traquejo necessdrio para tratar de tema tdo espinhoso que era a “dou-
trina”, expoe que “para que V.M. venha na certeza de que a dita doutrina dos
padres se distava, e seguia naquela cidade faz presente a V.M. que se consultou
ao Excelentissimo Bispo”. Tal consulta foi necessaria, pois conforme expde o
provedor ao se reportar a defesa jesuitica vista anteriormente “se deixa ver a
inteligéncia [do padre Julio Pereira], que lhe davam os ditos padres”.** E que,
conforme havia afirmado o padre Jacinto de Carvalho, a Companhia nio era
uma “religido de ignorantes” e “sio inumerdveis os autores da Companhia” e,
mais que isso, “‘que na mesma cidade do Pard tem havido muitos lentes da
mesma Companhia”.’* Com o auxilio do Bispo, agora o debate estaria em pé
de igualdade, a0 menos pensava o provedor da Fazenda do Para.

O Bispo Dom Frei Guilherme de Sdo José® (religioso do Tomar), segundo
Bispo de Belém entre 1739 ¢ 1748, inicia sua ponderagio ajuizando que tais
dizimos “foram concedidos pela Sé Apostélica com condigoes de pagarem as
congruas aos Ministros eclesidsticos ou a quem V.M. tem transferido os ditos
dizimos”. Defendia ainda que nio se podiam colocar tais obsticulos em tal
tributago utilizando o subterfigio de alegar que “os ditos dizimos sio direi-
tos e ndo dizimos”, estratagema muito empregado pela Companhia conforme
veremos. Ressaltava que, por parte da Coroa, eram previstas leis penais a tais
sonegacdes. Contudo, era enfitico ao declarar “que as ditas leis penais [...]
nio tiram o pecado do furto dos ditos dizimos”, e, portanto, “anexamos pena
de excomunhio maior ipso facto in currenda a quem nio pagar os ditos dizimos
passando de um cruzado, quer sendo no tempo do embarque, quer fora dele”.

Como podemos perceber, Dom Guilherme justificou a sua censura
eclesidstica, a ameaga de excomunhio, com base naquele estratagema da
Companhia, quando esta alegava que os dizimos eram direitos. Aqui cabe
uma ressalva. Conforme ressalta Kuhnen, a jurisdi¢do eclesidstica da Ordem

de Cristo no seu aspecto espiritual (ndo temporal: administragio dos dizimos

14 Ibidem.

15  “Da proposigio errada e perniciosa aos dizimos reais do dito Senhor que proferiu no mesmo
Estado o padre Julio Pereira da Companhia de Jesus”. 30 de maio de 1740. AHU, cédice 209
(consultas do Maranhio), ff.-138v-139.

16  Dom Antdnio de Almeida Lustosa nos informa sobre D. Frei Guilherme de Sao José afirmando
que tal bispo era religioso do Tomar, estando 4 frente do Bispado entre 10 de agosto de 1739 ¢
agosto de 1748, renunciando nessa data. ALMEIDA LUSTOSA, D. Anténio. D. Macedo Costa:
Bispo do Pard. Belém: SECULT,1992, p. 14.



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia... 131

e patriménio da Ordem) coube ao Prior-Mor ou Vigério do Tomar até 1514".
Contudo, respeitando a discrepancia temporal, mas considerando o conheci-
mento que tal institui¢do alcangou em sua participa¢do na empresa coloniza-
dora-catéquética levada a cabo pelo padroado, é forgoso notarmos que Dom
Frei Guilherme de Sdo José pertencia & Ordem de Cristo de Tomar.”® Tomar
ndo deixou de existir com a cria¢do da diocese de Funchal (1514), sé deixou
de participar mais diretamente nos planos do padroado. Posto isso, tudo indica
que o provedor do Pard buscou pessoa tarimbada no assunto. Se o fato de
Dom Guilherme ter sido religioso da Ordem de Cristo do Tomar influenciou
o seu parecer a favor do Grido-mestre da Ordem de Cristo, rei de Portugal,
isso ndo podemos afirmar. De mais certo é que o provedor Félix Gomes vai
trabalhar sua argumentagio exatamente versando sobre o posicionamento do
Bispo. Assim, declara que

Ja que o Excelentissimo Bispo tomou o expediente para extirpar o erro
que se praticava no seu bispado sendo os padres da Companhia os que s6
por causa da sua conveniéncia ditavam, e aconselhavam doutrina tio erro-
nea, assim pedia a V.M. mandasse declarar que a mercé que o Senhor rei
Dom Sebastido fizera aos padres da Companhia e se acha confirmada por
V.M. € s6 para nio pagarem direitos pertencentes as alfindegas que se nio
entende das drogas, que daquele Estado se embarcam para aquele reino;

das quais no tempo do embarque é que costuma pagar os dizimos delas.

O que quis dizer o provedor com tal afirmagdo? O que ele intentava?
Ja que adentramos tal assunto, o da diferenca entre dizimos e direitos alfan-
degirios, deixemos de lado a controvérsia referente ao padre Julio Pereira e
passemos a analisar mais detidamente essa questdo por meio da qual também

entenderemos a alega¢do de Dom Guilherme.

17 KUHNEN, Alceu. 4s origens da igreja no Brasil: 1500 a 1552. Bauru: EDUSC, 2005.

18 No site da Arquidiocese de Belém do Pard consta o seguinte histérico do bispo: “Nasceu em
Lisboa, em 1686, ¢ pertencia 2 Ordem de Cristo de Tomar. Sagrado em 1738, tomou posse
no ano seguinte. Renunciou ao bispado e retornou a Portugal, em 1748. No seu governo, foi
inaugurado o convento de Santo Antonio (1743) e iniciada a construgio da Catedral (1748).
O padre Gabriel Malagrida, por iniciativa particular, fundou um Semindrio em Belém (fechado
posteriormente)”. Consultar em: www.arquidiocesedebelem.org.br.



132 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Dizimos ou direitos alfandegarios?

Por alvari expedido em 4 de maio de 1543, Dom Sebastido isentava a
Companhia de Jesus de impostos alfandegarios de tudo aquilo que ela comer-
ciasse entre as vdrias conquistas. Assim, tal documento fazia daqueles tributos

Esmola e irrevogivel doagio para sempre as ditas casas e colégios da
Companhia de Jesus das ditas partes do Brasil, e religiosos deles, e sendo
que pelo tempo em diante, se facam contratos ou arrendamentos das
ditas alfindegas, e direitos delas, ou casas outras, em que se ora paguem
ou adiante pagarem os tais direitos, se entenderd ficarem sempre os ditos
colégios da Companhia de Jesus das ditas partes do Brasil e religiosos dela,
livres e desobrigados dos tais direitos de que por este lhes assim faco doa-

¢do e esmola
Dom Sebastido justificava tal privilégio, pois dizia respeito

Ao muito servico, que nas partes do Brasil se faz a Nosso Senhor por meio
dos padres da Companhia de Jesus que residem nas ditas partes, na con-
versdo dos gentios, e ensino, e doutrina dos novamente convertidos, ¢ em
outros beneficios espirituais que os moradores, e povoadores das ditas par-
tes recebem dos ditos padres, e vendo também respeito a muita despesa

que tem, e gastos que fazem nos colégios, e casas, que tem nas ditas partes

do Brasil.’

Fala-se em Estado do Brasil. Todavia, aquele momento, dele fazia parte
o territério que posteriormente passou a ser o Estado do Maranhio. De tal
feita, os jesuitas desta outra conquista continuaram utilizando tal prerroga-
tiva. Mais que isso, na esteira dos acontecimentos do século XVII, em virtude
daquela regalia inaciana, outras ordens religiosas requereram igual beneficio.
Assim, aos padres de Santo Antonio foi passada uma ordem real para que lhes
ficassem livres de impostos na alfindega 100 arrobas de cravo e 100 arrobas de

cacau que exportassem. Contudo, como o cravo estava escasso naquela época,

19 “Carta do provedor da Fazenda Real da capitania do Pari, Lourenco de Anvéres Pacheco, para
o rei D. Jodo V, dando seu parecer relativamente ao comércio de cacau e de outros produtos do
sertio praticado pelos religiosos no Pard”. Anexos: certiddes, carta, provisdes, carta de confirma-
¢do e relagdes. 20 de outubro de 1747. AHU, Para (Avulsos), caixa 29, doc. 2799.



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia... 133

atendendo um pedido dos ditos padres, em janeiro de 1698, 0 monarca orde-
nou que “se déem livres aos ditos padres 200 arrobas de quaisquer géneros que
do sertio trouxerem”. Contudo, na dita cédula real, o monarca, ao fazer men-
¢do ao primeiro privilégio, diz que “para se lhe darem livres de dizimos no dito
Estado 100 arrobas de cacau e 100 de cravo”. Portanto, aparece o termo dizimo,
e ndo direitos alfandegarios.? Caso seja dizimo, isso levantaria uma questdo: o
mesmo imposto seria cobrado nio somente do que fosse plantado pelos reli-
giosos em suas fazendas, mas também daquilo que buscassem no sertdo, como
¢ o caso das “200 arrobas de quaisquer géneros que do sertdo trouxerem”. De
fato, como lembra Rafael Chambouleyron, o desenvolvimento da economia na
Amazoénia acabou engendrando novos dizimos como os “do ‘cacau e cravo’ e
os dizimos da ‘salsa’, cobrados somente no Pard”. Nesse sentido, como ressalta
o historiador, o bando publicado em 1686 pelo governador Gomes Freire de
Carvalho determinando que as canoas que fizessem entradas nos sertdes se
registrassem em Belém e Gurupd, confirmado em 1688 pelo rei, tinha duas
intengdes: a primeira, e mais clara, era ter ciéncia se estava havendo apresa-
mento de indios para a entdo ilicita escravizagdo. A segunda dizia respeito a
“uma atengdo com o controle da prépria produgio e coleta das drogas”.?* Que
fique bem entendido: tais dizimos eram cobrados das drogas recolhidas no
sertdo e nio somente dos géneros cultivados pelos moradores.

Para além da questdo posta, o que até agora podemos afirmar com maior
seguranca é que a Companhia estava isenta dos tributos alfandegirios. Ja
adentrado o século XVIII, vendo jesuitas e franciscanos isentos daqueles tri-
butos, os carmelitas resolvem pedir semelhante mercé. Assim, o rei expunha
que o Vigirio Provincial da Ordem do Carmo no Maranhao, Frei Indcio da
Conceigio, havia lhe apresentado que

20 “Carta do provedor da Fazenda Real da capitania do Pard, José da Silva T4vora, para o rei [D.
Jodo V], sobre o pagamento dos direitos nos contratos dos dizimos de cravo, cacau e salsa, aos
religiosos da Ordem de Santo Anténio do Maranhio e aos padres da Companhia de Jesus”. 25
de agosto de 1724. AHU, Paré (Avulsos), caixa. 8, doc. 707.

21 CHAMBOULEYRON, Rafael. “Mazelas da fazenda real na Amazdnia seiscentista”. In:
FIGUEIREDO, Aldrin Moura de & ALVES, Moema Bacelar (orgs.). Tesouros da memdria. his-
toria e patriménio no Grao-Pard. Belém: Ministério da Fazenda/Museu de Arte Sacra de Belém,
2009, p. 20. Para uma maior analise do caso consultar: “Alvard em forma de lei sobre as canoas
que forem a saque do pau cravo e cacau do sertdo do Maranhio”. Lisboa, 23 de margo de 1688.
ABNRY], vol. 66 (1948), pp. 87-88; “Regimento de que hio de usar os capitdes da capitania do
Gurupd”. Lisboa, 23 de marco de 1688. ABNRJ, vol. 66 (1948), pp. 89-91.



134 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Nio pagando os padres da Companhia, Piedade, e Conceigio, me pediam
ordenasse que nas alfandegas das capitanias do Maranhao e Para, se dé livre
de direitos tudo o que for [...] Hei por bem se déem livres de direitos da

dizima as coisas que remeterem os ditos religiosos para o seu provimento.*

A provisio passada 2 Ordem do Carmo, como se vé anteriormente, parece
colocar o privilégio passado aos padres de Santo Anténio no mesmo bolo dos
direitos alfandegérios a serem pagos nas alfindegas, ja que houve a comparagio
com os beneficios dos franciscanos e jesuitas. Para além dessa questio, parece
haver uma confusio feita pela Companhia com o intuito de se livrar também
da tributagio dos dizimos. Nesse particular,um parecer dado pelo provedor dos
Feitos da Real Coroa e Fazenda ¢é esclarecedor: “nem a morrer querem estes
padres que o que se paga de géneros nesta capitania sejam dizimos, e a forga
querem que sejam direitos que se costumam pagar nas casas da alfindega”.”

A defesa da Companhia passava, entre outras coisas, por dois elementos.
Primeiro, o fato de nio se poder cobrar os dizimos enquanto ela recorria da
execugdo de cobranga. Segundo, o direito de isen¢io alfandegdria passado por
Dom Sebastido e depois confirmado, portanto, referente a direitos alfandega-
rios, servia de pretexto para se escapar ao pagamento dos dizimos. E com esses
dois argumentos que o padre Bento da Fonseca tenta defender a Ordem do
pleito oferecido pelo contratador dos dizimos reais da capitania do Para, Jodo
Francisco, embate travado em meados da década de 1740. O contratador ale-

gava que nio poderia cumprir o pagamento do contrato devido ao

Grande prejuizo que lhe fazem os P.P. da Companhia de Jesus tirando tio
expressivo numero de arrobas de géneros daquele Estado para fora dele
sem pagarem coisa alguma, que na mongio presente importa perto de

cinco mil cruzados a respeito de quatro mil e quinhentas arrobas de cacau,

22 “Carta do provedor da Fazenda Real da capitania do Pard, Lourenco de Anvéres Pacheco, para
o rei D. Jodo V, dando seu parecer relativamente ao comércio de cacau e de outros produtos do
sertdo praticado pelos religiosos no Pard”. Anexos: certiddes, carta, provisoes, carta de confirma-

¢io e relagdes. 20 de outubro de 1747. AHU, Para (Avulsos), caixa 29, doc.2799.

23 “Requerimento do reitor e mais religiosos da Companhia de Jesus do Colégio de Santo
Alexandre da cidade de Belém do Pard, para o rei [D. Jodo V], solicitando ordem régia, para que
o provedor da Fazenda Real da capitania do Pard, [Félix Gomes de Figueiredo] ndo os obrigue
ao pagamento dos dizimos, até que se obtenha resposta 4 apelagio por eles apresentada no Juizo
dos Feitos da Fazenda sobre esta matéria”. Anterior a 1739. AHU, Pari (Avulsos), caixa 22, doc.
2025.



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia...

salsa, cravo, e café que extrairam, e isto com o pretexto de terem alcancado
do Senhor rei Dom Sebastido graga para nio pagarem direitos, sendo que
quando assim fosse, nunca era aplicdvel ao caso presente por ser de dizimos

eclesidsticos e ndo direitos reais.?*

Em defesa da Companhia, o padre Bento da Fonseca afirmava que o
requerimento do contratador nio se justificava, pois quando ele havia arre-
matado o contrato dos dizimos estava ciente do “privilégio da Companhia, e
da posse de que estava de se nio pagar coisa alguma dos géneros que costuma
embarcar para este reino”. Para o jesuita, o requerimento do contratador tinha
duas finalidades: uma era de representar ao rei que ele nao poderia arcar com o
pagamento do contrato; o outro era tentar “Restringir a graga, e privilégio, que
V.M. e os Senhores reis seus antecessores concederam & Companhia de Jesus
no Brasil, Maranhio, pelos relevantes servios que ela lhe tem feito, e continua

a fazer nas mesmas conquistas”.?

Nio podemos perder de vista que o pleito entre o contratador dos dizi-
mos e a Companhia ¢ referente ao pagamento de dizimos, e nio de direitos
alfandegirios. Entido, qual seria o privilégio alegado anteriormente pelo padre
Bento da Fonseca? Um pouco mais adiante na sua defesa, o jesuita afirma:

Este privilégio foi concedido pelo serenissimo rei Dom Sebastido de glo-
riosa memoria, e confirmado pelos senhores reis seus sucessores, e por V.M.
a provincia do Brasil, 4 qual pertence o Maranhio, em remuneragio dos
servigos, que a Companhia lhe tem feito, e continua a fazer nas ditas con-

quistas, como melhor consta do dito privilégio.?

Além do argumento citado, o padre Bento da Fonseca alegava que o
contratador dos dizimos nio poderia proceder a cobranga pelo fato de “Saber
muito bem que ela [a Companhia] ndo paga por ora dizimos a V.M. o que

ocorre atualmente pleito nessa matéria com os procuradores da Fazenda de

24 “Requerimento do contratador dos Dizimos Reais da capitania do Pard, Jodo Francisco, para o
rei [D. Jodo V], solicitando que na Casa da India nio sejam pagos aos padres da Companhia
de Jesus, sem que estes paguem os dizimos que devem”. Anterior a 1745. AHU, Par4 (Avulsos),
caixa 28, doc.2602.

25 Ibidem.
26  Ibidem.




136 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

V.M., sem a decisdo do qual nio pode o contratador pretender coisa alguma
da Companhia”.?

Em alguns momentos, um unico pleito em torno dos dizimos envolvia
mais que uma ordem religiosa, a exemplo do que envolvera os religiosos de
Santo Antonio e os da Companhia. Tudo gravitou em torno da j4 mencionada
provisio real de 7 de janeiro de 1698, que declarava isentas do pagamento dos
dizimos 200 arrobas de quaisquer géneros trazidos do sertio pelos religio-
sos de Santo Anténio. Apesar da clareza do texto da provisdo, tais religiosos
entenderam que eles deveriam receber da Fazenda Real a quantia referente aos
dizimos daqueles produtos, em vez de apenas os nio tributarem. O provedor
da Fazenda do Pari e entdo contratador dos dizimos da capitania, José da Silva
Tavora, decidiu denunciar tal mal-entendido ao rei através de carta de 25 de
agosto de 1724. Nela o provedor também denunciava algumas negociagdes
estranhas entre os religiosos de Santo Antonio e os padres da Companhia refe-
rentes as tais 200 arrobas. Segundo José Tavora os religiosos de Santo Anténio
distribuiam parte desses produtos & Companhia de Jesus, e esta logo os fazia
embarcar sem pagar qualquer tributo devido ao entdo vigente alvard passado
por Dom Sebastizo.®® Alam da Silva Lima atenta ao fato de que tal prove-
dor, enquanto contratador dos dizimos, alcangou grandes inimizades com tais

cobrangas. Afirma que a atividade de contratador dos dizimos nio trazia

Prestigio na sociedade colonial, ji que grave problema poderia ocorrer com
aqueles responséveis por ela, uma vez que poderiam ficar estigmatizados
nessa sociedade. Nesse sentido, observa-se o caso de José da Silva T4vora,
que, na época em que foi provedor da capitania do Pard, fez muitas cobran-
cas das pessoas que deviam a Fazenda Real, ganhando muitos inimigos. Ao
deixar o cargo, queixava-se que vivia sendo ameagado por aqueles a quem

cobrara as dividas ou por quem prendera nesse processo.?’

27 Ibidem.

28 “Carta do provedor da Fazenda Real da capitania do Pard, José da Silva Tévora, para o rei [D.
Jodo V], sobre o pagamento dos direitos nos contratos dos dizimos de cravo, cacau e salsa, aos
religiosos da Ordem de Santo Anténio do Maranhio e aos padres da Companhia de Jesus”.
Belém do Pard, 25 de agosto de 1724. AHU, Para (Avulsos), caixa 8, doc. 707.

29 LIMA, Alam da Silva. Do ‘dinkeiro da terra” ao “bom dinheiro™ Moeda natural e moeda meté-
lica na Amazénia colonial (1706-1750). Dissertagio (Mestrado em Histéria) — Universidade
Federal do Pard, Belém, 2006, p. 50.



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia...

Como vimos, a questio da cobranga dos dizimos era muito delicada, pois
a Companbhia alegava que tais tributos faziam parte da isengio passada pelo rei
Dom Sebastido. Por outro lado, os contratadores declaravam que o monarca
teria apenas isentado o pagamento dos direitos alfandegdrios, e ndo dos géne-
ros granjeados em suas fazendas. Em outro tépico, explicaremos mais detida-
mente a relagio entre os contratadores dos dizimos e os jesuitas. Antes disso,
vejamos uma outra estratégia utilizada pela Ordem para escapar da tributagio

daqueles impostos: as terras de fundagio.

Terras de fundacao e tombamento das fazendas

Para entendermos o que viria a ser uma “terra de fundagio”, examinemos
uma carta régia de 11 de janeiro de 1701. Por ela, o rei advertia ao provedor da
Fazenda da capitania do Pard que os religiosos deviam pagar dizimos de suas
fazendas a exce¢do daquelas com as quais haviam principiado as suas funda-
¢oes. Em verdade, o monarca se reportava a outra carta que fora enviada pelo

provedor, em 31 de margo de 1700. Dizia o rei:

Viu-se a vossa carta de 31 de margo do ano passado com as respostas que
vos deram os religiosos dessa capitania 4 notificagio que lhe mandastes
fazer como se vos ordenou para pagarem dizimos de todas as fazendas que
possuem, exceto aquelas com que teve principio a sua fundagio. E pareceu-me
ordenar-vos que dos frutos da terra que as religides pagavam dizimos ou
seus antecessores e foram arrendados a Bartolomeu Pereira do Quintal no
seu contrato procedais executivamente como dispde na Ordenanga, exceto
os frutos das fazendas que as religides tiveram na sua fundagio, e de que

nunca pagario dizimos.*

As ditas terras, em verdade, consistiam em propriedades com as quais
cada ordem religiosa havia iniciado o seu apostolado em uma dada conquista e,
como tais, eram isentas de pagar dizimos. A alegac¢io de que uma dada proprie-
dade era de “fundagio” foi argumento amplamente utilizado pela Companhia.

Esse era o caso da fazenda de Anindiba, propriedade passada em sesmaria

30 “Para o provedor da Fazenda do Pari. Sobre a noteficagio que mandou fazer aos religiosos da-
quele Estado para pagarem o Dizimo das Fazendas, que possuem nelle”. Lisboa, 11 de janeiro
de 1701. Anais da Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro [ABNRJ], vol. 66 (1948), pp. 203-204.
Grifos nossos.




138 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

pelo governador Alexandre de Moura ao casal Apolénia Bustamante e Pero

Moreno, e depois doada pelo mesmo casal 8 Companhia,

Sem que nunca jamais pagassem da dita légua de terras pensio, foro, ou
tributo algum nem ainda dizimos dos frutos, que delas colhem, tanto pelos
privilégios, e isengdes, que por repetidos indultos, e bulas lhes tém conce-
dido virios Sumos Pontifices, em que os isenta da solugio deles, como por
ser a dita terra de fundagio de igrejas, e por tal privilegiada em todo o direito,
e livre de todo tributo, pensdo, e dizimos, como V.M. foi servido declarar por
suas reais cartas de 6 de [novembro?] de 1699, e de 17 de janeiro de 1701.%

Lembremos, no entanto, que nem todas as fazendas jesuiticas eram “dotes
de criagdes” ou de “fundagio de igrejas” e, portanto, sujeitavam-se aos dizimos
conforme a lei comum. O documento citado ¢ um pedido de confirmagio de
sesmaria de Anindiba feito pelo reitor do Colégio de Nossa Senhora da Luz
ao rei. O motivo do requerimento, segundo os padres, era um alvard de 27 de
junho de 1715, que determinava ao governador que notificasse aos religiosos
que, no prazo de dois anos, mandassem confirmar no reino as suas sesmarias,
caso contrdrio as terras seriam passadas a leigos que pudessem pagar seus dizimos.
E que, conforme ressaltava o monarca na carta, para que uma sesmaria tivesse
validade ela deveria tanto pagar os dizimos “dos frutos que produzem” quanto
ser confirmada no reino — dependendo tal confirmagio do pagamento dos
dizimos.** Em outras palavras: sem o pagamento dos dizimos, a confirmagio
ndo ocorreria, e sem esta, a sesmaria era tida por nula. Como Anindiba estava
isenta do pagamento dos dizimos, ela deveria apenas ser confirmada sem a
tributagio de tal imposto, o que justifica a atitude do reitor do Colégio da Luz.

Se o reitor do Colégio de Sao Luis estava preocupado com o alvard de
1715, foi o colégio inaciano de Santo Alexandre, de Belém do Para, que gran-
jeou as mais graves consequéncias de tal determinagio régia, fruto, sem duavida,

das inimeras negativas dos religiosos em pagar os dizimos.

31 “Peti¢ad sobre as terras de Anhindiba. Mandousse ja pedir informagas” (XVIII). ANTT, CJ,
magco 89, doc. 41. Grifos nossos.

32 “Marca-se o prazo de dois anos para que os prelados das religides mandem confirmar suas cartas
de datas no reino e paguem os dizimos atrasados, sob pena de lhes serem confiscadas as que
possuem e dadas a outrem”. ABAPP, tomo I, p. 148-49, 1902, grifos nossos.



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia...

O rigor com o qual o rei tratava deste particular parecia extremo. A vigi-
lincia sobre as terras das religides ganhava folego ante ao aumento substancial
do patriménio dessas ordens. Assim, Dom Jodo V, em carta régia de 13 de
novembro de 1717, ratificava o prazo de dois anos para a confirmagio das
datas. Caso nio ocorresse, “E nio vos mostrando no dito tempo a tal confir-
magio, lhas tirareis [as terras], e as dareis a pessoas que vo-las pedirem, e que
as possam cultivar, e satisfazerem os seus encargos”.*

O governador Cristévao da Costa Freire, levando a cabo as ordenagdes
metropolitanas, ndo acatadas pelos inacianos, fez valer as ordens régias de 1715
e 1717 e, assim, retirou as terras do Colégio de Santo Alexandre passando-as a
moradores leigos. Contudo, os padres apelaram, e, em carta de 21 de fevereiro
de 1720, ao novo governador Bernardo Pereira de Berredo, o rei expunha que
a Ordem jd havia pedido a dita confirmagio e, assim, determinava que as terras
voltassem aos padres até sua ultima resolugdo.** Significativa foi a argumen-
tacdo utilizada pelos religiosos, a mesma que o soberano reportou a Berredo:

E como nio podiam sustentar, nem viver e subsistir nesse Estado sem os
frutos que delas colhem, me pediam mandasse declarar por nulas, e de
nenhum vigor todas as cartas de datas concedidas a quaisquer pessoas em

prejuizo dos suplicantes por razio de nio ter mostrado confirmagio.®

A exemplo do documento, a defesa jesuitica era pautada por um dis-
curso que passava constantemente pela alegagio da falta de recursos necessa-
rios para suprir as necessidades da Missdo. Nesse sentido, quando, em 1711,
foi oferecido um libelo contra a Ordem para que ela pagasse os dizimos das
propriedades que possuia fora das terras de fundagio, o Colégio de Santo
Alexandre se defendia alegando que “nio tinha fundagio prépria, e que tudo

que possuiam pertencia a sua fundagio, como bens necessarios, e precisos, para

33  “Se findo o prazo marcado de dois anos as Ordens Religiosas ndo confirmarem as suas sesma-
rias no reino, o governador poderi concede-las aos moradores que as requererem para cultivo”.

Lisboa, 13 de novembro de 1717. ABAPP, tomo 1 (1902), pp. 153-54.

34  “Carta Del Rey sobre as terras dos Coll. senaé darem”. Século XVIII. ANTT, CJ, mago 82,
doc.35.

35  Ibidem.




140 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

a sua subsisténcia”.* Nesse sentido, na légica jesuitica, todo patrimonio estaria
isento de pagamento dos dizimos, tudo era terra de fundagio, jd que necessdria
era 4 subsisténcia da Missdo. Tanto é assim que, para além de tal argumento,
os padres recorreram

Nio somente com privilégios apostélicos, mas também com os decretos
dos serenissimos reis deste reino, que V.M. lhes fez mercé confirmar, pelos
quais isenta a suas religides de pagarem direitos alguns de tudo que embar-
carem assim deste reino para aquela conquista, como dela para este reino, e

também dos dizimos de todas as terras.’’

Em verdade, a Companhia trabalhava, mais uma vez, com vérios argu-
mentos. Contudo, como o rei, enquanto Grio-mestre da Ordem de Cristo,
desconhecia em vdrias cartas régias a defesa da Companhia quando pautada
em privilégios de bulas pontificias e decretos reais que a isentaria do paga-
mento daquele tributo, a Ordem logo tratou de contornar tal questio alegando
que nio tinha condi¢des de saldar os dizimos devido 4 falta de recursos. Tal

questdo fica bem clara quando os padres declaram que

Todas [fazendas] as que o Colégio possui sdo insuficientes, para as pessoas
dos religiosos, ornato das igrejas, pessoas que trabalham, e condugdes de
missiondrios, necessdrio tudo para a subsisténcia precisa da Companhia
naquele Estado, com aten¢io do que V.M. foi servido isentd-la da solugido

dos tais dizimos.*®

Ao discurso de pobreza, vez e outra invocado pela Companhia de Jesus, se
opunha o da opuléncia jesuitica em prejuizo da fazenda real e ruina dos mora-
dores do Maranhido.* Tal foi o caso do tombamento das terras do Colégio de

36 “Requerimento do reitor e mais religiosos da Companhia de Jesus do Colégio de Santo
Alexandre da cidade de Belém do Pard, para o rei [D. Jodo V], solicitando ordem régia, para que
o provedor da Fazenda Real da capitania do Pard, [Félix Gomes de Figueiredo] ndo os obrigue
ao pagamento dos dizimos, até que se obtenha resposta & apelagio por eles apresentada no Juizo
dos Feitos da Fazenda sobre esta matéria”. AHU, Para (Avulsos), cx. 22, doc. 2025.

37  Ibidem.
38  Ibidem.

39 A questio do “oximoro pobreza-opuléncia’ no Maranhio, conforme pondera Chambouleyron, a
partir de documentos de autores pouco conhecidos, ¢ mais ampla. E que em fins do século XVII
a sociedade colonial tomava pé da verdadeira situagio do Estado devido ao maior conhecimento



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia...

Santo Alexandre. E que a Coroa passou a adotar uma série de medidas no
intuito de “legalizar” as terras inacianas. Em verdade, o que ela intentava era
restringir a0 maximo um patriménio que vinha crescendo a passos largos sem
o seu consentimento. Assim, poucos anos apés as cartas régias de 1715 ¢ 1717,
que quase tiraram todas as terras de Santo Alexandre, esse colégio resolve ado-
tar a “politica metropolitana de legalizagdo” das terras religiosas e, de tal feita,
pediu ao monarca a autorizagio necessdria para tombar todas as suas proprie-
dades com o auxilio do ouvidor da capitania do Pard. Contudo, ao contririo
do que poderiamos imaginar, a Ordem longe estava de se curvar aos ditames
régios. Em verdade, aquele processo de tombamento, aprovado pela Coroa,
consistia num estratagema com um duplo objetivo: em primeiro lugar burlar a
vigilancia real sobre as suas propriedades, jd que elas estariam todas tombadas
por um funciondrio da Coroa; em segundo lugar, buscava, no dito processo
de tombamento, a anexagio de terras que pertenciam aos seus vizinhos. Esse
duplo objetivo serd denunciado tanto pelos moradores quanto pela administra-
¢do colonial, dando vazio aquela ja mencionada oposi¢do de discursos.

Antes de nos debrucarmos mais detidamente sobre a questio do tom-
bamento-demarcagdo das terras de Santo Alexandre, cabe fazer uma dupla
ressalva. A primeira é que devemos atentar, conforme adverte a historiadora
Carmen Alveal, ao fato da necessidade da demarcagio para a posterior con-
firmagio no reino. A segunda, e mais importante, ainda como adverténcia da
dita autora, é que devemos levar em consideragio a pessoa responsavel por tal
processo de demarcagio-tombamento. Alveal afirma que a tarefa, a principio,
cabia aos ouvidores e provedores, mas que devido ao acimulo de trabalhos
de ambos, outros ministros passaram a executd-la. Contudo, as pessoas que
requeriam a demarcagio geralmente intentavam conseguir o ouvidor para o
servi¢o. Assim, antecipando-se a decisdo do Conselho Ultramarino em indicar
o responsavel pela demarcagio, de antemao enviavam cartas requerendo ou o
ouvidor atual ou o ex-ouvidor para aquela tarefa. Diz Alveal:

sobre ele, deixando de lado a visio puramente opulenta da regido descrita nos textos até en-
tdo. A miséria passou fazer parte do vocabuldrio colonial, mas atrelando-se ao fator humano
(e ndo aos recursos naturais): falta de povoadores, colonos que se recusavam a trabalhar, uma
administra¢do colonial que explorava demasiadamente os recursos da regido em detrimento dos
moradores, acusa¢do essa ultima também destinada aos clérigos, como a Companhia de Jesus.
CHAMBOULEYRON, Rafael. “Opuléncia ¢ miséria na Amazodnia seiscentista’. Raizes da
Amazonia, vol.1,n.1 (2005), pp.105-124.




142

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Isto indica que os moradores estavam bem informados do procedimento e
chegavam mesmo a indicar outro ministro por conta prépria no sentido de
apressar o procedimento, ao invés de esperar que o Conselho Ultramarino
enviasse carta indicando de forma genérica que o governador nomeasse
alguém. Ao mesmo tempo, o fato de indicar alguém que tivesse ocupado o
cargo de ouvidor anteriormente pode significar duas estratégias: a primeira,
o morador tinha conhecimento do fato que aquele ministro, por ter sido
ouvidor, sabia como realizar uma demarcagio e assim poderia executd-la.
Outra estratégia poderia ser que ele conhecesse pessoalmente este ouvidor

e o preferia em detrimento do outro talvez por agilizar o processo.*

Significativa é a ponderagdo de Carmen Alveal. Ela joga luz na nossa
andlise quando buscamos compreender o motivo de tanta insisténcia da
Companhia nesse particular: primeiro requisitou o ouvidor. Quando ele largou
a ouvidoria, pediu que, ou ele continuasse como juiz do tombamento de suas
terras (enquanto ex-ouvidor), ou que a pessoa que viesse a substitui-lo na ouvi-
doria tomasse para si o término do processo de tombamento-demarcagio. Ora,
atrelado a isso, e ainda esclarecidos pela adverténcia de Carmen Alveal, nos
serd mais facil entender as criticas do provedor da Fazenda quando alega que
o ouvidor estava beneficiando a Companhia na demarcagio. Passemos ao caso.

Por real cédula de 12 de marco de 1729, o ouvidor-geral do Pari,
Francisco de Andrade Ribeiro, ficou obrigado a fazer medi¢io e tombamento
das terras do Colégio jesuitico de Santo Alexandre. E que a Ordem havia ale-
gado ao monarca que tais terras vinham sendo ocupadas por terceiros, ou, nos
termos utilizados pela Companhia, “por virias pessoas com quem confrontam,
e outras confusas demarcagdes por nio estarem tombadas nem demarcadas”.*
Todavia, segundo alguns depoimentos de moradores de Belém e de oficiais
da Cémara da cidade, colhidos pelo ouvidor-geral a mando do rei para averi-
guar a situagio, as propriedades em litigio haviam sido dadas &8 Companhia de
Jesus em tempos remotos, sem que ela houvesse tomado posse, tendo, apenas,
alcangado alguns despachos por parte dos governadores. Assim, aquelas terras

40 ALVEAL, Carmen. Converting Land and Property in the Portuguese Atlantic World 16th- 18th
Century. Baltimore, Dissertation submitted to Johns Hopkins University, 2007, pp. 225-226.

41  “Requerimento do reitor e religiosos do Colégio jesuita de Santo Alexandre da cidade de Belém
do Grio-Pard, para o rei [D. Jodo V], solicitando provisio para que o ouvidor-geral do Par4,
[Luis Barbosa de Lima], possa continuar os autos de demarcacio, medigdo e tombo das terras
que pertencem ao referido Colégio”. 1732. AHU, Pard (Avulsos), cx. 13, dc. 1223.



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia...

estariam devolutas para que fossem passadas aos moradores que as requeres-
sem, como de fato ocorreu. Entre os oficiais da Cimara de Belém que deram
depoimento ao ouvidor-geral, em 24 de setembro de 1732, estavam: os jui-
zes Roque Beckman de Albuquerque, Baltasar do Rego Barbosa (sesmeiro
com terras vizinhas da fazenda de Jaguarari, dos padres jesuitas)*’ os vere-
adores Antonio de Faria, Antonio Furtado de Vasconcelos (sesmeiro), Jodo
Antonio de Siqueira e o procurador Tomds Gongalves de Andrade (sesmeiro).
Em verdade, tais depoimentos s6 confirmaram o teor das declaragdes ante-
riores colhidas também pelo ouvidor-geral Luis Barbosa a alguns moradores
da cidade, em 23 de agosto daquele mesmo ano.” O teor de tais declaragoes é
significativo, pois pde em xeque a defesa da Companhia quando pautada pelo
“aumento e conservagio” do Estado. Se nio, vejamos.

O primeiro depoente foi Jacob Correia de Miranda (sesmeiro), de 60 anos
de idade e morador em Belém havia 10 anos. Dizia que os padres, ao fazerem
tombamento das terras, “expulsaram muitos moradores das suas fazendas que
com muito trabalho tinham fabricado de cacuais [...] pagando os dizimos a
Real Majestade com datas e confirmagdes do dito senhor [rei] hd muitos anos”.
O problema, para o depoente, era que, devido a falta de documentos fidedig-
nos da ag¢do da Companhia, “se segura grande prejuizo a Fazenda de S.M. na
falta dos dizimos”. Jd o primeiro testemunho traz a afirmagio de que aquelas
terras tanto estavam na posse dos moradores como eles jd vinham pagando os
dizimos delas, condigdo necessdria para a confirmagio real. Lembremos que,
conforme dentncia jd vista, a Companhia teria alcan¢ado aquelas terras sem

42 Como dissemos, Baltasar do Rego Barbosa tinha uma propriedade contigua a fazenda jesuitica
de Jaguarari. Se Baltasar estava em litigio com a Companhia, nio tivemos noticias. Contudo,
¢ sintomatico o fato denunciado de que a Ordem intentava tombar parcelas de terra dos seus
vizinhos. A concessio da sesmaria de Baltasar foi feita pelo Governador Jodo da Maia da Gama,
em 1° de marco de 1727. A confirmagio se deu em 8 de marco de 1728. Vejamos um trecho da
solicitagdo feita por Baltasar do Rego Barbosa: “que ele se acha sem terras proprias para fabricar
suas lavouras, e porque no rio Moju se acham coisa de 600 bragas, pouco mais ou menos de terra
devoluta, que comega do marco das terras do engenho de Amanigituba, que é de Jerdnimo Vaz
Vieira, correndo para o marco das terras de Jaguarari, fazenda dos reverendos padres da Companhia
de Jesus, indo rio acima, 2 mio esquerda, com 1 légua de fundo”. ANTT, Chancelarias, Dom Jodo
V, livro 71, ff. 323-323v; Arquivo Piiblico do Estado do Pard [APEP), Sesmarias, livro 3, ff. 41-41v.

Grifos nossos.

43 “Carta dos oficiais da Camara da cidade de Belém do Pari para o rei [D. Jodo V], sobre as
queixas dos moradores contra os padres da Companhia de Jesus ¢ da Ordem do Carmo, por
usurparem as suas sesmarias jd demarcadas e confirmadas” [Anexo: “Sumdrio de testemunhas
que mandou fazer o Doutor ouvidor Geral Luis Barbosa sobre o conhecido na provisio junta”].
1732. AHU, Pari (Avulsos), cx. 14, doc. 1316.




144  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

tomar posse delas. De tal feita, foram passadas a quem pudesse cultivi-las e
pudesse arcar com as despesas dos dizimos.

Antonio Faria, outro depoente, de 65 anos de idade, alertava que o tom-
bamento havia ocorrido de modo arbitririo, através do rio e com o auxilio
de um piloto ndo pritico chamado Manuel de Freitas. Para Antonio Faria, o
Colégio, ao tomar a iniciativa de tombar as terras através do rio, tinha por obje-
tivo tombar mais terras do que lhe pertencia, muitas delas ja cultivadas com
plantagées de cacau. Reafirma a preocupagido com o prejuizo da Real Fazenda
decorrente do ndo pagamento dos dizimos daqueles frutos por parte dos padres.
Ja Antonio Figueira dos Santos, 69 anos, foi mais enfético. Explicava que por
for¢a do alvard de 1729, os jesuitas pretenderam granjear a “muitos sitios, rocas
e fazendas que tinham sido fabricadas e povoadas com cacuais”, propriedades
que estavam nas posses de seus donos “por cartas de datas de sesmarias medi-
das e demarcadas pelo provedor da fazenda com confirmagio de S.M.”.*

As apreciagdes formuladas pelos depoentes nos encaminham para dois
pontos nevrilgicos: 1) a Companhia de Jesus feria, indevidamente, a posse de
propriedades ji doadas e confirmadas, atropelando, de tal feita, as autoridades
do rei (que confirmava a sesmaria) e do governador (que concedia tal sesmaria
a quem merecesse); 2) ap6s a indevida (para os depoentes) reintegragio de
posse, a Companhia nio pagaria os dizimos dos produtos por ela cultivados,
ja que alegava — também indevidamente segundo os depoentes — estar isenta
de tais impostos. E notavel, nesse sentido, o argumento dos trés moradores
com relagdo ao prejuizo da Real Fazenda. Os moradores, no intuito de voltar
a posse de suas propriedades, arguem de modo a comprovar o cultivo daquelas
terras, o que refletia no aumento da receita dos dizimos da real fazenda, ao
contrario do total desrespeito da Companhia no tocante aos mesmos tributos.

Em documento datado de 2 de fevereiro de 1732, anterior aos depoimen-
tos dos oficiais da cAmera de Belém e dos trés moradores da mesma cidade,
percebe-se certa preocupagio por parte da Companhia de Jesus do Colégio de
Santo Alexandre. Ocorre que o ouvidor Francisco de Andrade Ribeiro, a quem
o rei havia encarregado, em 1729, o tombamento das terras do colégio, largava
seu cargo, deixando inacabada tal tarefa. Dessa feita, ndo restava alternativa aos

padres do Para se nio recorrer ao rei para que o mesmo ouvidor prosseguisse

44 Ibidem.



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia...

naquela empreitada, ou para que o ouvidor que viesse a substitui-lo no cargo
findasse o servigo. Foi até sugerido o nome do Dr. Luis Barbosa de Lima, que
posteriormente colheria os depoimentos dos oficiais da cimera e dos morado-
res. A sentenga favoravel a Ordem, permitindo a continuagio do processo de
tombamento, saiu em 3 de mar¢o do mesmo ano de 1732.%

Ao que tudo indica, o impasse se arrastou por mais alguns anos e se des-
dobrou em novo conflito, entre o provedor e o ouvidor do Pard. Assim, em
carta ao rei, de 21 de outubro de 1740, o provedor do Pard, Félix Gomes de
Figueiredo, além de denunciar o escindalo das possiveis proposig¢des do padre
Julio Pereira, também alertava para o fato de que os padres haviam tomado
ciéncia previamente de algumas denuncias oferecidas contra eles no reino
sobre o processo de tombamento das terras do Colégio do Pard. Contudo,
como deixa claro o provedor, o processo ainda estava correndo na Coroa, mas
como os padres haviam tido aquela noticia prévia, se anteciparam e “entraram
logo a provar na presenca do mesmo ouvidor (do Pard) virios artigos para
representarem com a justificacdo deles, que todas as contas que se dio a V.M.
contra eles sdo falsas”.* Em outras palavras: enquanto corria o tombamento das
terras de Santo Alexandre alguns moradores representaram no reino contra tal
demarcagio que os prejudicava. Contudo, os padres de Santo Alexandre sou-
beram que no reino corriam aquelas dendncias antes mesmo que o Conselho
notificasse a administragdo do Maranhio sobre elas. Com receio do que elas
poderiam causar & demarcagio de suas terras quando o juiz do tombamento
tomasse ciéncia do caso, logo se adiantaram a dar noticias disso ao ouvidor
(que era o juiz do tombamento), sem, ¢ claro, deixar de defender o Colégio
ao contra-atacar cada uma das ditas dentncias oferecidas ao rei. Tratou-se,
portanto, de um caso de noticia privilegiada. Imperativo lembrar que o ouvidor
continuava como o juiz dos tombos das terras de Santo Alexandre, o que nos
remete a ponderagio j4 mencionada de Carmen Alveal quando alerta para um
possivel beneficiamento no processo de demarcagdo decorrente de provavel

45  “Requerimento do reitor e religiosos do Colégio jesuita de Santo Alexandre da cidade de Belém

do Grao-Pari...”1732. AHU, Para (Avulsos), cx. 13, dc. 1223.

46  “Sobre a conta que dd o provedor da Fazenda Real do Pard acerca de uma justificagio que os
padres da Companhia pretendem fazer para mostrar serem falsas as contas que o dito provedor
dd a V.M. sendo um dos artigos justificativos a respeito da doutrina erronea, que o padre Julio
Pereira di Serra, que havia de defender publicamente que o que se pagariam tempo do embar-
que que ndo eram dizimos se ndo direitos”. 7 de maio de 1741. AHU, cédice 209 (consultas do
Maranhio), ff. 144-145v.




146

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

amizade entre o requente da demarcagio e o ouvidor. Acompanhemos o caso
partindo da dentncia feita pelo provedor.

O provedor expoe que a Companhia foi se defender alegando que o pro-
cesso de tombamento nio prejudicava a pessoa alguma do Pard, com as exce-
¢oes de Isabel da Fonseca e de um clérigo. Todavia, a Ordem deixava claro
que até essas Unicas duas pendéncias ja estavam resolvidas, pois haviam alcan-
¢ado sentenca favoravel. Contudo, quem havia dado tal sentenga em favor dos
padres? Aqui reside o ponto da discérdia.

Ora, o provedor alegava que tal sentenga favoravel aos padres havia sido
dada na ouvidoria. Contudo, como o préprio ouvidor estava no processo de
tombamento das fazendas jesuiticas, foi necessario passar aquelas duas deman-
das para a esfera da provedoria, como se fez. Nessa segunda instincia, prove-
doria, a sentenga foi desfavoravel aos padres de modo que eles haveriam de ser
despejados das terras de Isabel e do clérigo. Entretanto, mais uma vez entra
em cena o ouvidor que, influenciado pela Companhia ao ver sua sorte mudar,
relativiza a sentenca do provedor.”” Era patente o conflito entre jurisdigdes,
pelo que o provedor pedia ao rei: “que deste extraordinirio procedimento de
que ja dera conta a V.M. merecia o ouvidor geral uma grande repreensio para
se evitarem confusdes de jurisdigoes”.*

Dagqui em diante ndo foram encontrados mais documentos que tratassem
desse episédio. Contudo, em documento analisado anteriormente que traz os
depoimentos dos moradores lesados pelo tombamento, hia um extenso e inte-
ressante anexo capaz de nos dar a dimensio do evento. Ele se inicia da seguinte

forma:

Possuem os padres da Companhia de Jesus nesta capitania do Pard virias
fazendas populosas, de que tiram muitissimo lucro sem dela pagarem

dizimo a S.M. que Deus guarde, por cuja causa perde o dito senhor todos

47 O provedor fala nos seguintes termos: “Alcancaram (os jesuitas) sentenca a seu favor; mas foi na
ouvidoria, depois que por causa dos tombos fizeram passar as causas pertencentes A provedoria
aonde a dita [?] tinha alcan¢ado duas sentengas em que lhe julgaram por boas as demarcagdes
[as demarcagGes da Isabel e do clérigo, nio a da Companhia] que tinha feito pelas quais fizeram
langar os padres fora das suas terras demarcadas, e sendo o dito despejo mandado fazer por ordem do
provedor dera os padres da Companhia uma for¢a na presenga do ouvidor como juiz dos seus tombos; e
o ouvidor a aceitou, e sentenciou, como extra juiz superior que pudesse tomar conhecimento das
sentengas proferidas pelo provedor da Fazenda”. Ibidem. Grifos nossos.

48 Ibidem.



Uma religido que nio é de ignorantes: os contratadores, os jesuitas e os dizimos na Amazénia... 147

os anos muitos mil cruzados de que se tem originado a falta de dinheiro

com que se acha a real fazenda.”

Tal apontamento, em verdade um inventdrio que vem em anexo ao docu-
mento do tombamento, foi produzido pelo governador Alexandre de Souza
Freire, opositor ferrenho dos padres. Consta de 98 tépicos: em cada um ¢é ana-
lisada uma fazenda ou aldeia da Companhia, de modo a evidenciar as suas
atividades temporais, o lucro de tais atividades e a quantia em dizimos que a
Ordem deixava de tributar & Real Fazenda. Exagerado ou nio, a modo de um

resumo final, o documento traz os seguintes tépicos com as somatdrias:

[Paragrafo 95] Perde S.M. em um ano nos seus dizimos do rendimento das
aldeias dos padres da Companhia 5:810$500.

[Pardgrafo 96] Reduzida a quantia @ margem em trés anos importa [em]
17:431$500.

[Pardgrafo 97] Ajuntando-se com o rendimento das suas fazendas que

atrds se declara de 23:775$000.

[Pardgrafo 98] Importa todo o dizimo em um triénio o que ao diante se

vé 41:206$500.

[Pardgrafo 99] Lucram os ditos padres em um triénio, assim das fazendas

como das aldeias, de que devem pagar o dizimo a margem declarado, o que

se vé salvo erro 412:065$000.%°

O depoimento dos moradores que tiveram suas terras retiradas no tal
tombamento, a declaragdo dos vereadores da Camara de Belém e o inventério
do que cada aldeia e fazenda jesuitica deveriam tributar em dizimos conver-
gem para um mesmo ponto: o prejuizo da Real Fazenda que nada haveria de
receber dos dizimos. Em verdade, esse discurso nio era inédito, jd vinha sendo
amplamente utilizado por aqueles sujeitos ao afirmarem uma concorréncia
desleal em se tratando da prética do comércio, ji que a Companhia, além das

inumeras fazendas que possuia, também detinha o privilégio de nio pagar os

49 “Requerimento do reitor e religiosos do Colégio jesuita de Santo Alexandre da cidade de Belém
do Grio-Pari...” [Anexo: uma relagio das propriedades jesuiticas e os valores dos dizimos que
cada uma deveria tributar]. 1732. AHU, Par4 (Avulsos), cx. 13, dc. 1223.

50 Ibidem.



148 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

direitos nas casas da alfindega de tudo que comerciasse. Portanto, a concor-
réncia desleal, como diria Jodo Licio de Azevedo, ndo sé prejudicava os mora-
dores; prejudicando-os afetava em cheio também a Fazenda Real. Contudo,
a relagio entre Companhia de Jesus com os moradores e a Fazenda real, ao
tratarmos da questdo do comércio, é tema para outro capitulo.



CAPITULO 6

“AS TERRIBILIDADES JESUITICAS”: UMA
ANALISE DOCUMENTAL DO DISCURSO
ANTIJESUITICO AMAZONICO (SEC. XVIII)™

Roberta Lobdo Carvalho®

Introducao

este capitulo, visamos analisar o corpus documental conhecido como
Colecdo das Representagoes, Propostas, e Providencias, Sobre As ruinas, que
aos Povos do Estado do Gram Pard, e Maranhdio fizeram aos denominados
Jesuitas, até o fim do Reinado do Senhor Rei dom Jodo Quinto (1686-1755), que
Jfaz parte das Terribilidades Jesuiticas no Governo de D'El Rei dom Jodo Quinto’.
Essa volumosa documentagéo seria a compilag¢io de virios documentos arrola-
dos por Paulo da Silva Nunes, inimigo assumido da Companhia de Jesus, que
realizou uma dura e longa campanha contra os jesuitas — primeiro na colo-

nia e depois na corte — durante a primeira metade do século XVIII*. Porém,

1 Este artigo faz parte da minha tese de doutorado —“A RUINA DO MARANHAO”: a construgio
do discurso antijesuitico na Amazonia portuguesa (1705-1759) — defendida em agosto de 2018,
sob a orientagio do professor Dr. Karl Arenz. A tese teve apoio financeiro da CAPES, por um
ano, e recebeu Mengdo Honrosa, do Prémio CAPES de Tese 2019.

2 Professora EBTT do IFMA/Campus Santa Inés. Doutora em Histéria Social pelo PPHIST da
UFPA. E-mail: roberta.carvalho@ifma.edu.br.

3 Doravante Terribilidades Jesuiticas.

Para maiores informagdes ler CARVALHO, R. L. Antijesuitismo na Amazonia portuguesa
(primeira metade do século XVIII). Revista Brasileira de Histéria, v. 39, n. 82, p. 153-17.



150 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

consideramos essa informagdo incompleta, uma vez que existem na cole¢io
documentos que remetem a acontecimentos da segunda metade do século
XVIII, ou seja, ocorridos ap6s a morte de Silva Nunes, que teria falecido de
um mal stbito no ano de 1746 durante seu circere no Limoeiro, onde ficara
preso por 8 anos’.

Logo, é provivel que, apés as Terribilidades serem trazidas a luz, outros
papéis tenham sido anexados para compor melhor as acusagbes que encon-
tramos nela. Segundo Jodo Licio de Azevedo, essa cole¢io documental teria
sido reunida por um escriba de Pombal apés ter ficado esquecida por cerca de
17 anos. Paulo de Carvalho (inimigo da Companhia de Jesus®), que era amigo
de Berredo e que, sem duivida, conheceu Paulo da Silva Nunes, teria se lem-
brado da existéncia do libelo e mandado proceder a busca no sobrecarregado
Arquivo Ultramarino, ainda segundo Azevedo, o préprio Pombal haveria dado
ao documento o nome de Terribilidades Jesuiticas’.

As Terribilidades sio compostas por trés magos documentais numera-
dos como 3, 4 ¢ 5%. O mago n° 3 ¢ uma colegio nomeada Consultas e papeis
originais pertencentes as liberdades, reparticoes barbaras dos indios, que Deus nosso
Senhor criou livres; o mago n° 4 tem o titulo de Consultas e papeis originais do
Conselho Ultramarino concernentes a fundagcdo dos conventos e conservatorios que
os denominados jesuitas tomaram por pretextos para absorverem os fundos da terra
do Estado do Grio-Pard e Maranhdo, e de todo o Estado do Brasil, e o mago n° 5
foi nomeado de Consultas da Mesa da Consciéncia e Ordens muito interessantes
sobre a liberdade de indios do Maranhio e sobre o comércio que ali fazem os regu-
lares denominados da Companbhia de Jesus e sobre a sujeicio que estes devem ter aos
bispos na Igrejas das suas missées. Ap6s analisar a composi¢do dos documentos
que constituem os magos, observamos que existe nele o objetivo de ressaltar a
situagdo econdmica complicada da regido amazonica; a riqueza da Companhia
de Jesus, comprovada por meio de seus bens, terras, indios e receitas em geral;
e o suposto excesso de liberdade tida pelos padres jesuitas na Amazdnia

5 AZEVEDO, Jodo Lucio de. Os jesuitas no Grao-Pard: suas Missoes e a colonizagio. Belém:
Secult, 1999. (Série Lendo o Para, 20), p. 187.

6 MORAES, Alexandre José¢ de Mello. Corographia bistorica, chronographica, genealdgica, nobilidria
e politica do Império do Brasil.'T. 3, Rio de Janeiro: Tipografia Americana, 1858, p. 308.

AZEVEDO. Os Jesuitas no Grao-Pard, p. 187.

8  Na documentagio nio encontramos magos anteriores (1 e 2), nem posteriores (6 em diante).



“As terribilidades jesuiticas”: uma analise documental do discurso antijesuitico...

portuguesa, pois nao se submetiam as autoridades civis ou as religiosas. Para
um melhor entendimento do discurso construido nessa cole¢io, resolvemos
analisar os magos de maneira separada.

Mago 3: Sobre as Liberdades, as Reparticoes e os Resgates

A tematica central discutida exaustivamente em vérios documentos do
magco 3 ¢ a liberdade dos indigenas, assim como as questdes que eram ligadas
a ela como o descimento e a reparti¢do dos indios, o poder temporal dos jesu-
itas sobre os aldeamentos, entre outros. Um dos documentos fundamentais
para compreendermos a func¢do discursiva das Terribilidades ¢ um parecer do
Conselho Ultramarino datado de 1711 sobre o descimento e a repartigio dos
indios, no qual encontramos a opinido dos conselheiros Francisco Mondrego
de Miranda e Antonio Rodrigues da Costa. Esse parecer discute a diferenca
entre sujei¢do e escravizagdo, como também entre sujeicio e liberdade. A
intencionalidade dessa problematizagio nos parece clara: dar legitimidade a
escravizagdo dos indios.

O conselheiro Antdnio Rodrigues da Costa confirmava o direito de
conquista que o rei possuia sobre os indios, afirmando que o soberano nio
somente poderia, mas deveria “mandi-los reger e governar, por que este é o
motivo principal para a conquista, fazendo que se apartem da abominagio de
suas idolatrias e do horror inumano com que se matam e se comem uns aos
outros”. Por isso, segundo ele, nem juristas e nem teélogos poderiam duvidar
da autoridade possuida pelo rei de mandar baixar indios dos sertdes para se
aldearem sobre o comando de um missionario, responsavel por “doutrini-los,
civilizd-los e corrigi-los de suas culpas e erros”. Portanto, o rei, como “um
bom pai de familia[,] deve cuidar de seus filhos e criados”. Na concepg¢io da
época, ao pai caberia a protegdo e tutela dos filhos e da casa. Por isso, colocar
os indios sob a autoridade real ndo consistiria em atentar contra a liberdade de
outrem, mas utilizar de sua autoridade de pai. O documento é empregado para

desabonar a argumentagio dos defensores da liberdade natural dos indios, pois

9  “CONSULTA sobre a mesma matéria da n® 5, resoluta por S. Magestade com Requerimento
dos moradores do Estado do Maranhio feitos por um procurador Paulo da Silva Nunes, 31
de outubro de 1734/ 5 de outubro de 1736”, AHU, céd. 485, vol. 1.”. AHU, céd. 485, vol. 1
(COLECAO das Representagies ..., 1686-1755), fls. 184r-185v.




152 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

diante da teoria romana do pater familias, ou “pai de familia”, ndo teriam como
afirmar ser esse ato uma ofensa a liberdade.

Para Antonio Rodrigues, nenhum homem viveria em sujei¢io total, uma
vez que nem os pais poderiam tirar a vida de seus filhos e nem os senhores a de
seus servos ou vassalos. Da mesma forma, tampouco existiria liberdade plena.
Além disso, todo homem livre e sem condi¢do de se sustentar sujeitar-se-ia
para servir a outros que o sustentasse. Em sua argumentagio alguns elementos
sdo essenciais: todos estdo debaixo de sujei¢io (maior ou menor); o rei deveria
agir como um pai, tendo a obrigacio de corrigir seus filhos e servos; os indios
que trabalham para os moradores ndo deveriam ser declarados escravos, pois
na Europa central havia praticas de trabalho compulsério — mas nio escravo
— parecidas; homens de natureza inferior sempre serviram a outros de origem
social elevada na Europa sem receber nada por isso; e os indios, por sua natural
barbaridade, deveriam viver sob uma tutela perpétua'.

As ideias defendidas sdo baseadas no jusnaturalismo moderno, segundo o
qual todos estdo sujeitos a uma ordem social e politica desde o nascimento, uma
vez que os individuos abandonam, ou deviam abandonar, o estado de natureza
e se organizar em um Estado politicamente constituido e dotado de autorida-
des reconhecidas®. Logo, sujeitar-se a outro homem com maior poder estaria
longe da escraviddo. Era uma necessidade de organizagio social nio possuida
pelos ditos indios de costumes “inumanos e barbaros”, que precisavam ter sua
liberdade natural controlada por homens de maior poder e civilidade.

Ap6s a discussio sobre a liberdade dos indios, o mote dos titulos seguin-
tes — do oitavo ao décimo terceiro — sdo as guerras ofensivas contra os indios
realizadas de forma ilegal, especialmente a de Belchior Mendes de Moraes,

expedida pelo governador Alexandre de Souza Freire (1728-1732), ¢ a forma

10 “CONSULTA sobre a mesma matéria da n° 5...”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das
Representagdes ..., 1686-1755), fls. 184r-185v.

11  Aristételes no livro Politica faz uma discussdo sobre os diferentes governos de um homem sobre
outro homem. Ele defende a escravidio, rebatendo as criticas daqueles que afirmavam nio ser a
escraviddo uma condigdo natural dos homens, mas fruto da pura violéncia, pois todos os homens
seriam livres por natureza. Para Aristételes havia a distingdo entre “escravo por lei e por nature-
za”. Ver TOSI, Giuseppe. Aristételes e a escravidio natural. Boletim do CP4, Campinas, n. 15, p.
71-99, jan./jun. 2003.

12 FASSO, Guido. Jusnaturalismo. BOBBIO, Noberto; MATTEUCCI, Nicola; PASQUINO,
Gianfranco. Diciondrio de Politica. (Trad. Carmen C. Varriale et al), 12 ed., Brasilia: Editora
Universidade de Brasilia, 1998, p. 665-670, p. 658.



“As terribilidades jesuiticas”: uma anélise documental do discurso antijesuitico... 153

como deveriam ser feitas, conforme a lei de 09 de abril de 1665: somente se
autorizada pelo rei e posta em votagdo pela Junta das Missdes, na qual seus
deputados votariam de forma livre e secreta. Os documentos demonstram a
insatisfagdo da Coroa com os governadores Alexandre de Souza Freire e José
da Serra por descumprirem as leis régias e questionarem a competéncia exclu-
siva dos deputados da Junta das Miss6es em aprovar ou nio guerras ofensivas
contra os indios™.

Notamos que essa documentagio intercala posicoes de érgios diferentes
em funcio e localiza¢io espacial para compor uma narrativa com o objetivo
de salientar uma provével falta de conhecimento da realidade local por parte
das instancias metropolitanas, em especial da Junta das Missées. Apés a apre-
sentagdo do conjunto de documentos, produzidos pelo Conselho Ultramarino
e por funciondrios enviados pelo reino para tirar devassas e residéncias, que
pensavam as coisas do Maranhio e Grao-Pard a partir de Lisboa e ressaltavam
o papel exclusivo da Junta das Missoes na questio da liberdade dos indios e
das guerras ofensivas, sio destacados os escritos redigidos pelas Camaras de
Belém, Sao Luis, Cametd, Vigia e outras cidades.

Neles solicitava-se, de forma uninime, que fosse retirada da Junta das
Missoes a decisdo sobre a liberdade dos indios, pois para os érgaos locais os
deputados da Junta ndo eram idoneos e nem doutores no assunto. Por isso,
tomavam decisées de forma sempre parcial, a favor das ordens religiosas e con-

tra os moradores'. Nas mesmas cartas existem peti¢des sobre diversos temas

13 “COPIA da consulta sobre a injusta guerra, que aos indios [cavianas] a qual nio baixa resoluta:
O lembrete da Consulta que fez no ano de 1731, sobre as providencias, que se podiam aplicar
para se aumentar o rendimento do Estado do Maranhio, 26 de margo de 1733”; “CARTA para
José da Serra, sobre a forma com que se deve votar para se fazer guerra ofensiva aos indios, 13
de abril de 17347 “COPIA da Consulta que nio baixou resoluta em qual foram as de n° 6, ¢ 8.
Com todos os seus documentos sobre as diligencias que a respeito dos particulares conteidos
faz no Maranhio Francisco Duarte dos Santos, 15 de abril de 17367 “COPIA da Consulta
que ndo baixou resoluta, em que foram as consultas acima das N° 5, ¢ 7 nos seus [ileg.] com
todos os papeis nelas referidos sobre as diligencias feitas naquele particular pelo Desembargador
Francisco Duarte dos Santos, 15 de outubro, dito”; “ORDEM para se conhecer sumariamente
das coisas da liberdade dos indios, 31 de margo de 1739”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das
Representagies ..., 1686-1755), fls. 133v; 205v; 207r-208v; 2091- 208yv.

14 “CARTA da Cimara do Pard, informada pelo governador do Estado do Maranhio, em que
pede, que as coisas da liberdade dos indios, julgadas pelos ouvidores, viessem apeladas para a
Relagio, 16 de dezembro de 1745”; “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Maranhio em
uma relagio de despesa de dois anos, 25 de agosto de 1747”; “CARTA da Camara do Para,
informada pelo Governador do Maranhdo sobre os indios, que proclamam a liberdade serem
obrigados a assistirem em casa de seus senhores, 14 de setembro de 1747”; “CARTA da Camara



154

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

como a solicitagdo de concessoes para se fazerem tropas de resgate por conta

de uma epidemia de bexigas e sarampo; petigdes contra a liberdade dos Tapuia

e peticdes contra a introdugio de escravizados de origem africana na regido,

visto que os moradores nio tinham como arcar com a despesa de sua compra®.

15

do Pard, que pede se permitam as Tropas de Resgate em qual se mandou apurar a resolugio da
Consulta N°3 por despacho da consulta de 23 de maio [do dito ano], em que véo juntas trés
cartas do Governador e Capitio-general daquele Estado, de 8 de marco do dito ano, que leva a
margem a ordem que mandou por em liberdade os indios, que desceu Antonio dos Santos Alr]
ruda, de 6 de maio do mesmo ano; o de 5 de agosto de 1750 sobre a mesma matéria que acom-
panhou as contas sobreditas, 30 de maio de 1749”; “CARTA do Governador e capitdo-general
do Estado do Pard com dois magos de despesa da Fazenda Real daquela capitania, feita com
militares e filhos da folha, 18 de setembro de 1750”; “CARTA do Provedor da Fazenda Real
do Pard com Relagio de Receitas e despesas daquela Provedoria, 15 de novembro de 17517
“CARTA da Camara da Ilha de Camet4, sobre o mesmo escrito no Doc. 18, 26 de dezembro
de 17517; “CARTA da Camara da cidade do Maranhio, sobre o mesmo espirito da de N°18,
20 de novembro de 1752”; “CONSULTA e lembrete sobre a representacio da Camata da Vila
de Vigia em que pedem se nio considerem livres os Tapuias, e se conceda que sejam de Tropa
de Resgate, 19 de maio de 1753”; “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Pardi em um
resumo dos rendimentos e despesas da mesma provedoria, 22 de novembro 1753” ¢ “CARTA
do Governador do Maranhio com uma relagio de receitas e despesa da Provedoria da Fazenda
daquela Capitania, 12 de janeiro de 1754”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representages
.ry 1686-1755), fls. 216r-239v; 240r-243r; 245r-252v; 260r-289r; 285r-2951; 291r-292v; 3051~
-309r; 310r-313r; 318r-322r; 325r-328r; 330r-338r.

“CARTA da Céimara do Pari, informada pelo governador do Estado do Maranhio, em que
pede, que as coisas da liberdade dos indios, julgadas pelos ouvidores, viessem apeladas para a
Relagio, 16 de dezembro de 1745”; “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Maranhido em
uma relagio de despesa de dois anos, 25 de agosto de 1747”7 “CARTA da Camara do Pari,
informada pelo Governador do Maranhio sobre os indios, que proclamam a liberdade serem
obrigados a assistirem em casa de seus senhores, 14 de setembro de 1747”; “CARTA da Camara
do Pard, que pede se permitam as Tropas de Resgate em qual se mandou apurar a resolugio
da Consulta N°3 por despacho da consulta de 23 de maio do dito ano, em que vio juntas trés
cartas do Governador e Capitdo-general daquele Estado, de 8 de marco do dito ano, que leva
4 margem a ordem que mandou por em liberdade os indios, que desceu Antonio dos Santos
Ar[r]uda, de 6 de maio do mesmo ano; o de 5 de agosto de 1750 sobre a mesma matéria que
acompanhou as contas sobreditas, 30 de maio de 1749”; “CARTA do Governador e capitio-
-general do Estado do Pard com dois magos de despesa da Fazenda Real daquela capitania, feita
com militares e filhos da folha, 18 de setembro de 1750”; “Carta do Provedor da Fazenda Real
do Pard com Relagio de Receitas e despesas daquela Provedoria, 15 de novembro de 17517
“CARTA da Camara da Ilha de Camet4, sobre o0 mesmo escrito no Doc. 18, 26 de dezembro
de 17517; “CARTA da Céamara da cidade do Maranhio, sobre o mesmo espirito da de N°18,
20 de novembro de 1752”; “CONSULTA e lembrete sobre a representagio da Camata da Vila
de Vigia em que pedem se nio considerem livres os Tapuias, e se conceda que sejam de Tropa
de Resgate, 19 de maio de 1753”; “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Pardi em um
resumo dos rendimentos e despesas da mesma provedoria, 22 de novembro 1753” ¢ “CARTA
do Governador do Maranhio com uma relagio de receitas e despesa da Provedoria da Fazenda
daquela Capitania, 12 de janeiro de 1754”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representages
..., 1686-1755), fls. 216r-239v; 245r-252v; 260r-280r; 285r-286r; 305r-307r; 310r-313r; 319r-
-324v; 325r; e 330r-339r.



“As terribilidades jesuiticas”: uma anélise documental do discurso antijesuitico... 155

Além disso, nesse mago, destacou-se a preocupagio com a situagdo de
ruina do Maranhdo e Grio-Pari, tanto econdmica quanto securitirio, pois
havia para a defesa do territério um contingente de apenas 380 homens entre
oficiais e soldados e as despesas puiblicas ndo eram cobertas pelas arrecadagdes
da fazenda real. Essa situagio foi ressaltada em uma carta escrita pelo provedor
da Fazenda Real do Pard, Matias da Costa Sousa,em 1751. Nela, o funciondrio
régio informava ser a renda, auferida na capitania do Par4, insuficiente para
cobrir as despesas do Almoxarifado, pois ndo supria nem a terga parte delas.
De acordo com o documento, sé os dizimos eram fontes de receitas da regido,
ainda perigando extinguir-se devido a uma epidemia de sarampo e bexigas
que acentuou a falta de indios para cultivar as terras e coletar as drogas do ser-
tdo. Por esse motivo, os moradores ndo possuiriam cabedais nem mesmo para
entrarem no sertdo e nem descerem indios'.

Dai em diante, o provedor Matias da Costa Sousa solicitava ao rei a revi-
sdo das leis de liberdade dos indios, pois eles eram “os operarios, com que essa

terra se cultivam nas fazendas'””

.Segundo ele, as epidemias dizimaram mais de
quarenta mil indios no ano de 1750, deixando as fazendas dos colonos prati-
camente desassistidas de operdrios. Além disso, a proibi¢io dirigida aos mora-
dores de descerem indios do sertdo os impediria de se refazerem, agravando
ainda mais a situagdo econdmica da colénia. Para justificar seus argumentos,
apresentou uma lista de receitas e despesas da Fazenda Real, na qual deixava
claro o descompasso das finangas atribuido por ele 4 falta de indios para o tra-
balho nas lavouras e na coleta das drogas do sertdo, circunstincia responsével
por levar a regido 4 miséria e a Coroa ao prejuizo®.

Como mencionamos, existem virias cartas das Camaras do Maranhio e
Pard, datadas dos anos de 1750, 1751,1752 ¢ 1753, com o pedido de ndo con-
siderarem os Tapuia livres e com a afirmagio de que os moradores nio acha-

vam conveniente o envio de escravizados de origem africana para o Maranhio

16 “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Pard com Relagio de Receitas e despesas daquela
Provedoria, 15 de novembro de 1751”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagaes ...,
1686-1755), 11. 292.

17 “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Pard com Relagio de Receitas e despesas daquela
Provedoria, 15 de novembro de 1751”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagées ...,
1686-1755), 1. 292.

18 “CARTA do Provedor da Fazenda Real do Pard com Relagio de Receitas e despesas daquela
Provedoria, 15 de novembro de 1751”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagdes ...,
1686-1755), 1. 292v.



156

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

por nio saberem como seria realizado o pagamento pelas “pecas”, desse modo,
seria importante a “concorréncia dos indios que é precisa em respeito as cir-
cunstncias; porque o trifico e o modo de viver sem eles nio se pode efetuar,
em razdo de remar as canoas, pescar, cagar'””. Além disso, reafirmavam terem
as epidemias ocorridas em meados e no final dos anos 1740, causado grandes
prejuizos aos moradores impossibilitando-os de auferirem escravizados de ori-
gem africana, pois ndo possuiam cabedais para tal*.

Ao observarmos de um lado os pareceres dados pelo Conselho Ultramarino
e pelos funciondrios enviados pela Coroa a regido e de outro as cartas e peti-
¢oes das Camaras e dos 6rgdos locais, percebemos uma profunda contradigio,
pois as leis e ordens reais nio condiziam com as demandas regionais. De nada
adiantaria a Coroa ordenar a introdugio de escravizados de origem africana se
o povo afirmava, conforme as Camaras, nao possuir condi¢oes de adquiri-los.
Dessa forma, os 6rgios citadinos solicitavam a revisdo da legislagdo a partir
da situagdo da populagio e afirmavam nio ter como respeitar os capitulos do
Regimento das Missoes e demais alvards se ndo ocorresse a divisdo da admi-
nistra¢do dos indios em uma espiritual, exercida pelos religiosos, e uma tem-
poral, nas maos das autoridades.

O imperativo para eles ndo era a introdugio de escravizados de origem
africana na regido, mas uma revisio da regulamentagio do trabalho indigena,
uma vez que, em sua percep¢io, escravizados de origem africana nio sabiam o
modo de proceder naquelas terras enquanto os indios eram peritos em todos os
afazeres essenciais. Assim, os colonos e autoridades locais solicitavam a reaber-
tura das portas dos sertdes para a realizagdo dos descimentos de indios dando
repetidas desculpas ou motivos para nio aceitarem a entrada de escravizados
de origem africana na regido, a saber, a falta de dinheiro para adquiri-los, a
impericia destes para o trabalho na Amazonia e a limita¢io de serem destina-
dos somente as fazendas por conta da possibilidade de fugas.

Os oficiais da Camara da Vila de Nossa Senhora de Nazareth e da Vila de

Vigia no Grio-Para escreveram uma representagio ao rei, na qual expunham

19 “CARTA da Cimara da cidade do Maranhio, sobre o mesmo espirito da de N°18, 20 de no-
vembro de 1752”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagdes ..., 1686-1755), fls.
310r-313r.

20 “CARTA da Camara da cidade do Maranhio, sobre o mesmo espirito da de N°18 AHU, cod.
485, vol. 1 (COLECAO das Representagdes ..., 1686-1755), fls. 312r-312v.



“As terribilidades jesuiticas”: uma anélise documental do discurso antijesuitico...

toda uma discussio sobre a legalidade de um homem escravizar outro homem,
tudo para justificar a escravizagio dos Tapuias, ou indios do sertdo, pelas mes-
mas razdes da escravizagio dos africanos. Por fim, reafirmavam e justificavam
a impossibilidade de se cumprir leis proibindo a escravidio dos indios, como a
de 1° de abril de1680 que declarava a liberdade irrestrita dos indios, “pela razio
de ndo poder ter esta lei proibitiva dos escravos a devida observéincia nestas
partes, sem a total ruina, deplordvel atrasamento [sic], e conhecida decadéncia
do estado”. Além disso, os oficiais afirmavam “que se os pretos podem ser e sio
escravos, também os Tapuias podem ser e sdo escravos; se estes nio podem ser,
também nem aqueles®”.

Essa mescla de documentos, datados do final do século XVII até mea-
dos do XVIII, montou um cendrio intenso, no qual encontramos contradi-
¢oes entre a politica do reino e as necessidades dos colonos. Entre as politicas
mais criticadas pelos 6rgaos locais estdo as relacionadas ao uso da mio de obra
indigena e ao poder temporal dos missiondrios, especialmente a Companhia
de Jesus na administra¢do dos aldeamentos. Esse mote perpassa praticamente
toda a documentagio de forma clara e nos nio ditos, como comércio realizado
pelos jesuitas, monopdlio sobre a mao de obra indigena, culpa pelo fechamento
das portas do sertdo, ndo pagamento de dizimos, entre outros. Para reforgar
essa construcdo discursiva, o maco 4 das Zerribilidades trata das propriedades
possuidas pela Ordem inaciana. Segundo os documentos, a agéo dos religiosos
junto aos indios e moradores s6 causaria a ndo observéncia das leis e ordens
régias e a ruina do Estado, enquanto os conventos e os bens jesuiticos eram

vistos como pretexto para dominar as terras do Maranhio e Grio-Para.

Maco 4: Sobre os colégios, “conventos e conservatorios” dos jesuitas

Os documentos do mago n° 4 consistem, em sua maioria, em pedidos
realizados entre as décadas de 1740 e 1750 pelos padres da Companhia de
Jesus com o objetivo de erigir conventos, conservatérios e semindrios em todo

o Brasil e no Maranhio e Grao-Pard. Grande parte deles sdo cartas escritas

21  “CONSULTA e lembrete sobre a representagio da Camara da Vila de Vigia em que pedem se
nio considerem livres os Tapuias, e se conceda que sejam de Tropa de Resgate, 19 de Maio de
1753.” AHU, ¢6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representages ..., 1686-1755), fl. 320r.




158 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

pelo missiondrio Gabriel Malagrida®?, nas quais solicitava autorizagdo para
abrir semindrios com a finalidade de educar jovens brancos da colonia e reco-
lhimentos para mulheres pobres. O missiondrio parecia ter como sua missao
pessoal erigir o maximo de conventos e semindrios jesuitas no Brasil e no
Maranhio e Grao-Para.

No entanto, nem sempre as obras de Malagrida eram bem recebidas. Por
exemplo, o padre teve atritos com o bispo do Pard quando almejou fundar
em Belém um abrigo para mogas. O bispo afirmava nio haver sustentos para
alimentar as mulheres e jovens e nem quem as pudesse dirigir, pois os jesuitas
nio podiam administrar mulheres. Por isso aquela responsabilidade acabaria
recaindo sobre ele (o bispo)*. Além da questio da administragio dos abrigos
femininos, outro ponto causador de conflitos no Pard era a falta de cabedais
para a realizagio de seus empreendimentos. Mesmo assim, o padre seguia bus-
cando solugdes para cada uma das dificuldades apresentadas. Em um pedido
de autorizagio para a ere¢do de um semindrio ou uma casa de recolhimento,
Gabriel Malagrida assinalou a aquisi¢do de meios para iniciar a construgio. De
fato, no pedido, informava ter recebido como esmola de um morador chamado
Antoénio da Costa Fonseca a doagio de suas casas. O padre afirmava que nelas
poderia ser fundado um semindrio para estudantes ou um recolhimento para
mulheres, para esse fim j havia celebrado uma escritura publica.

Porém, essa “solu¢do” causou problemas ainda maiores com as autoridades
locais: primeiro por se tratar de mais um bem adquirido pela Ordem na regido
e segundo porque as referidas casas ha muito eram almejadas para a construgio

de um prédio publico. Por essas questées rapidamente as autoridades locais

22 Gabriel Malagrida nasceu em 18 de setembro de 1689 em Menaggio, Itilia. Em 1711, entio
com 22 anos, entrou para a Companhia de Jesus, em Génova. Foi para a Missdo do Maranhio
em 1722. O padre foi executado pela inquisicio a mando de Pombal, o que gerou muita polé-
mica & época. LEITE, Serafim. Historia da Companhia de Jesus no Brasil, vol. 8. Rio de Janeiro/
Lisboa: Livraria Portugalia/Instituto Nacional do Livro, 1938, p. 340.

23 TAVARES, Célia Cristina. Entre a Cruz ¢ a Espada: jesuitas e a América portuguesa. 1995.
Dissertagio (Mestrado em Histéria Social) — Universidade Federal Fluminense, Programa de
Pés-Graduagio em Histéria Social, Niteréi, 1995, p. 129.

24 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para do estabelecimento que lhe
parece tem o seminario daquella cidade. O lembrete da consulta de 20 de marco de 1750 sobre
a conta que deu o mesmo Bispo para se fundar o mesmo Seminario. O decreto de 20 de agosto
de 1752; por que Sua Magestade fez merce ao Seminario da Bahia de se lhe pagar 300 $ 000
annuais contados de 2 de marco de 1751. Julho de 1755”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das
Representagaes ..., 1686-1755), fl. 385r-385v.



“As terribilidades jesuiticas”: uma anélise documental do discurso antijesuitico... 159

interpuseram embargos a obra. Segundo eles, as moradias estavam hipoteca-
das aos credores de Antonio da Costa, colocando sob suspeita a validade da
doagdo. Outrossim, afirmavam terem as mesmas casas sido compradas pela
Fazenda Real “por ordem de vinte e [oito] de maio de mil setecentos e trinta e
cinco, em tempo do governador José da Serra, com o fim de mandar fazer neles
quartos para soldados pagos, o que até agora nio teve efeito®”. No entanto,
mesmo diante desses embargos, o padre insistia em continuar com seu projeto
e solicitava licengas e indios para a reforma dos prédios, o que nio ocorreu por
causa da justificativa de haver a necessidade de primeiro conseguir uma ordem
positiva do rei para executar aquele empreendimento. O que lhe foi concedido
mais tarde, em 1748%.

O padre poderia até ter seus pedidos aceitos pelo monarca, porém os
6rgios locais negavam-se a dar autorizagio para a referida obra sob as mais
diversas alegacdes. Por exemplo, no ano seguinte, a Camara colocou o pedido
de Malagrida novamente em analise sob a justificativa de que a construgio de
cercas de pedras ou taipas no semindrio deveria ser autorizada pelo rei*’; em
outro documento escrito em 1749 pelo secretdrio de Estado, Joio Antonio
Pinto da Silva, questionava-se o fato de haver falhas na autorizagio apresen-
tada pelo missiondrio, visto que concedia a Companhia de Jesus a propriedade
e diregdo do semindrio. Ou seja, contestava-se a veracidade daquela ordem que
deu aos padres a posse de um imével e de toda a produgio proveniente dele®.
Além desses embargos, os agentes da governanca local asseguravam nio haver
cabedais para a realizagdo da obra e, ante a afirmagdo dos padres de que a faria
com recursos préprios, buscavam desfazer todas as modificagées e reformas
realizadas na casa, como o fato de os inacianos terem aberto janelas no pré-
dio®. A justificativa para essa agdo era a de que os missiondrios ndo teriam
apresentado portaria para as modificagdes e o prédio teria sido, pretensamente,

25 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, céd. 485, vol. 1
(COLECAO das Representagées), fl. 386r.

26 “LEMBRI::TE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, c6d. 485, vol. 1
(COLECAO das Representagges), fl. 386r.

27 “LEMBR]?TE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, c6d. 485, vol. 1
(COLECAO das Representagdes), fl. 388r-388v.

28 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, c6d. 485, vol. 1
(COLECAO das Representagaes), fl. 390r.

29 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, c6d. 485, vol. 1
(COLECAO das Representagaes), fl. 397r.



160 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

comprado para se fazer quartéis de soldados e todas as coisas relacionadas a
“p6lvora, balas, artilharias, fortificagées e tudo o que toca o militar” deveriam
ser administradas e autorizadas pelo governador™.

Diante das negativas e embaragos para realizar seus projetos no Pari, o
jesuita partiu para a Corte, onde ficou de 1749 a 1751 em busca de protegio
para os conventos que havia erigido e para os que desejava ainda construir. Mas
encontrou um cendrio bem diferente do esperado, pois pelos frequentes mila-
gres supostamente operados por ele, foi rapidamente recebido por D. Jodo V
que, doente de paralisia, o tomou como seu guia espiritual. Esse cargo permitiu
receber amplos recursos para realizar suas obras por meio do decreto de 23 de
julho de 1750, assinado uma semana antes da morte do soberano. Com esse
reconhecimento, Malagrida retornou ao Maranhdo e Grio-Pard em 1751 no
mesmo navio que o novo governador e capitdo-general, Francisco Xavier de
Mendonga Furtado, estando este a servi¢o do novo rei D. José I*.

Em 1752, o padre conseguiu as ordens para continuar com suas obras e
para receber o pagamento de trezentos mil réis de congrua para a sustentagio
dos religiosos e seminaristas, que deveriam ser retiradas das Provedorias de
cada Estado de acordo com o alvari de 2 de margo de 1751. Porém, o Senado e
a populagdo de Belém afirmavam ndo haver condi¢des de arcar com aquela des-
pesa, principalmente em virtude das epidemias de bexigas e sarampo ocorridas
em 1750, E importante destacarmos que os contratadores eram responsveis
por todas as rendas reais, pelos dizimos e pelos subsidios e que dos contratos
vinham parte das rendas da Conquista®. Dessa forma, caso eles estivessem em
“queda” ndo haveria rendas para financiar qualquer tipo de obra, muito menos
de ordens que se recusavam a pagar o dizimo, como a Companhia de Jesus.
Tal fato talvez tenha sido levado em consideragio para a recusa dos agentes
coloniais em financiar as obras de Malagrida. Acreditamos que ao destacar o

impedimento dos contratos, as fontes parecem referir-se a um déficit causado

30 “LEMBRI::TE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, céd. 485, vol. 1
(COLECAO das Representagdes), f1. 397r.

31 TAVARES. Entre a Cruz e a Espada, p. 130.

32 “LEMBR}?TE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, c6d. 485, vol. 1
(COLECAO das Representagaes), fl. 403r.

33 ELLIS, Myriam. Comerciantes e contratadores do passado colonial: uma hipétese de trabalho.
Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, Sdo Paulo (USP), n. 24, p. 97-122. Disponivel em:
http://www.revistas.usp.br/rieb/article/view/69710. Acesso em: 18 jun. 2018, p. 121.



“As terribilidades jesuiticas”: uma anélise documental do discurso antijesuitico... 161

pela mortandade dos indios, tanto na exploragio de matérias-primas ou na
prética do comércio de mercadorias quanto na arrecadagio dos impostos. Dai a
recusa da Provedoria Real em pagar as congruas para os seminarios, conforme
aleide 1751.

Os documentos do mago n° 4 ressaltam que, além dos problemas com
as Cémaras, com o bispo, especialmente o de Sdo Luis**, e com a populagio,
o padre Malagrida teve muitos atritos com o governador Francisco Xavier de
Mendonga Furtado. Claramente, o governador pds em pratica as determina-
¢oes dadas a ele nos artigos 24, 25 e 26 das Instrugies Piblicas e Secretas — que
tratam diretamente de Malagrida, seus conventos e semindrios — para adiar a
maior parte dos projetos do jesuita®. O artigo 26 orientava o governador, se
fosse necessdrio, a ndo observar o decreto de 23 de julho de 1750 no tocante
a eregdo de conventos, usando como desculpa a falta de meios para a subsis-
téncia dos recolhimentos. Argumento esse, como vimos, muito utilizado pelas
Camaras da coldnia e pelos moradores. Desse modo, muitos pareceres favora-
veis dados aos pedidos de Malagrida apresentaram ressalvas relacionadas a falta
de condigoes para a ere¢do dos semindrios ou casa de recolhimentos e a falta de
recursos para o pagamento das congruas dos novigos e religiosos. Afirmava-se,
como ordenava as Instrugées, nao haver cabedais para essas despesas.

Em 1752, o governador e capitdo-general do Maranhdo e Grao-Pard
fez clara oposicio a eregdo de um semindrio na Vila de Cametd, no bispado
do Pard. Essa contenda é assunto do sétimo titulo do maco. Ela teve inicio
com uma peti¢do do padre Gabriel Malagrida, na qual representava contra
o governador que — mesmo diante da ordem expedida pela Coroa em 02 de
mar¢o de 1751 autorizando que a Companhia de Jesus construisse semindrios
na Paraiba, em Sio Luis do Maranhio, em Belém do Pari e Cametd e um
recolhimento em Iguara com os estatutos das Ursulinas — embargou a obra do
missiondrio impondo duas condi¢des, sem as quais ndo consentiria a dita fun-
dagdo: a primeira afirmava ser necessirio que o suplicante recorresse logo ao

rei pela licenga, pois a doagdo feita por Nicolao Ribeiro e sua mulher poderia

34 O Bispo de Sio Luis, D. Francisco de S. Tiago, afirmava que s6 a ele competia fundar semind-
rios, segundo o Concilio de Trento. Ver TAVARES. Entre a Cruz e a Espada, p. 131.

35 “INSTRUCOES para Francisco Xavier de Mendonca Furtado, 31 de maio de 1751”.
MENDONCA, Marcos Carneiro de. A4 Amazénia na Era Pombalina: correspondéncia inédita do
Gowernador e Capitio-General do Estado de Grio-Pard e Maranhio, Francisco Xavier de Mendonga
Furtado, 1751-1759. Tom. 1, 2. ed. Brasilia: Senado Federal, 2005. 1, p. 75-77.



162

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

render até mil réis por ano, por se tratar de bens de raiz**. E a segunda era
que a Companhia de Jesus deveria sustentar, por meio da dita doagio, cinco
seminaristas. Porém, se a dita doagio viesse a render mais de cem mil réis, seria
obrigada a religido a sustentar mais seminaristas a proporg¢do de vinte mil réis*’.
O governador exigia mais do que os missiondrios consideravam justo
para dar inicio 4 obra na Vila de Cametd. Como a doagio consistia em bens
de raiz seria bastante lucrativa @ Ordem e justamente por causa disso, con-
forme o governador, os jesuitas deveriam pedir nova licenca ao rei e susten-
tar os seminaristas com os lucros advindos dessa doagdo. Francisco Xavier de
Mendonga Furtado, assim como seu irmdo, mostra-se extremamente contrério
a autonomia econdmica dos jesuitas e considerava seus estabelecimentos como
fazendas produtivas e escolas ilegais. Segundo Gabriel Malagrida, o governa-
dor nio deveria fazer essas exigéncias por nio poder obrigar a Companhia de
Jesus a assumir tal 6nus. No maximo, afirma o padre, os jesuitas poderiam se
comprometer a erguer o semindrio com recursos proprios e a oferecer mestres
e religiosos para educarem os seminaristas, tendo em conta que nio poderiam
atender aos estudantes de graga, muito menos sustenti-los, pois ndo possuiam
cabedais suficientes nem mesmo para o sustento de seus préprios missiondrios.
O jesuita afirmava que nos semindrios da Europa nunca possuiram nenhuma
outra obrigacio, além da boa educagio dos jovens. Desse modo, escreveu supli-
cando ao soberano que obrigasse o governador a permitir a dita obra de acordo
com o decreto real, sem exigir mais coisas do que estava determinado nele®®.
A doagio feita pelo morador era uma fazenda com mais de sessenta
escravos, conforme escreveu o préprio Malagrida na peti¢do direcionada ao
bispo D. Fr. Miguel de Bulhées, e por isso foi considerada suficiente para gerar

os recursos para a sustentagio dos padres que nela iriam assistir. Mediante esse

36 De acordo com o Rafael Bluteau, bens de raiz eram “herdades, casas, quintas, olivais, vinhas, ter-
ras de pdo, e chamiose [sic] assim porque esto arraigados”. BLUTEAU. Vocabulirio portuguez
e latino, v. 7, p. 97. Ji segundo o Cédigo Civil atual, bens de raiz sdo bens iméveis, ou seja, as
coisas que nio podem ser removidas de um lugar para outro sem causar destrui¢io, como uma
casa. Afirma o Art. 79, CC: “Sao bens iméveis o solo e tudo quanto se lhe incorporar natural ou
artificialmente.”

37 “CONSULTA sobre a reprezentagio do vice provincial da Companhia do Maranhio em que
expdem a duvida que o governador pos a licenga para a fundagio do Seminario da Villa do
Cameta, marco de 1755”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representages), fl. 410r.

38 “CONSULTA sobre a reprezentagio do vice provincial da Companhia do Maranhio ...”. AHU,
c6d. 485, vol. 1 (COLECAOQ das Representagies), fl. 410r.



“As terribilidades jesuiticas”: uma anélise documental do discurso antijesuitico... 163

patriménio, o bispo dava parecer favoravel para a ere¢do do semindrio. Porém,
também deixava claro que os jesuitas deveriam sustentar os seminaristas, visto
“ser suficiente o patriménio que oferecia Nicolao Ribeiro e sua mulher, nio
s6 para a congrua de sustentacdo do reitor e mais padres que neles hio de

9”

assistir, mas também para os seminaristas®”. Destacamos que D. Fr. Miguel de
Bulh&es era um arduo defensor dos interesses dos colonos, e qualquer obra ou
agdo que viesse a prejudicar os colonos nio seria bem-vinda®.

O procurador da Coroa, Luiz Francisco Barreto, por sua vez, afirmava
ser expressamente necessario ao rei passar licenga para a ere¢do do semindrio
por serem os bens da doagdo de raiz e profanos, e, a rigor, nio deveriam nem
mesmo passar aos regulares”’. No entanto, a despeito do parecer dado pelo
procurador e das posi¢ées do bispo e do governador, surpreendentemente o
rei deu a questdo por encerrada concedendo a licenga para a construgio do
semindrio. Diante da stplica de Gabriel Malagrida, o rei deu dispensa da lei
atribuindo a Companhia de Jesus trés anos para ficar recebendo como esmola
os rendimentos da fazenda doada, porém sem poder reputar ou adjudicar bens
eclesidsticos ao semindrio recebedor desta dispensa*’. Além disso, advertiu ao
governador afirmando ter sido imprudente o empecilho que ele colocou para
a realizagdo daquela obra. Igualmente reafirmou o pagamento das céngruas
por meio dos rendimentos dos dizimos das Provedorias em que os semind-
rios estivessem situados, entregues pelos provedores aos respectivos reitores
ou superiores da Companhia responséveis por aplicarem-nos na sustentagio
dos semindrios. Porém, por conta de serem os missiondrios sustentados pelos
dizimos, o rei decidiu que a Companhia de Jesus s6 poderia ter um semindrio
na capital de cada uma das dioceses da colonia®.

O governador respondeu & provisio em 1754, quando Malagrida ja
estava de volta ao reino, esclarecendo nio ter imposto condi¢do alguma para

39 “CONSULTA sobre a reprezentagio do vice provincial da Companhia do Maranhio ...”. AHU,
¢6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representages), fl. 211r.

40  Sobre a relagio entre o bispo e os colonos, ver AZEVEDQO, Os Jesuitas no Grio-Pard, 1999.

41 “CONSULTA sobre a reprezentagio do vice provincial da Companhia do Maranhao ...”. AHU,
c6d. 485, vol. 1 (COLECAOQ das Representagges), fl. 411v.

42 “CONSULTA sobre a reprezentagio do vice provincial da Companhia do Maranhio ...”. AHU,
c6d. 485, vol. 1 (COLECAOQ das Representagbes), fl. 413r-413v.

43 “CONSULTA sobre a reprezentagio do vice provincial da Companhia do Maranhio 4AHU, c6d.
485, vol. 1 (COLECAO das Representagdes), fl. 413r-413v.



164  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

a construc¢do do semindrio. Apenas teria tomado cuidado para que o mesmo
fosse realizado conforme a lei “para os bens seculares se poderem adjudicar ao
semindrio, a qual entende era a favor do mesmo semindrio por nio ficarem

4 Afirmou ainda

possuindo os bens de raiz contra as reais leis de V. Majestade
terem sido as condigbes expostas na representagio e, portanto, impostas pelo
préprio padre Malagrida, conforme documento anexado. Jd o procurador régio
Luiz Francisco Barreto respondeu que se o rei havia permitido a ere¢io do
semindrio, estava implicita a permissdo dada aos missiondrios de possuirem os
bens e que o padre estaria certo, pois nio lhe seria licito obrigar a Companhia
de Jesus a sujeitar-se a um encargo que poderia vir a prejudicar o seu patrimé-
nio®. O missiondrio interpretava a oposi¢io do governador as suas obras como
incompeténcia e incapacidade administrativa. Ao criticar o representante da
Coroa de maneira tio contumaz, o padre italiano s6 acirrou a inimizade entre
os dois.

Gabriel Malagrida retornou a Portugal em 1754 para ocupar o cargo de
confessor da rainha Maria Ana D’Austria, mae de D. José I. O padre acabou
cometendo um grave erro, pois se aliou aos opositores de Pombal. Quando a
saide da rainha piorou, o jesuita foi proibido de vé-la até seu falecimento em
14 de agosto de 1754. H4 evidéncias de que a morte da rainha-mae foi o ponto
de partida para o acirramento da perseguicio pombalina aos jesuitas. Porém,
ja pelas Instrugdes piiblicas e secretas e pela politica de oposi¢do aos jesuitas rea-
lizada por Francisco Xavier de Mendong¢a Furtado na Amazonia colonial,
fica evidente que Pombal nutria forte oposi¢do aos jesuitas desde o inicio da
década de 1750. O certo é que com a morte da consorte de D. Jodo V declinou
também o apoio da Casa Real 4 Companhia de Jesus. A relagio entre Pombal
e Malagrida tencionou de vez em fins de 1755 com o terremoto de Lisboa.

Sabemos que a contenda com Pombal levard a brutal e controversa exe-
cugdo do padre, ji senil, em praga publica, mas esse nido ¢ o tema de nosso
capitulo. O que nos importa aqui ¢ destacar o peso que as contendas apre-
sentadas nos documentos possuiam no antijesuitismo amazonico, que aca-
bard por influenciar a campanha antijesuitica de Pombal. O desgaste entre

44 “CONSULTA sobre a reprezentagio do vice provincial da Companhia do Maranhio ...”. AHU,
c6d. 485, vol. 1 (COLECAOQ das Representagies), fl. 414r e 415r-415v.

45 “CONSULTA sobre a reprezentagio do vice provincial da Companhia do Maranhio ...”. AHU,
c6d. 485, vol. 1 (COLECAOQ das Representagies), fl. 414r e 415r-415v.



“As terribilidades jesuiticas”: uma anélise documental do discurso antijesuitico... 165

o missiondrio e Francisco Xavier de Mendonga Furtado, irmio de Pombal,
era 6bvio. E sua obstinagdo em construir semindrios e abrigos para mogas foi
interpretada como uma forma de ampliar as posses da Companhia de Jesus na
América portuguesa e prejudicar a populagdo e o préprio corpo administrativo
portugués, uma vez que Malagrida considerava o governador incompetente e
despreparado para exercer o cargo. Outro ponto importante é que Francisco
Xavier de Mendonga Furtado administrou o espélio da Companhia de Jesus
ao criar 28 vilas organizadas a partir das missdes e fazendas jesuiticas, apenas
substituindo o cruzeiro missiondrio pelo pelourinho portugués*. Lembremos
que os bens da Companhia de Jesus sempre foram frutos de discérdia e, ao que
tudo indica, faziam parte dos planos de reorganizagio politica e econoémica da
regido amazdnica desde a primeira metade do século XVIII, com as demandas
de Paulo da Silva Nunes.

Enfim, tais documentos, colocados juntos, proporcionam a construgio
de uma narrativa destacando duas vertentes opostas em relagio 4 Amazdnia
portuguesa. A primeira, explorada principalmente no mago n° 3, nos remete a
necessidade dos moradores de retornar ao sertio com tropas de resgate para a
recuperagio da economia do Maranhio e Grio-Para apés duas grandes epide-
mias — solicitagdo que sofria dura oposi¢do da Companhia de Jesus, a segunda
trata do pedido feito por Malagrida de congruas para a ereio de semindrios em
um prédio que seria destinado para a construgio de residéncias aos soldados.
Essa solicitagio era colocada como prova da pouca preocupagio dos jesuitas
com a situagdo local, pois a fazia num contexto de uma sociedade empobrecida
pela falta de servos, escassos por conta das epidemias e desprotegida pela falta
de soldados e oficiais. Acreditamos que esses documentos tenham a fungio de
persuadir uma determinada audiéncia de que exigir dinheiro para sustentar
os missiondrios e tomar residéncias destinadas a prote¢do da regido seria um
grande passo para arruinar mais ainda o Estado*. Para arrematar de vez a
narrativa, o mago 5 demonstra que nem mesmo a Igreja Catélica, represen-

tada pelo clero secular, estava de acordo com as a¢des da Companhia de Jesus.

46  GOVONI, §]. Ilario. Malagrida e o triunvirato pombalino. In: GALDEANO, Carla;
ARTONI, Larissa Maia; AZEVDO, Silva Maria Azevedo (Orgs.). Bicentendrio da Restauragio
da Companbia de Jesus (1814-2014). Sio Paulo: Loyola, 2014, p. 375-384, p. 376.

47 “LEMBRETE da consulta sobre a conta que deu o Bispado do Para ...”. AHU, c6d. 485, vol. 1
(COLECAO das Representagaes), fl. 386r.



166

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Dessa forma, desenhava-se de modo mais claro o cendrio do antijesuitismo

amazonico.

Maco 5: Sobre a liberdade de indios, o

comeércio e a relacao com o bispo

O mago 5 ¢ o menor e, ao contririo do que sugere o titulo, nio traba-
lha com a questdo do comércio realizado pelos jesuitas; apenas com o mote
sobre o desacordo entre o clero regular e secular em relagio, principalmente,
a administragdo episcopal e a visitagdo do bispo as missées. Ou melhor, em
relagdo ao poder dado ao bispo para regular e vigiar as ordens missiondrias,
em especial a Companhia de Jesus que, por sua vez, repudiava quaisquer tipos
de intromissdes em suas missoes e aldeias. Os padres da Companhia de Jesus
ndo aceitavam a jurisdi¢do e as visitagdes episcopais em suas missoes sob o
argumento de ndo serem pdrocos. Mas, diante das constantes investidas do
clero secular para sujeitar as ordens regulares da Amazonia portuguesa a sua
jurisdi¢@o, os missiondrios do Maranhio e Grio-Pard enviaram na década de
1730 uma consulta ao Conselho Ultramarino, na qual solicitava a suspensio
das visitas do bispo as igrejas e capelas das missées com o objetivo de serem
isentos da jurisdi¢do episcopal®®.

A consulta foi remetida 2 Mesa da Consciéncia e Ordem, que relembrou
serem aquelas questdes as mesmas ocorridas entre o arcebispo de Goa e os
franciscanos. Desse modo, seus membros decidiram aplicar no Maranhio e
Grio-Pard o mesmo parecer dado sobre a India, ou seja, os regulares deve-
riam ser tratados como pdrocos e sujeitar-se ao bispo®. Os jesuitas acabaram

recebendo uma resposta contrédria as suas pretensdes. No entanto, o referido

48 “CONSULTA sobre as questdes do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religiosos
missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragdo das Igrejas que paroqueio;
CONSULTA do Conselho Ultramarino; PAPEIS consernentes [sic] a dita; resposta original do
procurador geral das ordens; COPIA da consulta, que nesta se acuza; COPIA das provisdens
para o dito Bispo; governador do Maranhio; Provincial dos ditos religiosos da Companhia
daquelle Estado”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagdes), fl. 438r. E importante
chamarmos atengio para o fato de que esse € o primeiro titulo do Mago 5, ¢ que ele é composto
de virios documentos, como o titulo nos permite perceber, dessa forma, faremos mengio a virios
documentos diferentes com essa mesma referéncia, modificando apenas os félios.

49  “CONSULTA sobre as questoes do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragdo das Igrejas que paro-
quedo...”. AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagtes), fl. 438r.



“As terribilidades jesuiticas”: uma anélise documental do discurso antijesuitico... 167

parecer nio foi colocado em prética na Amazonia, pois — segundo a versio dos
jesuitas — o bispo de Belém, a época D. Fr. Bartolomeu de Pilar, decidiu sus-
pendé-lo no ano de 1733 por nio acreditar que uma lei destinada ao governo
da India fosse adequada 2 realidade local®.

Observamos haver certa contradigdo nessa afirmagio, pois, ao que parece,
desde 1727 o tema preocupava os jesuitas, uma vez que o bispo havia solicitado
ao rei, naquele ano, o direito de visitar as missoes, assim como de impedir que
os missiondrios confessassem sem sua aprovagdo. Em resposta a essa petigio,
Jacinto de Carvalho escreveu uma carta na qual afirmava serem os jesuitas
isentos das visitagdes conforme afirmaram diversos pareceres de lentes e dou-
tores da Universidade de Coimbra, pois ndo eram curas e parocos de alma por
nio gozarem de direitos paroquiais, como dizimos paroquiais ou ofertas de
funerais®.

Ainda segundo Jacinto de Carvalho, os jesuitas ministravam confissdes e
outros ministérios aos indios apenas por serem “verdadeiramente missionarios
apostélicos, que s6 trabalham pelo bem das almas, e pela maior honra e gléria
de Cristo, Nosso Senhor de quem unicamente esperam a paga e prémio dos
seus trabalhos®?”. Para o procurador das missdes, além das aldeias, as igrejas e
capelas jesuiticas também eram isentas das visitagoes, pois foram construidas
para atender as necessidades das residéncias fundadas nas aldeias dos indios
por ordem de D. Jodo IV e pela custa exclusiva dos missionarios, afora nio
possuirem e nem receberem beneficio algum®. Como podemos notar, pode
ndo ter ocorrido visitagbes as missdes durante quase uma década. Mas nio foi

pelo desinteresse do bispo.

50 “CONSULTA sobre as questdes do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragio das Igrejas que paro-
quedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagtes), fl. 449v.

51 “CONSULTA sobre as questdes do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragao das Igrejas que paro-
quedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAOQ das Representagtes), 1. 454, 4561 ¢ 4571 -457v.

52 “CONSULTA sobre as questoes do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragdo das Igrejas que paro-
quedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagtes), fl. 454r e 456r.

53 “CONSULTA sobre as questées do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religio-

sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragdo das Igrejas que paro-
quedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAQ das Representagtes), l. 457r -457v.



168 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Em 1743, D. Fr. Guilherme de Sdo José Antdnio de Aranha, segundo
bispo do Pard de 1738 a 1748, solicitou a Corte que reconfirmasse a ordem
régia suspensa em 1733, mas s6 para os missiondrios da Companhia de Jesus. O
prelado acreditava que estes haviam suprimido a dita ordem por conta prépria
e ndo por decisdo do seu antecessor. Ele repensou seu posicionamento alguns
anos depois por ter percebido a necessidade de estender o poder secular a
todas as ordens missiondrias, causando ainda mais furor na regido®*. As ordens
demonstraram-se surpresas com as determinagdes apresentadas pelo bispo e
asseguraram, de forma assertiva, nio serem pdrocos, refor¢ando a sua auto-
nomia. Porém, a0 mesmo tempo em que afirmavam sua obediéncia as ordens
reais, frisavam que por serem subordinados, antes de aceitarem as visitagoes
e a sujeicdo ao bispo, necessitavam consultar os seus superiores maiores. Essa
estratégia foi utilizada pelos Fr. José de Santa Thereza, comissirio provincial
dos frades franciscanos de Santo Anténio; Fr. Onofre de Santa Clara, provin-
cial dos frades da Provincia da Concei¢io e Fr. Gabriel de Castello de Vida,
comissdrio provincial dos franciscanos da Piedade que residiu no Hospicio de
Sio José.

Os tnicos a baterem de frente foram os jesuitas. Eles afirmavam que “a
ordem interina nio tem lugar com os missiondrios da Companhia que nunca
foram, nem sdo e nem podem ser parocos”; porém, estimariam muito o envio
de clérigos e parocos para as aldeias. Mas, “seria preciso mandar fundar mais
igrejas por que as que estavam eretas tinham sido feitas com expensas da
Companhia®”. Os inacianos ndo estavam dispostos a acatar a ordem e muito
menos a ceder suas igrejas e capelas. Afirmavam serem missiondrios. Portanto,
as igrejas erigidas nas missdes com expensas proprias e por privilégio de Paulo
111, na Bula Licet debitum de 18 de outubro de 1549, ndo eram pardquias, e sim
igrejas e casas de residéncias da Companhia, servindo para exercitarem o oficio
de missiondrio e conservarem os indios na fé catdlica e na vassalagem do rei*.

54 “CONSULTA sobre as questdes do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragao das Igrejas que paro-
quedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAQ das Representagtes), l. 442r-44r.

55 “CONSULTA sobre as questoes do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragdo das Igrejas que paro-
quedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagies), fl. 431r, 432r, 434r, 4361 e 438r.

56 “CONSULTA sobre as questées do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religio-

sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragdo das Igrejas que paro-
quedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAQ das Representagtes), l. 431r, 440r e 449r.



“As terribilidades jesuiticas”: uma anélise documental do discurso antijesuitico...

Desse modo, por serem isentos na administragdo dos sacramentos e na
execugdo da catequese, suas missoes, localizadas no territério da diocese do
Pard, estavam imediatamente sujeitas aos superiores da Ordem e de nenhum
modo ao bispo, justamente por eles e as igrejas que administravam serem
regulares. Além disso, levaram a questdo aos superiores maiores, ou seja, os
provinciais das outras missoes, e 4 Junta das Missdes. Essas esferas religiosas,
de acordo com os jesuitas, destacaram que as igrejas da India eram diferen-
tes das missdes do Maranhdo e Griao-Par4, onde nunca os missiondrios da
Companhia foram visitados, a nio ser por seus prelados superiores, por terem
sido eles a principiarem aquela cristandade®”. Diante do posicionamento dos
missiondrios, D. Fr. Guilherme de Sdo José solicitou ao rei o envio de uma
ordem interna aos prelados maiores das religides para observarem a lei das
visitagbes e garantir seu cumprimento pelos missionarios a eles subordinados,
uma vez que nio eram somente os padres da Companhia que administravam
as missoes e paroquiavam os indios, mas também os religiosos do Carmo, das
Mercés e das trés provincias de capuchos®™.

Em outro documento datado de 1747, o bispo deixou claro a sua intengio
em relacdo as missdes jesuiticas. Destacamos que nessa contenda ndo havia
apenas a disputa pelo direito de visitagdo, mas a vontade de expansio do poder
do clero secular na regido. O religioso buscou evidenciar o fato de um bispado
tdo dilatado, com cerca de mil léguas de extensdo, ser assistido por apenas
onze igrejas paroquiais®’. Segundo ele, essa desproporgdo constituia um grande
impedimento para o fortalecimento e o crescimento do clero secular naque-

las terras. Por outro lado, havia no bispado, na década de 1747, quase oitenta

57 “CONSULTA sobre as questdes do Bispo do Para do Estado do Maranhio com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragio das Igrejas que paro-
quedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAQ das Representagtes), fl. 431r, 440r e 449r.

58 “CONSULTA sobre as questdes do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragao das Igrejas que paro-
quedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagtes), 1. 444r.

59 Igreja Paroquial da Vila de Vigia, igreja do Caeté, igreja do Cametd, o curato do Sé, o curato do
Igreja de Nossa Senhora do Rosério na Campina, o curato na fortaleza do Gurupd, a igreja de
Nossa Senhora da Natividade, a paroquia de Sio Félix das Minas, Paréquia de Nossa Senhora
dos Remédios, Freguesia do Parand e Freguesia de Sdo Félix da Barra da Palma. Informagio
retirada da “CONSULTA sobre as questdes do Bispo do Para do Estado do Maranhio com os
religiosos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragio das Igrejas que
paroquedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLE CAO das Representages), fl. 446-r-447r.




170

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

missdes formando populosos estabelecimentos habitacionais, as melhores
eram administradas pelos jesuitas com gente doutrinada e com boas igrejas®.

O bispo evocava a falta de igrejas paroquiais e as necessidades financei-
ras enfrentadas. Em contraste com isso destacava as missdes, especialmente
as jesuiticas, com capelas sélidas e bem populosas que, no entanto, em nada
serviam para o clero secular, pois o poder deste ndo alcangava aquelas missdes
por causa das competéncias jurisdicionais sem boa defini¢do. D. Fr. Guilherme
de Sido José, mais uma vez, solicitava ao rei a resoluc¢ido da questio, esperando,
finalmente, exercer a fun¢do de mando nas referidas missées. Observamos a
pretensdo do bispo de remover os missiondrios e dar a jurisdi¢io sobre as mis-
soes aos parocos seculares, mais ficeis de serem controlados pela Igreja e pelo
préprio reino, principalmente por conta do padroado régio.

Todavia, os jesuitas afirmavam preferir abandonar suas missdes a sujeitar-
-se & jurisdi¢do episcopal. Salientavam ser isso a ruina das missdes e dos indios,
pois ndo haveria parocos suficientes para assistir nas oitenta missoes existentes
naquelas terras. Além disso, os padres seculares ndo estariam aptos para exer-
cerem aquele ministério. Essas questdes nao pareciam representar nenhuma
preocupagdo maior para os seculares, pois o bispo ja havia informado ao rei
que poderia tomar conta das missdes, com seus poucos sacerdotes, se assim
fosse ordenado. Em 1751, diante da constante ameaga dos missiondrios de
abandonarem suas missdes, caso fossem obrigados a aceitar a jurisdi¢do epis-
copal como havia sido determinado pela lei de 1732, ou mesmo por interesse
do governo em retird-los da regido, o rei mandava pedir informagées ao bispo
sobre a capacidade dos parocos seculares de assumir os aldeamentos e mis-
soes®’. Segundo o bispo, havia mais de sessenta aldeias®* administradas por
missiondrios, nio sendo possivel contar o nimero de pessoas nelas residentes.
Especialmente as dos jesuitas seriam bem povoadas, ndo havendo aldeia com

menos de 150 pessoas, e uma das maiores possuia até 800. Em relagio aos

60 “CONSULTA sobre as questdes do Bispo do Para do Estado do Maranhio com os religiosos
missionarios da Companhia denominada de Jesus na administracdo das Igrejas que paroquedo
.., AHU, ¢6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagges), fl. 446r-447r.

61 “CONSULTA sobre as questées do Bispo do Para do Estado do Maranhio com os religiosos
missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragdo das Igrejas que paroquedo
.7, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAQ das Representagies). fl. 442r.

62 Acreditamos que o numero de aldeias informados entre os anos de 1747 (quase 80) ¢ 1751 (60),
diminuiu devido & grande epidemia que matou muitos indios durante a década de 1740.



“As terribilidades jesuiticas”: uma anélise documental do discurso antijesuitico...

parocos, afirmava serem poucos, porém, “sempre creio que se aos clérigos V.
Maj. [pode] mandar e entregar as aldeias paroquiardo na mesma forma que os
regulares®”.

Nessa documentagio fica claro que hd muito mais elementos em jogo
do que a jurisdigdo do bispo sobre os missiondrios, a saber, o controle sobre o
espago espiritual e politico da regido. Sabemos que a conquista e colonizagio
da América, tanto portuguesa quanto espanhola, teve como ponta de langa o
trabalho missiondrio. Porém, o clero secular, por constituir a hierarquia ordi-
ndria da Igreja, rapidamente assumiu um papel dominante em diversas regides
das Américas. No Brasil, os missiondrios, aos poucos, cederam espagos para
o clero secular e toda a sua estrutura burocritica de poder e cargos®. Mas
na Amazonia, a Igreja secular demorou a se estabelecer, abrindo um vicuo
durante muito tempo ocupado pela relevincia das ordens missiondrias, nota-
damente a Companhia de Jesus, detentoras de poder econémico, politico e,
sobretudo, espiritual. Tudo indica que a Coroa, ja desde fins do século XVII,
estava tentando por meio das estruturas da hierarquia eclesidstica ordindria,
articulada em torno da figura do bispo e com base no Padroado Régio, estabe-
lecer um controle inconteste no que se refere aos assuntos politicos e econo-
micos da regido.

Consideracoes finais

A andlise das Zerribilidades mostra que a organizagio dessa cole¢io nio
foi aleatéria. Ao contrdrio, conforme seu objetivo, seus magos parecem retomar
e, assim, sustentar os argumentos levantados por Paulo da Silva Nunes em sua
campanha antijesuitica. Praticamente todos os meios elencados pelo procu-
rador para “remediar” a situagdo da suposta ruina do Maranhio e Grao-Pard

oram apresentados nesse corpus documental. concernem aos descimen-
foram apresentad s d tal. Eles rnem aos des
tos, a0 comércio, ao uso da Lingua Geral, a visitagdo episcopal, a cunhagem

de moedas, a inadequa¢io do Regimento das Missdes a realidade local, a

63 “CONSULTA sobre as questdes do Bispo do Para do Estado do Maranhdo com os religio-
sos missionarios da Companhia denominada de Jesus na administragio das Igrejas que paro-
quedo...”, AHU, c6d. 485, vol. 1 (COLECAO das Representagtes), 1. 442r.

64  Sobre o conflito de jurisdi¢io no Maranhido colonial recomendamos os trabalhos da professora
Pollyana Gouveia, especialmente o artigo MUNIZ, Pollyana Gouveia Mendonga. Cruz e Coroa:
Igreja, Estado e conflito de jurisdigio no Maranhio colonial. Revista Brasileira de Histdria, Sao
Paulo, v. 32, n. 63, p. 39-58, 2012.




172 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

necessidade do trabalho indigena e a reserva em relagdo ao trabalho escravo
africano, ao patriméonio da Companhia de Jesus, a falta de soldados para a
defesa do territdrio, as questoes acerca de resgates e reparti¢des e, enfim, a
liberdade indigena. Todos esses itens estio alinhados de modo a compor um
tecido conjuntivo denso para demonstrar o quanto o poder da Companhia de
Jesus — espiritual, econémico, e politico — seria pernicioso. Além de evidenciar
a suposta ineficicia do projeto politico, por muito tempo destinado aquela
regido, para os moradores e seus empreendimentos na colonia.

A anilise realizada permite afirmar que as Zerribilidades sio, em parte,
fruto da relevante produgdo documental amealhada e produzida por Paulo da
Silva Nunes em sua campanha antijesuitica na colonia e na Corte, durante a
primeira metade do século XVIII. Mas, podemos ainda afirmar que ela deu
sustentagdo as leis e discurso pombalinos criados para a Amazdnia portu-
guesa na segunda metade do século XVIII. Nos dois discursos (nuneano e
pombalino), o antijesuitismo foi concebido como uma politica de governo, de
cunho protonacional, que se sentiu profundamente incomodada com o fato de
a Companbhia de Jesus ser gerenciada a partir do exterior do Estado portugués.
Ou seja, a Ordem agia por conta prépria com interesses e estratégias nem
sempre condizentes com os poderes publicos e buscando, antes de tudo, seu
préprio bem. A ideia passada pelos discursos é que a Companhia de Jesus era
uma maquina de guerra irredutivel ao aparelho de Estado, exterior 4 soberania
desse, anterior a seu direito e provinda de outra parte®. Paulo da Silva Nunes
e Pombal parecem ter esquecido que a Companhia de Jesus foi, durante muito
tempo, o principal instrumento da Coroa no processo de expansio e consolida-
¢do territorial e, também, social portugués. Se ndo esqueceram, deixaram claro
que, para eles, a Ordem ji havia cumprido seu papel. Portanto, deveria agora
abrir caminho para a agdo do Estado de cunho (proto)nacional, separado da

acdo missiondria.

65 DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platés: capitalismo e esquizofrenia. v. 5. Sio Paulo:
Editora 34, 1997.



CAPITULO 7

“SUAS IMAGINACOES SAOS AS MESMAS
QUE A DE ANTIGOS MISSIONARIOS”:
FRADES ANTONINOS NO ESTADO DO

GRAO-PARA E MARANHAO (1751-1770)

Roberto Zahluth de Carvalho Jr.!

o ano de 1757 foi anunciado em Junta das Missoes, e publicado pelo

governador do Estado do Grao-Paria e Maranhio, Francisco Xavier

de Mendonga Furtado o conjunto de leis e instrugdes que encerra-

ria um ciclo importante da histéria da administragdo colonial do estado: o
governo missiondrio dos aldeamentos indigenas.

Responsiveis pela administragdo secular, assim como pelo governo espiri-

tual dos aldeamentos desde a institui¢do do Regimento das Missoes, em 1686,

as ordens regulares viram-se despojadas desse governo no fim da década de

1750, reflexo da politica josefino-pombalina de enquadramento da Igreja cat6-

lica portuguesa.? Essa politica visava fortalecer o poder régio, assim como dimi-

1 Secretaria de Educagio do Estado da Bahia. Doutor em Histéria Social pela Universidade
Federal da Bahia. Email: rzahluth@gmail.com.

2 De acordo com José Pedro Paiva, no periodo moderno, Igreja e Estado se confundiam, nio
possufam fronteiras muito bem definidas ou claras entre suas jurisdigdes. Em diversos setores,
ocorria a interpenetragio entre ambos. PAIVA, José Pedro. “El Estado en la Iglesia y 1a Iglesia en
el Estado: contaminaciones, dependencia y disidencia entre la Monarquia e la Iglesia del reino
de Portugal (1495-1640)". In: Manuscrits: Revista d’historia moderna. Barcelona: Universidad
Autonoma de Barcelona, n.° 25, 2007, pp. 50; PO-CHIA HSIA, Ronald. “Disciplina Social y
catolicismo em la Europa de los siglos XVI y XVII”. In: Revista d’historia moderna. Barcelona:



174  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

nuir a influéncia da Igreja, principalmente das ordens regulares, em territério
portugués, tanto no reino quanto em suas colonias. Seu principal alvo eram os
padres da Companhia de Jesus, um dos maiores obstdculos ao regalismo por-
tugués. Porém, na coldnia teve reflexos no quadro geral da agdo missiondria,
atingindo além dos jesuitas todos os religiosos que estivessem envolvidos nessa
campanha. No caso do Grio-Pari, capuchos franciscanos (divididos em trés
casas provinciais), merceddrios e carmelitas.?

O processo de remogdo da administragdo regular resultou também no
aprisionamento e expulsio de parte do corpo clerical de regulares que viviam
e exerciam seu oficio no Estado. Jesuitas e merceddrios foram expulsos, assim
como franciscanos piedosos e da Conceigdo da Beira e Minho, que nio possu-
iam licenga para missionar onde os frades de Santo Anténio tivessem prima-
zia. No entanto, diante dos desafios da colénia e da necessidade de religiosos
para ocupar os cargos de curas e parocos das vilas recém-fundadas, nem todos
foram removidos ou enclausurados em seus conventos. Coube ao bispo do

Universidad Autonoma de Barcelona, n.° 25,2007, pp. 29-34. Isso nio significa que essa inter-
penetragio pudesse ser traduzida em coesdo ou sintonia constante. Diversos conflitos e querelas
surgiam entre representantes do Estado e membros da Igreja, além de cisées no interior de
cada uma dessas institui¢des em sua versio moderna. SOUZA, Evergton Sales. “Igreja e Estado
no Periodo Pombalino”. In: Lusitania Sacra. Editora da Universidade Catélica: Lisboa, n.° 23
(Janeiro —junho), 2011, pp.207-230. Nesse sentido, apesar de ja haver um posicionamento rega-
lista no governo josefino desde seu inicio, € a partir de 1756, com o fortalecimento de Sebastido
José de Carvalho e Melo, apés assumir o cargo de Secretirio de Negécios do Reino. Carvalho e
Melo era primeiro ministro e homem de extrema confianga de D. José I; também ¢ o principal
condutor da politica regalista de controle e enquadramento da Igreja portuguesa, na década de
1750 ascendia entre cargos ministeriais, conquistando o titulo de Conde de Oeiras em 1759, ¢
Marqués de Pombal, seu titulo mais conhecido, somente em 1769. PAIVA, José P. Os Bispos de
Portugal e do Império (1495-1777). Imprensa da Universidade de Coimbra: Coimbra, 2006, p.
526-527.

3 Sobre as politicas desenhadas por Carvalho e Melo, e implantadas por Francisco Xavier de
Mendonca Furtado na Amazonia, ver: ALMEIDA, Rita Heloisa. Direzdrio dos Indios. Brasilia:
Ed. da UNB, 1997; AZEVEDO, Jodo Lucio de. O Marqués de Pombal e sua época. Lisboa:
Classica Editora, 1990; BOXER, Charles R. O Império maritimo portugués (1415-1825). Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2002; COELHO, Mauro Cezar. Do sertio para o mar: um es-
tudo sobre a experiéncia portuguesa na América, a partir da colonia — o caso do Diretorio dos indios
(1751-1798). Tese de Doutoramento, USP. Sdo Paulo, 2005. DOMINGUES, Angela. Quando
os indios eram vassalos: colonizagao e relagtes de poder no Norte do Brasil na segunda metade do século
XVIII Lisboa: Comissio Nacional para as Comemoragdes dos Descobrimentos Portugueses,
200I; MCLACHLAN, Colin M. “The Indian Directorate: forced acculturation in Portuguese
America (1757-1799)”. In: The Americas. Washington (DC), v. 28, n 4, (abr. 1972) pp. 357-387;
MAXWELL, Kenneth R. Marqués de Pombal: paradoxo do iluminismo. Rio de Janeiro: Paz e
Terra, 1996; Santos, Francisco J. dos. Além da conquista: guerras e rebelices indigenas na Amazénia
pombalina. Manaus: Ed. da Universidade do Amazonas, 1999.



“Suas imaginacdes sdos as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades antoninos no Estado...

Pard, D. Fr. Miguel de Bulhdes, sancionar entre as ordens presentes aquelas
que manteriam missiondrios no Estado para dar suporte a autoridade episco-
pal e exercer o oficio de guias espirituais dos habitantes das antigas missdes,
transformadas em vilas com administradores seculares na figura dos diretores,
como estabelecido pela nova legislagio. Nesse caso permaneceram frades car-
melitas e, principalmente, os franciscanos capuchos de Santo Anténio, que hd
mais tempo exerciam o apostolado no Maranhio.

Os capuchos de Santo Anténio no norte colonial

Das trés casas franciscanas presentes no Norte colonial, a mais antiga
e primeira a iniciar o trabalho de catequese ¢ a Provincia de Santo Anténio
de Lisboa, sendo os provaveis primeiros frades capuchos a alcangarem a con-
quista frei Cosme de Sdo Damiio e frei Manuel da Piedade, capeldes de Santo
Anténio, acompanhando o “capitdo da conquista e descobrimento das terras
do Maranhio”, Jeronimo de Albuquerque, que vinha retomar o Maranhio dos
franceses, o que aconteceria em 1615, alguns meses ap6s a vitoria dos portu-
gueses na batalha de Guaxenduba. Com isso ocorreu também a expulsio dos
capuchinhos, franciscanos franceses, que tiveram seu trabalho e morada ocu-
pados pelos dois capuchos portugueses, vindos com Jerénimo de Albuquerque.

Na capitania do Pard, seguiram a chegada de Francisco Caldeira
Castelo Branco, quando este veio dar continuidade a4 conquista portuguesa
na Amazoénia. Chegaram em 28 de julho de 1617, quatro capuchos ao Pari:
fr. Anténio de Merciana, fr. Cristévio de Sdo José, fr. Sebastido do Rosirio e
fr. Felipe de Sao Boaventura, enviados a pedido do governador Jerénimo de
Albuquerque, dado o sucesso dos capeldes militares franciscanos no combate
aos franceses protestantes no Maranhio, e na conversio de na¢des indigenas
na regiio, em meados de 1614.* Foram encarregados, por uma Ordem régia de

4 Sobre os primeiros capuchos vindos & conquista: seguimos a opinido de Amorim, que admite
nio haver pistas o suficiente para comprovar a lenddria vinda de frei Francisco do Rosdrio e um
companheiro anénimo, citados por Jorge Cardoso em seu Agioldgio Lusitano e por Jaboatdo no
seu Orbe Serdfico Novo Brasilico, para quem os freis teriam chegado a regido num periodo entre os
anos de 1600 e 1614. A autora admite a presenga dos capuchos portugueses a partir da sua vinda
junto a Jerénimo de Albuquerque para a expedi¢do contra os franceses em 1614. AMORIM,
Maria Adelina. Os franciscanos no Maranhio e Grao-Pard: missio e cultura na primeira metade dos
seiscentos. Lisboa: Centro de Literaturas de Expressio Portuguesa — Universidade de Lisboa/
Centro de Estudos de Histéria Religiosa — Universidade Catélica Portuguesa, 2005, pp. 110-
111; JABOATAO, fr. Anténio de Santa Maria. Novo Orbe Serifico Brasilico ou Cronica dos




176

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

20 de julho de 1618, a dar inicio a cristianizagio e “civilizagdo™ das sociedades
indigenas, alojando-se no hospicio que ergueram na drea do Una, nas proxi-
midades do povoado, a cerca de dois quilometros do forte do presépio, depois
se mudando para Belém, em junho 1626, para o convento erguido naquela
cidade.

No periodo inicial da conquista, os portugueses se defrontaram com
diversos desafios ao projeto colonizador na regido, principalmente frente a
outras nagdes europeias, que instaladas hd mais tempo na regido, e com quem
os frades, junto aos outros colonos, tiveram constantes entreveros. Franceses,
ingleses, holandeses e irlandeses tentavam estabelecer seu controle na regido
através de aliangas com povos nativos, além da construgio de fortes e introdu-
¢do de feitorias comerciais. A origem desses europeus era um importante moti-
vador para que os frades nio s se envolvessem na contenda como envolvessem
o indio catequizado também no auxilio as defesas portuguesas, pois além de
suas obrigac¢des para com a coroa, estavam suas obrigagdes para o catolicismo,
desafiado na conquista pela presen¢a do europeu protestante, “herege”, contra
quem os missiondrios, junto aos seculares, deveriam conduzir uma “cruzada”.

Some-se a esse esforgo o fato de nicleos protestantes estarem hd mais tempo

Frades Menores da Provincia do Brasil. Rio de Janeiro: IHGB/Typographia Brasiliense, 1858,

2vols.

5 A expressio “civilizagio” nesse sentido se refere aos resultados esperados do processo de evange-
lizagdo. Era necessdrio resgatar os indios da “bérbarie” e do pecado em que viviam, introduzindo-
-0s, através da catequese em um novo mundo. Essa nova vida seria pautada pelos critérios de
civilizagdo portuguesa, onde as sociedades autéctones submetiam-se as leis da igreja e princi-
palmente a coroa. Para isso, era preciso retirar o indigena do espago em que vivia, introduzi-lo a
missdo, e através desse processo, reconstruir seu universo cultural de forma a adequéd-lo ao mo-
delo cristdo, assim integrando o indio a sociedade colonial. Para o projeto colonial portugués, as
ideias de conquista e colonizagio sempre tiveram um forte componente religioso. PROSPER]I,
Adriano . E/ Concilio de Trento: Una introduccion bistorica. Valladolid: Junta de Castilla y Ledn,
Consejeria de Cultura y Turismo, 2008, p. 118; BOXER, O Império maritimo portugués (1415-
1825), p. 227, SOUZA, Laura M. O Diabo e a Terra de Santa Cruz. Sio Paulo: Companhia
das Letras, 1986, p. 77; AZZ1, A Cristandade Colonial: um projeto autoritario, pp. 113-115; Para
melhor explicitar essa concepgio, lembramos o jesuita Anténio Vieira, para quem aqueles que
“nasceram nas trevas da Gentilidade” e nio conheceram nem “o lume da fé” e nem o “conheci-
mento de Deus” estavam condenados a danagio eterna. VIEIRA, Pe. Anténio (S.].). Sermées I.
Sao Paulo: Hedra, 2014, p. 648; evidentemente que dentro dessa concepgio de salvagio, os indi-
genas seriam feitos vassalos, mas ndo como iguais aos colonizadores, tornar-se-iam cidaddos de
segunda classe, sujeitos a uma legislacio especializada, e ao trabalho compulsério. ALMEIDA,
Maria R. C. de. Metamorfoses Indigenas: identidade e cultura nas aldeias coloniais do Rio de Janeiro.
Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 2003, p. 102.

6  WILLEKE, fr. Venancio, OFM. Missées Franciscanas no Brasil (1500/1975). Petrépolis: Vozes,
1974, p. 138.



“Suas imaginacdes sios as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades antoninos no Estado...

da regido, criando lagos de amizade e aliangas com os povos indigenas locais, o
que tornaria mais dificultosa a empreitada lusa de colonizagio do territério, e
por consequéncia acabaria por tornar mais importante o papel dos frades, pri-
meiros missiondrios capuchos na regido, que acabaram por romper os contatos
hostis com os indios, forjando aliangas imediatas e trazendo muitos para o lado
dos portugueses.

O esforgo missiondrio dos frades ndo passou despercebido pelas auto-
ridades coloniais, que por diversas vezes, a0 menos na primeira metade dos
seiscentos, insistiam na continuidade de seu trabalho, como fora o caso do
capitdo-mor Jacome Raimundo de Noronha, em 1637, ao afirmar que “o gen-
tio tem em muita venera¢do” os frades antoninos.” Isso ndo quer dizer que
colonos e frades vivessem em harmonia no inicio da colonizagio.

Em 1618, Belém encontrava-se em um cendrio de extrema conturbagio
politica em torno de Castelo Branco, que havia dado cobertura a um homi-
cida e perseguido seus acusadores, que foram buscar refigio no convento do
Una, colocando os frades no meio dos conflitos.® Mas as principais dispu-
tas entre frades e moradores desde o inicio eram em torno da liberdade das
nagdes indigenas em que missionavam, o que se aprofundou em 1624, quando
foram decretadas medidas de defesa da liberdade dos indios, medidas estas
que opuseram os moradores, interessados na escravizagio dos indios, aos fra-
des, e principalmente a fr. Cristévao de Lisboa. Fr. Cristévio foi um dos mais
importantes capuchos a vir para a colonia, mandado do reino com os titulos de
“primeiro superior da Custédia do Grao-Pard™ e “Comissdrio do Santo Oficio
e da Mesa da Consciéncia na Prelazia Eclesidstica, patente do conselho Real

de ajudante do Governador e Protector dos Indios”.™°

Eraaelevagio do comissariado de Santo Anténio no Estado do Maranhio
a Custédia. Frei Cristévao chegou a Sdo Luis em 6 de agosto de 1624, erguendo

7 REIS, Arthur Cezar Ferreira. 4 conquista espiritual da Amazénia. Manaus: Editora da
Universidade do Amazonas/Governo do Estado do Amazonas, 1997, p. 13.

8  Para uma melhor andlise dessas disputas, ver: DIAS, Joel Santos. “Apaixonadas Negociagdes: os
frades franciscanos de Santo Anténio e o ‘terrivel motim’de 1618 no Griao-Pard.” In: BEZERRA
NETO, José Maia; Guzman, Décio de Alencar (org.) Zerra Matura: Historiografia & Historia
Social na Amazodnia. Belém: Paka-Tatu, 2002, p. 347-364.

9 Willeke. Missées Franciscanas no Brasil (1500/1975), p. 141.
10  Reis. 4 conquista espiritual da Amazonia, p. 14.




178 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

a igreja de Santa Margarida'!, deixando dez frades, nimero que se acreditava
suficiente para dar continuidade ao trabalho de catequese. Partiu para o Para,
chegando ao convento do Una em abril de 1625. E seguindo as atribui¢oes
dadas pelo titulo, o capucho tentou aplicar sem sucesso um alvard régio sobre a
liberdade dos indios, for¢ado a ceder ou entrar em conflito com os moradores,
até sua saida do Estado e retorno para o reino, em 1635. A essa sucessdo de
fracassos somou-se o confronto com os jesuitas, que estabelecidos na capitania
perceberam a importincia do convivio com os poderes locais e com os mem-
bros da autoridade régia, estabelecendo didlogos com esses grupos, fortale-
cendo dessa forma sua posi¢do diante da rivalidade do apostolado capucho.'?
Mas nem esses reveses iniciais dos frades significaram seu fracasso total,
nem ensejaram a saida dos Menores da capitania. Pelo contrério, os capuchos
antoninos perduraram ao longo do processo de conquista e povoamento do
territério, sendo peca fundamental para isso. Em 1666, ji possuiam aldea-
mentos entre os indigenas Arud, do Marajé, antigos aliados dos holandeses.
Também serviram como resisténcia ao avango francés, proximo 4 Guiana. O
conflito girava em torno da posse do Cabo Norte — o Amapd, hoje — que os
franceses acreditavam fazer parte do seu territério. A luta perdurou ao longo
do século XVIII, mas a partir de meados do XVII (principalmente na década
de 1960), os antoninos adentram a zona de disputa, convertendo grupos indi-
genas e deslocando alguns desses grupos para as proximidades de Belém.
Durante o século XVII, suas dreas de missionamento no Estado foram
no sertio do Cabo Norte com as seguintes missoes: Jarim, Tuarém, Paru e
Urubucuara. Na ilha grande dos “Joanes” (ilha do Maraj6): Peracaguari, Aldeia
Nova, Aldeia dos Joanes, Caid, Camard Aldeia Nova, Camutd, Maracan4,

Guarapiranga e Po¢des.”

11  Futuro Convento de Santo Anténio dos capuchos da Conceigio, no século XVIIIL, a partir da
divisdo das Provincias, em 1707.

12 Para melhores esclarecimentos do conflito entre a Companhia e os capuchos de Santo Anténio
no estado do Maranhio, ver: CARDOSO, Alirio Carvalho. Insubordinados, mas sempre devo-
tos: poder local, acordos e conflitos no antigo Estado do Maranhio (1607-1653). Dissertacio de
Mestrado apresentada ao Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade Estadual
de Campinas, 2002, p. 147-168.

13 Meméria do Maranhio, desde o seu descobrimento. Ac¢do dos Religiosos Capuchos de Santo
Anténio, desde 1614 a 1701. Belém, s. d. (1701). IAN/TT, OFM, Provincia de Santo Anténio,
mago 18, D. 59. In: Amorim. Os franciscanos no Maranhio e Grao-Pard: missio e cultura na pri-
meira metade dos seiscentos, p. 284.



“Suas imaginacdes sios as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades antoninos no Estado... 179

Ja no contexto do século XVIII, as missées dos padres de Santo Anténio
passaram por uma série de cismas, tanto pelas reparticoes que se fizeram para
todas as ordens, além de aldeamentos régios e aldeamentos de donatdrios (nos
anos de 1687, 1693, 1694), quanto por aquelas feitas devido a divisdo no seio
da Provincia, que deu origem a Provincia da Imaculada Concei¢do da Beira e
Minho (1707,1714 ¢ 1715).*

Com essas divisdes, restaram aos frades de Santo Anténio os seguin-
tes aldeamentos, com alguns deles sendo criados apés a repartigio, ao longo
da segunda metade do século XVIII: os aldeamentos do Pard, compostos
por duas missdes: Santo Cristo de Acarapy (onde habitavam indigenas das
nagdes Acarapi, Mapud e outras), as margens do rio Amapat, um afluente
do Rio Part e Nossa Senhora da Conceigdo do Part (com indigenas Aparai,
Urucuiunas, Aracaju, Apama e Carapeuara), que se tornou a vila de Almeirim,
durante o processo de secularizagio dos aldeamentos; nas proximidades de
Belém, havia o aldeamento de Nossa Senhora da Concei¢do de Guarapiranga
(varias nagdes), destinado ao sustento do convento no povoado, e situava-se
onde hoje se localiza o municipio de Vigia; Cametd era um aldeamento de
donatirios, sob os cuidados dos frades de Santo Anténio, dai nio ter entrado
na divisio; Santana de Macapd ou Santana do Cajari, um pequeno reduto
para a defesa contra incursdes francesas; Urubucoara, que se tornou o muni-
cipio de Prainha; na ilha do Maraj6, estavam as missdes de Santo Anténio
de Anajatiba ou Anaiatiba (Arui), depois nomeada a vila de Chaves; Bom
Jesus ou Marauanazes (nagdes Arui e Marauanazes), depois se tornou a vila de
Soure; Sdo José ou Igarapé (Arui), destinado ao pesqueiro real; Nossa Senhora
do Rosirio ou Joanes (Maracanu, Sacaca, Abaiatezes, Muacaras e Aroari),
que se destinava ao pesqueiro real e aos servigos nas salinas; Caviana ou Piyé
(Aruis), em uma ilha que faz parte do arquipélago; dessa forma, a drea de atu-
a¢do dos frades no Para se estendia de Belém ao norte do Amazonas, cobrindo

sua desembocadura, o Cabo Norte, e a ilha do Marajé."

14 Reis. 4 conquista espiritual da Amazonia, p. 16.
15 FRAGOSO, Hugo, OFM. “Os Aldeamentos franciscanos no Grio-Pard”. In: Hoornaert,

Eduardo (org.). Das reducies latino-americanas as lutas indigenas atuais. Sio Paulo. Ed. Paulinas,
1982, pp. 132-134; Amorim. Os franciscanos no Maranhio e Grao-Pard, pp. 91-92; Willeke,
Missées Franciscanas no Brasil (1500/1975), pp. 153-154.



180 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

O apostolado dos frades de Santo Anténio continuou pelos séculos XVII,
XVIII e XIX sobrevivendo a laicizagido das aldeias, transformadas em vilas pela
politica josefino-pombalina da segunda metade do século XVIII e a expulsio
dos missiondrios que ndo se enquadravam no projeto nascente. Ainda assim,
mesmo permanecendo como vigérios e curas dos aldeamentos recém-transfor-
mados em vilas seculares, os antoninos perderam qualquer poder temporal que
possuissem sobre esses nicleos povoadores.

O governo de Mendonga Furtado

A década de 1750 teve inicio sem sinais das grandes transformagdes pelas
quais passariam a Igreja no estado. Apesar de meio século de acusagdes acumu-
ladas contra a administra¢do missiondria dos aldeamentos e as constantes que-
relas entre as ordens religiosas e as autoridades administrativas e episcopais, o

poder das ordens regulares sobre as missdes parecia no auge.'* O governador

16  Sobre a presenga dos missiondrios no Maranhio colonial e o conflito com moradores em torno
da administragio das aldeias missiondrias, principalmente entre o fim do XVII e a primeira me-
tade do XVIII, hd vasta e diversa bibliografia. Citamos aqui algumas obras consideradas funda-
mentais para o tema: Sobre conflitos em torno da mao-de-obra indigena, ver: ALENCASTRO,
Luis Felipe de. O Trato dos viventes: formagio do Brasil no Atlintico Sul. Sio Paulo: Companhia
das Letras, 2000; ALMEIDA, Metamorfoses Indigenas: identidade e cultura nas aldeias coloniais do
Rio de Janeiro, AZEVEDQO, Jodo Lucio de. Os Jesuitas no Grao-pard: Suas missées e a colonizagdo.
Belém: SECULT, 1999. [facsimile da primeira edi¢io; AZZI, A Cristandade Colonial: Um Projeto
Autoritirio, BOXER, Charles R. A Idade de Ouro do Brasil: dores de crescimento de uma sociedade
colonial. Sio Paulo: Companhia Editora Nacional, pp. 284-303; CARVALHO ][jNIOR, Almir
Diniz de. Indios Cristaos: A conversio dos gentios na Amazénia portuguesa (1653-1769). Tese de
Doutorado apresentada ao Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade Estadual
de Campinas, 2005; CHAMBOULEYRON. Rafael Ivan. Portuguese colonization of the Amazon
region, 1640-1706. Tese de Doutorado apresentada a Faculdade de Historia da Universidade de
Cambridge (Inglaterra); COUTO, Jorge. “O poder temporal nas aldeias de indios do Estado
do Gréo-Pard e Maranhio no periodo pombalino: foco de conflitos entre os jesuitas ¢ a coroa
(1751-1759).” In: Silva, Maria Beatriz Nizza da (Coord.). Cultura Portuguesa na Terra de Santa
Cruz. Lisboa: Editorial Estampa, 1995, pp. 53-66; DOMINGUES, Angela. “Os conceitos de
guerra justa e resgate e os amerindios do Norte do Brasil”. In: SILVA, Maria Beatriz Nizza da
(Org.). Brasil: colonizagdo e escravidio. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2000; DOMINGUES,
Angela. Quando os indios eram vassalos: colonizagao e relagies de poder no Norte do Brasil na segunda
metade do século XVIII Lisboa: Comissio Nacional para as Comemoragoes dos Descobrimentos
Portugueses, 2000; FARAGE, Nadia. As muralhas do Sertao: os povos indigenas do Rio Branco e a
colonizagdo. Rio de Janeiro: Paz e Terra/ANPOCS, 1991; HEMMING, John. Ouro vermelho: a
conquista dos indios brasileiros. Sao Paulo: Edusp, 2007; HOORNAERT, Eduardo (org.). Historia
da Igreja na Amazénia. Petrépolis: Vozes, 1992; HOORNAERT, Eduardo (org.). Histéria da
Igreja no Brasil na primeira época. Petrépolis-R]: Ed. Paulinas/Vozes; KIEMEN, Mathias C.,
OFM. The Indian Policy of Portugal in the Amazon Region, 1614-1693. Washington D.C.: The
Catholic University of America Press, 1954; LISBOA, Jodo Francisco de. Crénica do Brasil co-
lonial: apontamentos para a histéria do Maranhdio. Petrépolis/Brasilia, 1976; MATOS, Frederik



“Suas imaginacdes sios as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades antoninos no Estado... 181

Francisco Xavier de Mendonga Furtado, irmao do futuro Marqués de Pombal,
e responsével direto pela aplicagio das mudangas legislativas referentes aos
aldeamentos, apontava em correspondéncia com seu irmio, de 1751, a exten-
sdo do controle das ordens missiondrias. Jesuitas, mercedarios e carmelitas sob
sua administragdo possuiam cerca de 12.000 homens, sem contar mulheres e
criangas, que utilizavam como mio de obra barata e acessivel. De acordo com
Mendonga Furtado, o poder reservado pelos religiosos seria tanto que cada
uma das ordens religiosas, considerando as provincias franciscanas como casas
separadas, seria em si uma “Republica”, com controle sobre a produgio da col6-
nia, sugerindo a coroa que as ordens religiosas, em particular a Companhia de
Jesus, estivessem cultivando um Estado paralelo a metrépole.'” O governador
as considerava como “vinhas”, uma praga que deveria ser removida do estado.
Sobre as casas provincias franciscanas em particular, escreve o governador:

Os capuchos, que no Portugal conservam aquelas aparéncias de penitentes,
aqui trocam inteiramente: vejo-os com botas cal¢adas e esporas, armados
de espingardas, catanas e pistolas, a0 mesmo tempo que me pedem lhes fale
ao Contratador para lhes dar licenga para irem ao Pesqueiro Real, com suas
canoas, 4 pescaria, para aparecerem nos conventos rendas publicas, ven-

dendo-se peixe seu por precos exorbitantes, em ocasido de necessidade.'®

Além de portarem-se como negociantes e nio como frades, os religio-
sos também abusavam das mulheres aldeadas, que eram utilizadas tanto como

escravas sexuais para os frades, quanto nas obras de conventos e viagens de

L. A. Os ‘frades del rei” nos sertoes amazénicos: os capuchos da Piedade na Amazonia ca/a;}ia/ (1693~
1759). Dissertagdo de Mestrado. Para:: PPHIST/UFPA, 2014; PERRONE-MOISES, Beatriz.
“Indios livres ¢ indios escravos: os principios da legislacdo indigenista do periodo colonial (sé-
culos XVI a XVIII)”. In: CUNHA, Manuela Carneiro da (org.). Histdria dos indios no Brasil.
Sdo Paulo: Cia. Das Letras/Sec. Municipal de Cultura/FAPESP, 1992, pp. 115-132; RAIOL,
Domingos Antonio. “A Catechese de indios no Pard”. In: Anais da Biblioteca e Arquivo Piblico do
Pard, tomo II. Belém: Arquivo Publico do Pard, 1968, pp. 117-183; REIS, 4 Conguista Espiritual
da Amazénia;, SANTOS. Além da conquista: guerras e rebelides indigenas na Amazénia pombalina.,

1999.

17  MENDONCA, Marcos Carneiro de. 4 Amazénia na Era Pombalina. Brasilia: Edi¢oes do
Senado Federal, vol. I, 2005, pp.119-120.

18 Idem, p.121.



182

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

canoas, o que seria papel dos homens, situagdo em que se destacam do restante
dos missiondrios."”

O comércio praticado pelos frades, assim como maus-tratos e violéncias a
mulheres indigenas das aldeias ndo eram as Unicas acusagdes direcionadas por
Mendonga Furtado aos capuchos. Segundo ele, a exploragio do trabalho indi-
gena nas missoes pelos mendicantes permitia que nio precisassem de “fazen-
das neste Estado, s6 com o trabalho dos indios das suas aldeias, vivem com a
mesma riqueza, passam com a mesma abundancia, e as mantém do mesmo
modo que as outras Religides que aqui tém aldeias e Fazendas”.*

Outra acusagio importante e antiga em rela¢do aos missiondrios, inclu-
sive os capuchos, seria uma possivel incitagdo aos indios contra os coloniza-
dores. De acordo com o governador, os trabalhadores indigenas das missoes,
cedidos ao servigo da administra¢io, resistiam a esse trabalho e “se metem [...]
no mato, de onde ndo hd forgas humanas que os possam extrair’. Ainda de
acordo com o governador, a saida seria forgar os fugitivos a reaparecem utili-
zando suas familias como chamariz, levadas a povoamentos fortalezas para que
fosse tentar resgatd-los, e assim sendo recapturados.”!

As tensdes entre governador e capuchos de Santo Anténio nio dimi-
nuiram apés a aplicagdo do Diretério dos indios e da secularizagio das vilas
em 1757. Em 1759, Mendonga Furtado acusava ao secretirio de Estado da
Marinha e do Ultramar, Tomé Joaquim Corte Real, os capuchos de inflacio-
narem o valor de suas congruas, “sem mais fim que o quererem-se enriquecer,
apesar do santo e estreitissimo voto de pobreza que professam”.?

E provavel que o governador exagerasse em relagio a independéncia das
missdes, mas a prosperidade das mesmas principalmente diante dos desafios
encontrados pelos povoados coloniais era latente e constante fonte de riva-
lidades entre missiondrios e moradores. No caso particular dos capuchos de
Santo Anténio, eram constantemente acusados de romper seu voto de pobreza

19  Idem, p.337-338.
20 MENDONCA. 4 Amazénia na Eva Pombalina, vol. 11, p. 117.
21 Idem,vol. I, pp.525-526.

22 Oficio do governador e capitio general do Estado do Maranhio e Pard, Francisco Xavier de
Mendonga Furtado, par ao secretirio de Estado da Marinha e Ultramar, Tom¢é Joaquim da
Costa Corte Real. AHU, Pari (Avulsos), cx. 44, doc. 4042.



“Suas imaginacdes sios as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades antoninos no Estado... 183

a custa do trabalho dos indios e empobrecimento dos moradores, acusagdes
muito comuns durante a primeira metade dos setecentos.

O conflito nio se restringia somente ao poder secular. Os bispos do Para
e do Maranhio sempre entenderam que sua jurisdi¢do deveria se estender as
missdes religiosas, com forte resisténcia de todas as ordens regulares, que com-
preendiam serem independentes da autoridade episcopal, devido a privilégios
e isengdes concedidas por Roma devido aos desafios do trabalho missionario.*
Por outro lado, o cargo do bispo era entendido pela coroa por um viés duplice:
eram tanto lideres religiosos, quanto agentes politicos. Assim, o critério utili-
zado para seleciond-los variava de acordo com a perspectiva do governante. A
partir da segunda metade do século XVIII, essa perspectiva era focada no for-
talecimento do poder régio frente a influéncia da igreja.**Assim, as tentativas
das autoridades episcopais de submeterem a agio missiondria a sua jurisdigéo,
poderia significar também uma submissdo maior do clero regular ao poder
régio.

No caso particular do Estado do Gro-Para e Maranhio, com as grandes
extensoes de terra do estado, esse controle era instdvel. Até a primeira metade
dos setecentos, (quando ainda se tratava do Estado do Maranhio e Grio-
Pard), era dificil para o antistite, com a sede da diocese em Sdo Luis, exercer
qualquer tipo de poder sobre as missées do Pard, assim como tornava mais facil
aos regulares resistirem as visitagoes. No entanto, a partir da criagdo do bispado
do Pard pelo papado, por iniciativa do rei D. Jodo V, em 1720, os bispos que
ocuparam a diocese tenderam a lutar para expandir sua jurisdi¢do sobre as
missdes. O caso da infame disputa pela jurisdigdo das missdes entre o primeiro
bispo do Pari, o carmelita D. fr. Bartolomeu do Pilar, e a Companhia de Jesus
é, nesse sentido simbdlico.”’A luta demorou a encerrar-se, com uma conclusio

23  BOXER, C.R. 4 Igreja militante e a Expansio Ibérica (1440-1770). Sio Paulo: Companhia das
Letras, 2007, p. 86; FRAGOSQO, Os Aldeamentos franciscanos no Grio-Pard, p. 141.

24 PAIVA, Os Bispos de Portugal e do Império (1495-1777). pp. 526-559; SOUZA, “Igreja e Estado
no Periodo Pombalino”, p. 222.

25  Analisamos brevemente o caso em nossa tese de doutorado: CARVALHO JUNIOR, Roberto

Z. “Dominar homens ferozes”: missiondrios carmelitas no Estado do Maranhio ¢ Grao-Pard (1686-

1757). PPGH/UFBA: Salvador, 2015.



184 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

tempos apés a morte do bispo, com decisdo régia favoravel a diocesano tanto
na década de 1730, quanto na década de 1740. %

D. fr. Miguel de Bulhoes, bispo do Pard a partir de 1751 possuia mais
vantagens no confronto com os missiondrios. Em provisio régia de 1751, esta-
belecida de acordo com decisio do Tribunal de Consciéncia e Ordens, D. José
I resgatou ordem de seu antecessor, estabelecendo que o governo diocesano
nas missées amazonicas se exerceria da mesma forma que em Goa, com visi-
tagdes episcopais as missdes do sertdo.”” A rea¢do missiondria foi considera-
velmente hostil, alegando que “antes largariam as missoes que sujeitarem-se
ao ato da Visita”. Essa resposta refor¢a tanto na autoridade episcopal quanto
para a coroa a necessidade de substituir o clero regular por padres seculares na
administragdo das missdes. A dificuldade para a empreitada estava em arranjar
o corpo clerical necessédrio para ocupar as missoes no lugar dos regulares, pois
nio existiam seculares o suficiente no estado para tanto.?®

O discurso do bispo alinhava-se ao de Mendonga Furtado, pois alegava
que o dominio tanto secular quanto espiritual das missdes impedia os regula-
res de agirem com imparcialidade, comprometendo inclusive a autoridade da
Junta das Missdes, principal tribunal regulatério sobre a liberdade dos indios
e a a¢do missiondria, e 6rgdo para onde convergiam as demandas dos setores
mais importantes da sociedade colonial.” De acordo com o bispo, na Junta das
Missbes, onde os padres regulares seriam os “Juizes Supremos das escravidoes e
liberdades dos indios”, 0 que era um contrassenso para o diocesano, pois como
seria do interesse dos padres regulares a manutencio da escravidao indigena,
eles ndo poderiam julgar “as causas (...) na Junta com retidio e justi¢a”. Diante
desse problema, era necessirio que o poder missiondrio fosse contestado, “por

26 Copias de cartas régias em anexo. Requerimento dos religiosos reformados de Sdo Francisco do
Maranhio ao rei D. Jodo V. 5 de novembro de 1744. AHU, Maranhio (Avulsos), cx. 28, doc.
2878.

27  Oficio do governador interino do Estado do Maranhio e Para, Bispo do Pari, D. fr. Miguel de
Bulhdes e Sousa para o secretirio de Estado da Marinha e Ultramar, Tomé Joaquim da Costa

Corte Real. Parg, 3 de junho de 1757. AHU, Para (Avulsos), cx. 42, doc. 3868.

28  Provisio do rei D. José I para o bispo do Pard, D. Fr. Miguel de Bulhdes e Souza. Lisboa, 26 de
Abril de 1751. AHU Par4, (Avulsos), cx. 32, doc. 3036.

29 MELLO, Mircia Eliane A. S., “As Juntas das Missbes ultramarinas na América portuguesa
(1681-1757)". Anais da V Jornada de Historia Setecentista. Curitiba: Aos Quatro Ventos, 2003;
MELLO, E. A. S. F¢ e Império: a Junta das Missées nas Conquistas Portuguesas. Manaus: Editora
da Universidade Federal do Amazonas, 2009.



“Suas imaginacdes sios as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades antoninos no Estado...

serem evidentes os injustos motivos que os obrigavam a favorecer presente-

mente a escravidao dos indios”.®°

Da mesma forma que ocorreu com o governador do estado, a seculari-
zagdo das vilas e remocdo dos missiondrios dos aldeamentos nio amenizou
inicialmente as relagdes entre autoridades episcopais e o clero regular, mesmo
aquele que permaneceu ativo, trabalhando nas paréquias do sertdo amazdnico.
Apesar de reconhecer que nio possuiria sacerdotes necessérios para preencher
as paréquias e da necessidade que alguns regulares permanecessem nas vilas, D.
fr. Miguel de Bulh&es ndo parava de tentar interceder no governo das ordens,
principalmente dos frades capuchos.

Em 1759, dava suporte as queixas de Mendonga Furtado para o secretirio
do Ultramar, Joaquim Corte Real sobre os frades capuchos inflacionarem os
valores das congruas que lhes deveriam ser pagas. Também fazia alarido contra
fr. Jodo da Salvagio, antonino chegado recentemente ao estado, cuja fungio era
a de reformar os frades de Santo Anténio, de acordo com as mudangas insti-
tuidas por D. José I, e que ndo teria nenhum aprego pelo diocesano. Segundo

D. fr. Miguel de Bulhges:

As suas imaginagdes s3o as mesmas que as dos antigos missiondrios. Com
eles foi criado, e no tempo deles governou este convento pelos anos de
50, 51 e 52, tendo eu jd ano e meio deste Bispado, costumando os ditos
missiondrios sem aten¢do ao seu Sagrado Instituto, comerciar com tanta
publicidade e escandalo [...], ndo fez que o dito padre reformasse tdo pés-
simos e abomindveis costumes, lembrando-se da estreitissima pobreza que

professa esta religido.”!

Além de questionar a competéncia de fr. Jodo da Salvagio, D. fr. Mliguel
de Bulhoes questionava também a formagio dos religiosos capuchos que iam
para o Grio-Pard e Maranhio, que segundo ele, eram “coristas”, e que “vie-
ram praticamente mandados para aprender Filosofia e Teologia no mesmo

30 Oficio do governador interino e bispo do Pard, D. Fr. Miguel de Bulhées e Sousa para o
Secretdrio dos Negécios Estrangeiros e da Guerra, Sebastido José de Carvalho e Mello. Pard, 9

de setembro de 1756. AHU. Par4 (Avulsos), cx. 41, doc. 3784.

31 Oficio do Bispo do Pard, D. fr. Miguel de Bulhdes ¢ Sousa para o secretirio de Estado da
Marinha e Ultramar, Tom¢é Joaqui da Costa Corte Real. Pard, 23 de fevereiro de 1759. AHU,
Para (Avulsos) cx. 44, doc. 4049.




186 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

convento”. A opinido de D. fr. Bulhdes sobre estes religiosos refletia sua posi-
¢do sobre os capuchos na colénia.

Ecoando as queixas do bispo do Pari, estava também o bispo do
Maranhio, D. Fr. Anténio de Sdo José, que acusava os missiondrios de “trai-
dores”, além de agradecer a D. José I por este ter tomado a decisdo que o bispo
julgava correta: substituir por parocos seculares o clero regular das missdes,
que somado ao processo de secularizagdo das missdes, transformadas em vilas,
teria servido ao fortalecimento do bispado, em detrimento do poder regu-
lar.** No entanto, diferente de D. fr. Miguel de Bulhées, o bispo do Maranhio
acabou expulso da capitania e encarcerado, como resultado de discordancias
com o poderoso ministro Sebastido José de Carvalho e Melo, e disputas com
o governador da capitania, Joaquim de Mello e Pévoa.** Recluso no convento
de Leiria, o bispo pareceu arrepender-se de sua postura com os missiondrios,
pois em apelagio pelo fim de sua reclusdo a rainha, D. Maria I, elogiava os
regulares, pois “cuidavam bem de suas ovelhas”. De acordo com o bispo: “Eles
lhes ensinavam a doutrina, eles as instruiram na gramadtica, retdrica, filosofia
e teologia; Eles no pulpito e no confessiondrio eram tteis operarios da vinha
do senhor [...]7, que, no entanto foram tratados com “tirania” por parte do ex-
-governador Mendon¢a Furtado e por Carvalho e Melo, naquele momento
como Conde de Oeiras, e centralizando as decisdes régias em seu gabinete.*

Apesar das tensdes crescentes entre a administragdo colonial e episcopal
contra os clero regular, os capuchos continuaram a expansdo de suas missdes
durante os primeiros anos da década de 1750. Fundaram uma nova missdo (de
Santa Ana, sem identifica¢do de que povos habitavam ali). Em 1753, requisi-
tavam a D. José I a proibi¢do de qualquer religioso que quisesse sair do estado
para o reino, assim como o pagamento do vidtico a um grupo de antoninos
que vinha de Lisboa para a colénia (em que chegaram somente em 1755), pois

necessitariam dessa mio de obra para o trabalho evangelizador. Todas essas

32 Carta do bispo do Maranhio, D. fr. Anténio de Sao José ao rei D. José 1. Sao Luis do Maranhio,
27 de fevereiro de 1759. AHU, Maranhio (Avulsos), cx. 39, doc. 3809; Carta do bispo do
Maranhio, D. fr. Anténio de Sdo José ao rei D. José 1. Sao Luis do Maranhio, 3 de dezembro de
1760. AHU, Maranhio (Avulsos), cx. 40, doc. 3894.

33 PAIVA, Os Bispos de Portugal e do Império (1495-1777), p. 529.

34 A extensio do conflito do bispo com o governador ¢ mais abrangente e envolveu Pombal, que
como secretirio de Estado, indeferiu o pedido do diocesano em passar as posses dos missiondrios
para a Diocese do Maranhio. Representagio para a rainha D. Maria I. 1769. AHU, Maranhio
(Avulsos), cx. 40, doc. 3904.



“Suas imaginacdes sios as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades antoninos no Estado...

medidas, necessdrias para a manuteng¢io da ordem no Grio-Para.** Tais movi-
mentos por parte dos religiosos capuchos também nos sugerem que, apesar de
todas as criticas e contenciosos na colonia, nio havia sinal por parte deles de
consciéncia sobre a mudanga profunda em curto prazo, articulada pelo gover-
nador, o bispo e a coroa.*

O Diretorio dos Indios e a decadéncia missionaria

Apesar de pensadas e elaboradas desde o inicio da década, as leis e ins-
trugdes régias que alteraram a paisagem administrativa e religiosa da colonia
somente foram publicadas em 1757. De forma resumida, eram estas: o alvard
de 7 de junho de 1755 que instituia o Diretério dos Indios, e concebia uma
liberdade tutelada e sob o governo dos diretores aos indios das missdes;*” a
transformagio das missdes religiosas em vilas e lugares seculares, onde habi-
tariam tanto indigenas quanto moradores brancos; a remogdo de boa parte
do corpo missiondrio (expulsos para o reino como jesuitas e merceddrios ou
trancafiado em seus conventos, como franciscanos da Beira e piedosos), que
deveria ser substituido por pdrocos seculares, escolhidos pelo bispo.

A reagio do clero regular quando do antncio das reformas, na Junta das
Missdes, foi a aceitagdo. Apesar de posteriormente ocorrer alguma resisténcia,
os Provinciais de cada ordem religiosas decidiram pela entrega dos cargos de
missiondrios. Ainda assim, apesar da aceitagdo dos Superiores dos missiona-

rios, a auséncia de padres seculares para ocupar as paréquias obrigou o bispo a

35 Respectivamente: Requerimento do Procurador-Geral da Provincia de Santo Anténio para o Rei
D.Jos¢ I.13 de janeiro de 1755. AHU, Maranhio (Avulsos), cx. 35, doc. 3499; Requerimento do
Provincial da Provincia de Santo Anténio de Portugal e do Estado do Grao-Paré para o rei D.
José 1. 3 de abril de 1753. AHU, Paréd (Avulsos) cx. 34, doc. 3178; Requerimento do Procurador
Geral do convento de Santo Anténio do Grio-Pari, fr. Jose do Sacramento para o rei D. José 1.

8 de abril de 1755. AHU, Pari (Avulsos), s/c, doc. 3536.

36 A percepgio também nio surgia entre os jesuitas, aparentemente. P. Jodo Daniel (S.]J.) lembrava
a visitacdo feita por D. fr. Miguel de Bulhdes as missdes (provavelmente com o governador), o
que teria refor¢ado no bispo a importancia do clero regular na administracio secular das missdes.
Para o jesuita, a opinifo do bispo somente se alteraria em 1757, quando “mudaram-se os tempos”
e o bispo viu a necessidade de acabar com o poder dos missiondrios. DANIEL, Pe. Jodo (S]).
Tesouro descoberto no maximo Rio das Amazonas (1722-1776). Rio de Janeiro: Contraponto, 2004,
vol. II, p. 344. No entanto, dois anos antes, jd estava pronto as ordens e instrug¢des régias que im-
plodiriam esse poder, e em 1751 o bispo antes mesmo de fazer a visitago, ja defendia a troca do
clero regular pelo secular nas missées. Provisio (1751). AHU, Para (Avulsos), cx. 32, doc. 3036.

37 Cartas do Bispo do Pard para o Rei D. José 1, 27 de agosto de 1757, AHU, Para (Avulsos), Cx.
42,D. 3890.




188

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

manter em “lugares”® e algumas vilas parocos regulares interinos enquanto nio
conseguia ocupar a vacincia dos postos com membros do habito de Sdo Pedro,
pedindo aos provinciais de cada ordem prelados que “pudessem desempenhar
dignamente as obrigaces”.”

Alguns fatores podem explicar o porqué somente a Ordem do Carmo e,
em maior nimero, os capuchos de Santo Anténio permaneceram para servir
como auxiliares ao poder episcopal, ainda que o bispo demonstrasse pouca
simpatia a qualquer uma das ordens regulares.

A companhia de Jesus seria expulsa em definitivo. Os conflitos que
levaram a sua dissolugdo, suas muitas posses no estado, e a rivalidade com
Sebastido José de Carvalho e Melo exigiam essa saida. Da mesma forma, os
merceddrios também ndo teriam sua presenga admitida, tanto por sua origem
espanhola quanto por suas fazendas, tomadas pela administragdo colonial. A
unica ordem com fazendas de gado a permanecer no estado foi a Ordem do
Carmo, provavelmente por sua experiéncia missiondria no Rio Negro, regiio
de fronteira em disputa com os espanhéis. Mesmo assim, as fazendas e posses
carmelitas também foram confiscadas.

Os padres capuchos nio possuiam fazendas, mas a produgio de suas mis-
soes era considerdvel, principalmente aquelas da Ilha de Joanes. No entanto,
nesse cendrio, é possivel especular que uma grande diversidade de casas pro-
vinciais atrapalharia o controle destas pelo poder episcopal. Dessa forma, fran-
ciscanos da Concei¢do foram enclausurados em seu convento, na cidade de
Sdo Luis, enquanto piedosos foram expulsos para o reino, junto com jesuitas
e merceddrios.

Ha outras possibilidades para a permanéncia antonina. Pode-se consi-
derar sua influéncia entre membros do governo colonial e reinol ainda que de
forma especulativa. Em 1751, D. José I declarava que a Provincia de Santo
Anténio de Portugal estava sob prote¢do régia, em homenagem a seu traba-
lho tanto no reino quanto nas missoes “que exercitam no Grao-Pard”, missoes

expressio “Lugar” aqui faz referéncia a uma pequena povoacio, intermedidria entre uma vila e
38 Aexp “Lugar”aq pequena povoagio,
uma aldeia.

39  Oficio do governador interino do Estado do Maranhio e Para, Bispo do Pard, D. fr. Miguel de
Bulhdes e Sousa para o secretdrio de Estado da Marinha e Ultramar, Tomé Joaquim da Costa
Corte Real. Pard, 3 de junho de 1757. AHU, Para (Avulsos), cx. 42, doc. 3869.



“Suas imaginacdes sios as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades antoninos no Estado... 189

estas que o rei considerava fundamentais para a protegio do estado e vassali-
zagdo dos povos autéctones.*

Além de um possivel favorecimento régio, outra possibilidade seria a
influéncia exercida sobre o governador e o bispo por um capucho de Santo
Anténio, chamado fr. Dionisio de Sio Francisco. Pouco se sabe sobre o frade,
somente o que o governador informa, e aparentemente, Mendonga Furtado
tinha fr. Dionisio em alta estima, descrevendo-o como “dos poucos que ali
compreende que comecavam alguns sentimentos de religiosos e que cuidava
mais na sua obriga¢do”. Segundo o governador, o frade tinha sido provincial
da ordem no Pard, e por insisténcia do préprio Furtado e do bispo, retornou
ao cargo. No entanto, como Provincial, teve problemas, pois de acordo com o

governador:

[...] um levantado a que aqui se chama Presidente das Misses, que ndo
tem cuidado sendo fazer violéncia as aldeias, como eu presenciei muitas
[...]. E querendo o prelado evita-las e faze-las conter, ele e os seus auto-
res, o vio perseguindo [...] querendo que o mesmo presidente e os que cd
mandaram, que ele sem justiga ou razio alguma, e até contra as regras da
sua mesma Religido, junte quanto dinheiro puder para os fins que a eles
lhe parecerem [...]."#

Nio ¢ possivel saber a gravidade da cisdo interna que ocorria entre esses
religiosos. Mas elas se mantiveram com a substitui¢io de fr. Dionisio pelo novo
provincial, fr. Francisco de Santa Teresa, que o governador descreve como “um
dos maiores velhacos, régulo absoluto que eu conhego; tem atormentado ao
seu antecessor sendo a melhor coisa que achei neste Estado homem de vida
inculpavel”.** Por provocagio a fr. Santa Teresa ou afinidade com fr. Dionisio,
o governador resolveu tomar o ultimo como confessor, e acompanhante em
viagens pelo sertdo, substituindo o confessor anterior, o jesuita José da Gama

(expulso com o resto de seus irmdos de hibito).

40  Alvard Régio. Lisboa, 23 de mar¢o de 1751. ARQUIVO NACIONAL DA TORRE DO
TOMBO (ANTT), Provincia de Santo Anténio, Documentos Régios, mg. 1, fls. 40-41.

41 Oficio do governador e capitio general do Estado do Maranhio e Pari, Francisco Xavier
de Mendonga Furtado para o secretirio de Estado dos Negécios Estrangeiros e da Guerra,
Sebastido José de Carvalho e Melo. Arraial de Mariud (Rio Negro), 22 de novembro de 1755.
AHU Pari (Avulsos), cx. 39, doc. 3688.

42 MENDONCA, 4 Amazénia na Era Pombalina, vol. 111, pp. 318-319.



190

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

E dificil saber se houve de fato alguma influéncia de fr. Dionisio na
decisdo de conservar os antoninos na colonia, ou mesmo se o frade teria dispo-
si¢do em argumentar a favor de seus irmaos. Como alternativa, alguns critérios
importantes podem ter pesado na escolha, como a primazia do convento de
Santo Anténio, hd mais tempo na cidade de Belém, e provavelmente o tra-
balho missiondrio dos capuchos de Santo Anténio no Cabo do Norte, outra
area de constantes disputas entre poténcias coloniais europeias, nesse caso com
franceses. Por outro lado, foi utilizada pelo secretdrio Carvalho e Melo como
justificativas para a remogdo das casas menores a auséncia de licengas para
missionar no estado do Pari e a ilegalidade da construgio de conventos e hos-
picios onde ja habitavam os frades antoninos.*

Presenca continua no Grao-Para e Maranhao

As mudancas impostas a partir das reformas josefino-pombalinas nio
amainaram as tensoes entre a administragdo colonial e o clero regular. No caso
dos capuchos, especificamente, apesar de submetidos a autoridade episcopal

) ) )
ainda entravam em conflito constante com representantes do poder secular.
Importante lembrar que, em 1759, Mendonga Furtado acusava os frades de
fraudar as contas enviadas a coroa para o célculo de suas congruas anuais.

Bernardo de Melo e Castro, sucessor de Mendonga Furtado (agora secre-

>
tario de Estado), acusava, em 1761, os religiosos de serem possuidores de “um
grande nimero de indios”, que mantinham em “escandalosa escravidao”.* Jd o
governador da capitania do Maranhio, Joaquim de Melo e Pévoas, em 1763,
defendia os franciscanos como “os inicos que vivem como religiosos e se fazem
dignos da maior atengdo”. Em oposigio, criticava os carmelitas em Sao Luis.
)
Contestava também a autoridade da Junta das Missoes, esvaziada, para julgar
a liberdade dos indios, pois a ingeréncia dos religiosos nesse tema foi abolida

pela coroa.®

43 Idem, vol. I, pp. 470-472.

44 Oficio do governador e capitdo-general do Estado do Pari e Maranhdo, Manuel Bernardo
de Melo e Castro para o Secretirio de Estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de
Mendonga Furtado. Para, 5 de outubro de 1761. AHU, Pari (Avulsos), cx. 50, doc. 4611.

45  Carta do governador da capitania do Maranhio, Joaquim de Melo e Pévoas para o secretdrio
de Estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonga Furtado. Maranhio, 3 de
agosto de 1762; Oficio do governador da capitania do Maranhio, Joaquim de Melo e Pévoas



“Suas imaginacdes sios as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades antoninos no Estado... 191

As relagdes entre padres regulares e governo diocesano estabilizaram na
década de 1760, apés o a expulsio de boa parte dos missiondrios e a presenga
em numero considerdvel de frades capuchos de Santo Anténio nas vilas e luga-
res. A perda do poder secular por parte dos missiondrios e sua submissdo a
autoridade episcopal pesou na pacificagdo. Se D. fr. Miguel de Bulhdes e D.
fr. Anténio de Sdo José, diocesanos do Pard e do Maranhio, respectivamente
faziam ataques concisos entre 1759 e 1760, o beneditino D. fr. Jodo de Sao
José, bispo do Grio-Pari, em seu didrio de viagem e visitagoes as vilas da dio-
cese tratava, os frades capuchos que trabalhavam nas paréquias como aliados.
Segundo D. fr. Jodo, os frades de Santo Anténio “com desinteresse exemplar
deixaram vestigios de observincia, religido e pobreza de espirito em muitas
partes, com tanta edificagio, que é uma das ordens que mais ajudam a igreja, e

de quem fiamos sem cuidado maior as nossas ovelhas atualmente”.*

-

E importante notar que, apesar desses entreveros constantes com bis-
pado e a governadoria do estado, mesmo apés aplicagdo das reformas, os capu-
chos de Santo Anténio se reorganizaram de acordo com o espirito dos novos
tempos, e solidificaram sua presen¢a em um cendrio onde continuavam a ser
necessdrios, além de ter capilaridade consideravel entre as populages do sertio
do Grao-Pard; dos povoamentos visitados por D. fr. Jodo, em ao menos seis, o
diocesano diz ter encontrado frades capuchos como pérocos. E essas paréquias
ndo estavam restritas a /Zugares, como planejou fr. Miguel de Bulhdes em 1757,
quando requisitou a ajuda dos capuchos, mas também vilas como Camets,
Porto de Moz e Franca, onde administravam o oficio espiritual ndo somente
para indigenas, mas também para moradores.*’

Um frade importante para esse contexto foi fr. Jodo da Salvagio, reforma-
dor da ordem no Estado entre as décadas 1750 e 1760. O reformador ja fora
alvo de reclamagdes por parte do bispo, com quem tinha claras animosidades.*®

No entanto, apesar da oposi¢do diocesana, fr. Salvagdo acumulava prestigio

para o secretirio de Estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonga Furtado.
Maranhio, 14 de julho de 1763. AHU, Maranhio (Avulsos), cx. 41, doc. 4017.

46 SAO ]OSE, D. Fr.Jodo de. “Viagem e Visita do Sertdo, em o Bispado do Grao-Pard, em 1762 ¢
17637 In: Jornal do Instituto Histdrico Geogrdfico Brasileiro. Rio de Janeiro: Typographia de Jodo
Ignacio da Silva, Tomo IX, 2.2 Edi¢do, 1869, p. 65.

47 SAO JOSE, “Viagem e Visita do Sertdo, em o Bispado do Grao-Pard, em 1762 e 1763, pp.
70-104, 477-497.

48  Oficio do Bispo do Pard, (1759). AHU, Paréd (Avulsos) cx. 44, doc. 4049.



192 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

dentro e fora da ordem. Além de reformador da ordem e frade pregador, era
ex-comissario provincial da ordem no Pard, examinador sinodal, visitador da
Ordem de Santo Anténio, ex-comissirio geral da ordem em Portugal, além de
ter assumido o cargo de deputado da Junta das Missées.” Como visitador e
reformador, cabia a ele decidir que rumos a Ordem de Santo Anténio no Pard
deveria assumir, o que fez apesar dos protestos de D. fr. Miguel de Bulhdes, que
pretendia ter ingeréncia sobre as ordens que permaneceriam atuantes na colo-
nia. Fr. Jodo da Salvagio também atuou sobre as irmandades seculares na colo-
nia, reformando a Ordem Terceira de Sdo Francisco, uma das maiores e mais
importantes ordens terceiras do Estado, cujo comissirio, o carmelita fr. Jodo do
Monte Carmelo impedia a aceitagdo de membros indigenas. Fr. Salvagio agiu
de acordo com o estipulado pelo Diretério dos Indios, que permitia o acesso de
indigenas a irmandades seculares, destituiu o carmelita de seu comissariado e
o enviou de volta ao reino e liberou o acesso & Ordem Terceira para indigenas.
*0Seria da responsabilidade de fr. Salvagio também a reforma dos capuchos da
Conceigio, naquele contexto, enclausurados em seu convento no Maranhio.
Porém, estando a diocese do Maranhido com sede vacante, a jurisdi¢do era do
bispo do Pari, e o diocesano, disposto a limitar a agio do reformador, impediu
que fr. Salvagdo exercesse qualquer ingeréncia em outra casa capucha que nio
fosse a de Santo Anténio.

A necessidade da agdo clerical na colonia era tio consideravel, mesmo
ap6s secularizagio das vilas, que os frades presentes no Estado ndo possuiam
numero suficiente. Fr. Bernardo de Santa Clara, provincial da ordem em 1764
no Pard, pediu a Mendonga Furtado, secretirio de Estado da Marinha e do
Ultramar naquele ano, que requisitasse ao provincial antonino em Portugal a
vinda de mais religiosos para a colonia, pois os 23 frades que possuia traba-
lhando nas vilas e lugares nio eram o suficientes, e nem havia “clérigos” (padres

49  Oficio do Capelio fr. Jodo da Salvagdo para o secretirio de Estado da Marinha e Ultramar
Francisco Xavier de Mendonga Furtado. Convento de Santo Anténio do Para, 12 de setembro
de 1760. AHU, Par4 (Avulsos), s/c, doc. 4281.

50 Oficio dos religiosos da Ordem Terceira da Peniténcia de Sao Francisco da cidade do Pard para o

secretdrio da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonga Furtado. Pard, 11 de setembro
de 1760. AHU, Pari (Avulsos), cx. 47, doc. 4270.



“Suas imaginacdes sios as mesmas que a de Antigos Missiondrios”: frades antoninos no Estado...

seculares) para ocupar as paréquias vacantes.’! Essa presenca estendeu-se ao
longo das préximas décadas.

Na década de 1780, fr. Anténio do Nascimento, frade pregador do con-
vento no Pard, requisitava ao seu prelado em Lisboa o reconhecimento dos
religiosos antoninos que fossem pregadores, trabalhassem no estado e que
possuissem “25 anos de habito”, retornarem ao reino. Diz fr. Nascimento que
fazia aquela requisi¢io com atraso, pois trabalhava “em aldeias distantes no
Grao-Pard”.>?

Assim, é possivel perceber que a a¢do capucha ndo se encerrou com a
desarticulagdo do poder missiondrio no estado, durante o governo de Mendonga
Furtado. Os frades de Santo Anténio ocuparam os lugares que deveriam ser
em parte do clero secular, mas também ocuparam antigas missdes pertencentes
a outras ordens religiosas. Sua experiéncia como missiondrios permitiu que
permanecessem no trabalho de parocos das vilas, mesmo que tivessem que
lidar tanto com as cobrangas dos governos administrativos e episcopais quanto
com a autoridade dos diretores. Submeteram-se a autoridade régia e reorgani-
zaram-se de acordo com a politica de D. José I e do Marqués de Pombal para a
colénia, que por sua vez, levaram as vilas, antigas missdes, a um lento processo
de decadéncia.

51 Oficio de fr. Bernardo de Santa Clara para o Secretirio de Estado da Marinha e Ultramar,

Francisco Xavier de Mendonga Furtado. Convento de Santo Anténio do Pari, 30 de setembro
de 1764. AHU, Para (Avulsos), cx. 57, doc. 5171.

52  Requerimento de fr. Anténio do Nascimento. Convento do Par4, s/d. ARQUIVO NACIONAL
DA TORRE DO TOMBO [ANTT], Provincia de Santo Anténio, Processos de Jubilagdo, mg. 2.







CAPITULO 8

AS CONFISSOES D’AQUEM E D’ALEM
MAR - O SACRAMENTO DA CONFISSAO NO
REINO E NO ULTRAMAR - SECULO XVII

Sarah dos Santos Araujo’

Introducao

confissdo vai ser oficializada como parte dos sacramentos da Igreja

Catélica no Concilio de Trento. Mas antes do século XVI a pritica

ja era realizada em diversas regides da Europa, ainda que sem um

padrio determinado; a confissdo, entdo, era feita pelo menos uma vez ao ano,
na Quaresma, periodo em que os pecados eram absolvidos pelos prelados.

Criados ao longo do periodo medieval para orientar os padres, os manuais

de confissdo surgiram justamente para afirmar um modelo de sacramento que

seria utilizado inclusive na Idade Moderna?. Em Portugal, ¢ possivel encontrar

vérios desses manuais impressos, desde o século XVI, e disseminados ao longo

do século XVII, com todas as permissdes ditadas a respeito do seu conteido’.

1 Mestra em Histéria Social e Doutoranda pela Universidade Federal do Amazonas, professora
de rede estadual de ensino do Estado do Amazonas — SEDUC e do Centro Universitirio do
Norte — UNINORTE. Contato — araujosarahsantos@gmail.com

2 DELUMEAU, Jean. 4 confissio e o perddo: as dificuldades da confissio nos séculos XIIT a XVIII.
Trad. Paulo Neves. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1991.
3 MACEDO, José Rivair. Os manuais de confissao luso-castelbanos dos séculos XIII-XV. Revista

Aedos, V.2,n.2,2009. LOPES, Birbara Macagnan. Os Pecados em manuais de confessores ibé-
ricos (séculos XIV-XVI). Revista Aedos,v.3,n.9,2011.



196

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Destacamos também o potencial que os catecismos oferecem para o
estudo das confissdes, uma vez que neles se encontram maiores detalhes sobre
o universo ritualistico da Igreja Catélica®. O que nos leva a uma discussdo mais
extensa, e diante disso vamos partir da leitura de alguns documentos especi-
ficos direcionados ao ensino da doutrina cristd na col6nia, tracando paralelos
com os catecismos que eram usados em Portugal. Nosso objetivo ¢ identificar
as similaridades, contradigées e ambiguidades entre os documentos produzi-
dos e as priticas realizadas no mundo colonial.

Precisamos destacar que antes do Concilio Tridentino as missdes na
colénia ji estavam sendo realizadas e um modo de converter e catequizar as
populagdes indigenas jd era tragado’. De acordo com Candida Barros, pode-
mos dividir as agbes para conversio implementadas pelos missiondrios nas
colonias em dois momentos, um antes de Trento e um apés a realizagio do
concilio. O primeiro momento se configuraria com padre Manuel da Nébrega
conduzindo a politica de evangelizagio “ao modo gentio™:

A politica de Nobrega de aproximar a evangelizagdo ao modo gentio con-
tribuiu para que o texto da doutrina em tupi fosse assimilado & oratéria
tupi dos pajés e dos profetas. Essa politica dos primeiros anos dos jesuitas
no Brasil representou usar a prética da doutrina no espago, o tempo e a
retorica do pajé e do “senhor da fala”, figuras reconhecidas na cultura tupi
como tendo capacidade de oratéria. Os grupos tupi eram mencionados
como apreciadores dos discursos publicos pela importancia que davam aos

“senhores da fala™.

Nesse primeiro momento, podemos observar uma tentativa de se apro-
priar de elementos da cultura indigena para introduzir a doutrina crista.
Manuel da Nébrega, primeiro provincial da Companhia de Jesus no Brasil,

vai ver na representatividade dos pajés como “senhores da fala”, um meio de
conduzir as populagbes indigenas no caminho da fé crista.

4 FERNANDES, Maria de Lurdes Correia. Do manual de confessores ao guia de penitentes.

Orientagdes e caminhos da confissdo pés-Trento. Via Spiritus,v. 2,1995.

5  BARROS, Candida. Interpretes e confessiondrios como expressoes de politicas linguisticas da Igreja
voltadas i confissao. D.E.L'T.A,v.7,n.2,2011.

6 BARROS, Candida. Nozas sobre os catecismos em linguas verndculas das colonias portuguesas (séculos

XVI e XVII). Academia-Edu. julho 2001. p. 25.



As confissées d’aquém e d’além mar— O sacramento da confissdo no Reino e no Ultramar —século X'VII 197

Sobre o segundo momento, apés Concilio de Trento, uma nova dindmica
é estabelecida de acordo com a pesquisa de Candida Barros; a autora destaca
que a inser¢do da cultura do gentio deixa de fazer parte do repertério dos

missionarios:

Um quarto de século depois do inicio da evangeliza¢io entre os indios, a
politica jesuitica adotada nio parece mais se enquadrar com aquela defen-
dida por Nébrega de usar modos gentios na pregagio. Nio se encontra
mais descri¢oes de evangeliza¢io usando a retérica e cerimonial dos senho-
res da fala. As missGes nfo eram mais itinerantes e as pregagdes se faziam
nos pulpitos das igrejas construidas nas aldeias jesuiticas e ndo mais no

espago dos “senhores da fala™.

Vemos a partir de entdo, uma nova dimensdo para agdo missiondria nas
colonias. Na tentativa de conter propostas sincréticas de culto, os modos de
evangelizar vio ser pautados no modelo de pregagio ao “modo dos brancos”
como era feito na Europa. Essa escolha tem consequéncias na forma de agir
dos missiondrios, e podemos dizer que, diante de um modelo de doutrina que
ainda passava por transformagoes, ele nio foi completamente padronizado.
Assim, a introdugio dos catecismos ou confessiondrios, moldados a partir dos
que ja circulavam na Europa, ¢ o percurso que tomaremos para observar como
se efetivou um modelo de instrumentaliza¢do da fé que foi ensinada as popu-
lagbes indigenas.

Candida Barros apresenta em suas notas de pesquisa uma distingdo basica
entre as missdes espanholas e portuguesas: enquanto os missiondrios espa-
nhéis realizavam concilios provinciais que os atualizavam sobre a doutrina que
vinha sendo aplicada na Europa, o mesmo nio acontecia nas possessoes portu-
guesas®. Ainda que se pautando naquilo que foi pensado em Trento, vemos que
até se consolidarem as formas de ensinar a doutrina cristi, cada coldnia busca
caminhos de adaptag¢do e misses que atuaram no Maranhdo e Grio-Pard

vivenciaram suas experiéncias de forma distinta de outras regiées do além-mar.

7 BARROS, Maria Candida D. M. Notas sobre os catecismos em linguas verndculas das colénias por-
tuguesas (séculos XVI e XVII). p.27.

8  BARROS, Candida D. M. Notas sobre os catecismos em linguas verndculas das colonias portuguesas
(séculos XVI e XVII). p. 12



198

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

No Reino, as orientagdes ji estavam dadas para serem feitas no con-
fessiondrio por clérigo instruido na teologia e na fé. Apesar de o dominio
da Teologia ainda ser deficitirio em parte do corpo eclesidstico, as orienta-
¢oes tém objetivos de serem as mais simples para que possam ser facilmente
compreendidas:

[...] Procuramos em toda doutrina. quanto foi possivel fugir de pontos de
Teologia que poderiam parecer ser mais pera letrado que pera meninos.
Mas como muitas cousas da Doutrina Crista seja o mais alto e mais subido
de toda a Teologia principalmente os artigos da F¢, que todos devem saber
os quais sdo principio donde toda Teologia nasce. Quanto mais, que se
hé de ter respeito, que a doutrina nio se fez somente pera os meninos,
mas tanto e mas pera os grandes pois acontece algumas vezes muitos deles
terem tanto maior necessidade de a saber, que os meninos, quanto por sua

idade a isso tem maior obrigacdo’.

Ao longo do século XVII, a Igreja ainda estava sofrendo os impactos das
transformagdes conciliares e o corpo eclesidstico ainda absorvia essas mudan-
cas. Assim, entender o que acontecia no Reino e a forma como os padres eram
orientados ajuda a perceber como as missdes encararam o processo de conver-
sdo na colonia’®. Por mais que estejamos falando de ordens missiondrias, como
a jesuita, criada com o objetivo de “ir por todo mundo e pregar o evangelho a
toda criatura”, as pessoas do “Novo Mundo” precisavam ser pensadas em suas
especificidades e uma delas era o idioma. Para isso entdo foram criados os
manuais catequéticos em lingua Brasiliana, o tupi, para dar conta dessa nova
realidade que se colocou aos missiondrios'!.

9  Decidimos fazer a atualizagio da escrita para melhor compreensio do texto do documento ci-
tado. Mantendo pontuagido e mindsculos e maitsculos como no texto. JORGE, Marcos, S.J.
1525-1571, Doctrina christam [orde]nada a maneira de [dialogo], pera ensinar os meninos. Pelo
P. Marcos Jorge... Acrescentada pelo P. Ignacio Martins... De novo emendada, & acrescentada
hua Ladainha de Nossa Senhora. - [E]m Lisboa: Officina Craesbeeckiana, 165[5]. Prélogo nio

numerado.

10 FRANCO, Jos¢ Eduardo. O Mito dos Jesuitas — Em Portugal, no Brasil e no Oriente (Séculos XVI
a XX). Gradiva: Lisboa, 2006. MARQUES, Jodo Francisco. Os jesuitas, confessores da corte portu-
guesa na época barroca (1500-1700). Porto: Universidade do Porto. Faculdade de Letras, 1995.

11 Para ter um breve histérico de como se desenvolveu o que os padres, principalmente jesuitas
chamaram de “Lingua Brasilica” ver o levantamento: “Além de institui¢des educativas, os jesuitas
produziram graméticas e diciondrios, como: Arte de Gramatica da Linguas mais Usadas na Costa
do Brasil (José de Anchieta-1590); Catecismo na Lingua Brasilica (Antonio de Aradjo-1618);



As confissées d’aquém e d’além mar— O sacramento da confissdo no Reino e no Ultramar —século X'VII 199

Mas uma coisa é conseguir traduzir o idioma para ser compreendido
pelos indigenas e outra coisa ¢ fazé-los entender a doutrina cristd e seus mul-
tiplos significados. Dentre tais significados, vemos a confissdo como elemento
de interesse nesse processo de tradugdo, pois ele remete a esfera da subjetivi-
dade dos sujeitos histéricos: na Europa, confessar suas culpas era uma pratica
coerente com a subjetividade ocidental?. Mas como os missiondrios foram
introduzindo esse “desencargo de consciéncia” ou o entendimento do que era a
culpa cristd? Essas inquietagdes marcam nosso texto e nos levaram as leituras
das orientages para confissdo por meio dos textos jesuiticos e as produgdes de
estudos jd consolidadas na historiografia. Assim, nossa inten¢do ¢ tentar ras-
trear a inser¢do da culpa cristd na colénia, bem como a busca por perdiao que
mobiliza a confissdo sacramental.

Existem trabalhos que perpassam esse tema, mas com o olhar voltado
para as questdes mais empiricas na atuagdo missiondria, como a formagio
dos aldeamentos ou a dindmica interna e orientagbes dos priores das mis-
soes”. Evidentemente, tais aspectos sio importantes, mas nio sdo os Gnicos.
A centralidade que a culpa cristd adquiriu na Europa, como assinalam Jean
Delumeau e Adone Agnolin, aponta para a necessidade de se levar em conta a
confissdo em si como objeto de estudo no processo de agdo missionaria'.

Vocabuldrio da Lingua Brasilica e Diciondrio Portugués-Brasiliano (anénimos); Arte da Lingua
Brasilica (Luis Figueira-1621); Arte, Bocabulario y Tesoro de La Lengua Guarani (Antonio Ruiz
de Montoya-1639/1640); Catecismo da Doutrina Christa na Lingua Brasilica da Nagio Kiriri e
Arte da Gramitica da Lingua Brasilica da Nagam Kiriri (Luis Vicencio Mamiani-1698/1699);
Gramitica da Lingua Geral do Brasil com Hum Diccionario dos Vocdbulos mais Uzuaes para a
Intelligencia da Dita Lingua (1750 no Pard)”. Em: FERRACO, Lisiani. BONFIM, Bernadette
Barbara. O ensino e a aprendizagem de linguas nos primeiros tempos do Brasil. HELB —
Historia do Ensino de Linguas no Brasil, ano 1, n. 1, 1/2007. http://www.helb.org.br/index.php/
revista-helb/ano-1-no-1-12007/95-0-ensino-e-a-aprendizagem-de-linguas-nos-primeiros-
-tempos-do-brasil. Acesso em: 10 abr. 2021.

12 “[...] Todo esse conjunto de principios, ou melhor, tal pritica de expiagio dos pecados dos fiéis,
nunca é demais lembrar, tornou-se o esteio do exame de consciéncia do fiel, em uma época em
que clérigo seculares, monges e mendicantes estavam por todo o territério cristio como res-
ponsdveis, entre outras missdes, pela administragdo e divulgacio do sacramento da Peniténcia.”
TEODORGO, Leandro Alves. A fungio Moral da memdria na pritica da confissio. Dimensées, v. 28,
p-211,2012.

13 BARCELOS, Artur H. F. Os Jesuitas e a ocupagio do espago platino nos séculos XVII e XVIII.
Revista Complutense de Historia de América,v. 26. p. 93-116.

14 “Ao delinear-se o contraste entre peniténcia como conversio e tribunal das culpas, constituiu-se,
nesse sentido, o conflito entre uma religido da consciéncia e uma religido da autoridade: todavia
nem uma nem outra se mostram como prerrogativa (exclusiva) do luteranismo ou do catolicis-
mo. Como estd bem evidenciado na obra de Jean Delumeau, parece-nos, de fato, que na época



200

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

A confissao no Maranhao e Grao-Para ensinada aos

indigenas e a confissao ensinada as criangas no Reino

Expoente da missio no Maranhio e Grio-Pard, Antonio Vieira serd o
religioso que definird os termos que vdo reger as missdes e como serd aplicada
a ordenacgdo interna nos aldeamentos missiondrios. Em sua visita, iniciada ofi-
cialmente no ano de 1658, quando foi nomeado, temos as descricoes que vio
orientar as agdes dos missiondrios para a conversido do “gentio”. Luiz Felipe
Baeta Neves, ao estudar a vida e obra do missiondrio, descreve suas defini¢oes

para a missdo:

O primeiro legislador, que organizou o regime delas (Aldeias) foi Padre
Anténio Vieira. e em tdo boa hora e com tanto acerto e conhecimento do
espirito da Companhia e do ambiente local, que se constituiu, depois de
algumas tentativas frustradas para alterar a lei definitiva durante a per-
manéncia dos Jesuitas na Amazonia. Vieira representa para a missdo do
Maranhio e Grio-Pari o que o visitador Cristovio de Gouveia foi para a

Provincia do Brasil®.

Percebemos a importancia dada na citagdo de Baeta Neves a representa-
tividade de Antdnio Vieira ao compard-lo com o Visitador da “Provincia do
Brasil”. Delimitando a diferenga das localidades e as formas de lidar com a
missdo na regido Amazdnica. Ensejando as distintas realidades que marcam as
agdes no interior no territério e as experiéncias de atuagio dos colonos que se
fixaram ao longo da costa do Atlantico.

Assim adentramos os temas que fazem parte das preocupacdes dos

visitadores nas missdes, dos quais listamos as matérias: religiosa, espiritual,

que vai do século XIIT ao século XVIII, o inteiro sistema cristdo do Ocidente europeu se caracte-
riza por uma ‘hiper-culpabiliza¢io’: essa atravessa toda sua cultura religiosa [...]". DELUMEAU,
Jean. Jesuitas e Selvagens: o encontro catequético no século XVI. Revista de Historia, v. 144,
2001. p. 30. Jean Delumeau, em o “Pecado e o Medo: A culpabilizagio no ocidente”, mostra-
-nos como o ato de alcangar as multidées humildes da Europa era feita & custa da pregagio dos
padres, em que complementa: “Para superar o enorme obsticulo psicolégico constituido pela
dificuldade da confissio obrigatéria, a pregagdo jamais deixou de insistir sobre a ‘cleméncia de
Deus que nio tem limites’ e sobre a certeza de que ‘se fizermos a peniténcia, seremos salvos”.
AGNOLIN, Adone. O pecado e 0 medo: a culpabilizagio no ocidente (séculos 13-18). Trad. Alvaro
Lorencini. Bauru: EDUSC, 2003. p.261.

15 NEVES, Luiz Felipe Baéta. Vieira e a imaginacio social jesuitica: Maranhio e Grio-Pard no
século XVII. Rio de Janeiro: Topbooks, 1997. p. 137.



As confissées d’aquém e d’além mar— O sacramento da confissdo no Reino e no Ultramar —século X'VII 201

catequética, escolar, social, econdmica, sacramental, hospitalar, linguistica e
civil. Dentre os quais direcionamos nosso olhar para o tépico “Do que per-
tence 4 cura espiritual das almas” uma preocupagio com os ritos e sacramen-
tos a serem realizados nos aldeamentos. Nele, Anténio Vieira enfatizou em
suas instrugdes que seguissem a mesma légica da “Roma seiscentista”, porém,
como nos diz Baetas Neves: “[...] se abre a porta do pragmatismo inaciano
e se aventa a possibilidade de alteragdes, em ‘caso de necessidade’, de alguns
sacramentos’ . Essas mudangas vio acontecer 4 medida que as missoes avan-
¢am e conhecimento sobre os habitantes das florestas vai sendo aprofundado:
a necessidade de se comunicar foi um dos embates vivenciados pelos religiosos
que vio definir o papel dos sacramentos de formas especificas nas missdes.

Ainda sobre a questio da comunicagio, ela vai continuar marcando a nar-
rativa das missdes. A preocupagio dos padres com o sacramento da confissdo
demonstra como a relagdo com a conversio e o ensino da fé cristd ndo se rea-
lizava da forma pratica que os missiondrios queriam transparecer. Eo que estd
expresso no relato de Vieira: “[...] ‘O padre que tiver a sua conta alguma povo-
a¢do ou povoagodes de indios, fard todos os anos lista de todos dos que forem
capazes de confissdo, de modo que nenhum fique sem se confessar”"’. Baeta
Neves endossa os termos “todos” e “nenhum” por entender a importincia que
Vieira confere ao que a doutrina prevé, mas essa doutrina que quer se mostrar
rigida como na Europa, na colénia foi adaptada a realidade local.

No relato, j4 demonstra que nio sio todos os indigenas que sdo capazes
de se confessar. Essa falta da capacidade estd conectada a4 questio do idioma
como um dos entraves para a correta coleta dos pecados por meio da confissio.
E nesse ponto que Antonio Vieira comega a definir as ideias de flexibilizaco e
adaptagdes as necessidades das tarefas missiondrias. Por mais que a preocupa-
¢do em alcancar os indigenas fosse presente, a conversdo ainda partia de uma
perspectiva eurocéntrica, o que justifica levarmos em consideragio a forma
como a doutrina era ensinada no Reino.

Vieira, quando pensou o regulamento das Missdes, j4 compreendia a

importancia da adapta¢do, mas ndo desistia de seguir o que ditava a Igreja.

16 NEVES, Luiz Felipe Baéta. Vieira e a imaginacio social jesuitica: Maranhio e Grio-Pard no
século XVII. p. 159.

17 NEVES, Luiz Felipe Baéta. Vieira e a imaginacio social jesuitica: Maranhio e Grio-Pard no
século XVIIL. p. 164.



202 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Dessa forma, podemos ver na continuidade das a¢des missiondrias as tentativas
de manutengio da légica cristd europeia que podem ser vistas com a tradugio
dos manuais para orientar o ensino da fé para as populagées indigenas. Assim,
levando em consideragio a estrutura textual que precisamos tratar para com-
parar o estilo de manuais confeccionados para se usar no reino e o estilo usado
no ultramar, utilizaremos o manual do jesuita Marcos Jorge de 1655'® e alguns
trabalhos que traduziram partes do Manual de confessor de 1686 de Anténio
de Araujo®.

Podemos relacionar o uso da adaptagio do Manual de ensino da “dou-
trina para meninos” de Marcos Jorge com o perfil de ensino da Companhia de
Jesus e sua continuidade nas edi¢ées de Antdnio Aradjo como caminho para
perceber como a confissdo foi ensinada. Assim o modelo de doutrina tomado
nos aldeamentos indigenas foi o ensino para criangas e por meio dele vamos
perceber como se davam as adaptages mencionadas.

Essas ideias permanecem ao longo do século XVII e se materializam
na visita de Vieira com as ordens dadas para alcancar o objetivo de converter
o gentio. A visio do padre como professor também ¢ muito visitada quando
tratamos do “método de ensino” jesuitico. Na colonia, o método trabalhado a
partir da repetigdo fazia parte da doutrina nos aldeamentos. Por mais que o
contetdo nio pudesse ser compreendido de todo, a necessidade de introduzir
a fé, traduzir e padronizar para a lingua do “gentio”, pensada desde Vieira, era
mantida.

Outro elemento que endossa essa perspectiva do missiondrio-professor
na relagio de ensino com as populag¢ées indigenas fica explicito no tratamento
com as criangas indigenas:

E se os meninos sempre sio o bem mais caro a conquistar, A teoria da
tdbula rasa, do vicuo cultural/moral/ do indigena, parece agora re-aparecer
na imagem da crianga como ponto privilegiado da promissdo. A “inocéncia

infantil”ndo é de ser vista como impossibilidade ou incapacidade congénitas

18 JORGE, Marcos, S.J. 1525-1571, Doctrina christam [orde[nada a maneira de [dialogo], pera ensi-
nar os meninos. Pelo P. Marcos Jorge... Acrescentada pelo P. Ignacio Martins... De novo emen-
dada, & acrescentada hua Ladainha de Nossa Senhora. [E]m Lisboa: Officina Craesbeeckiana,
165[5]. Prélogo nio numerado.

19 MONSERRAT, Ruth; BARROS, Candida. MOTA, Jaqueline. O indio “travego” em um confes-
siondrio jesuitico fupi de 1686. TELLUS, ano 11, n. 29, p .261-272, jan./jun. 2011.



As confissées d’aquém e d’além mar— O sacramento da confissdo no Reino e no Ultramar —século X'VII

de saber, de conhecer o Bem. Nio, este frutificara em terreno virgem mas
ao qual se atribui uma positiva valoragio; é sempre fértil e propicio a seme-
adura. Plantada a santa semente, se evita a gentilidade, espécie de perdicio

cultural que atinge somente... os adultos indigenas nao-cristianizados®.

Os missiondrios mantém, em alguma medida, a 16gica de ensinar a dou-
trina cristd como no Reino. Isso pode ser percebido a partir dos primeiros
relatos de missiondrios que veem os indigenas como criangas necessitadas do
conhecimento da fé para terem suas almas salvas. Porém, essa percepgio vai
mudando ao longo do processo de conversio quando percebem que as relagdes
com os habitantes da colonia sio muito mais complexas do que imaginavam.

Nas missdes no Grio-Pard e Maranhio, podemos ver o deslocamento
desse olhar, quando os padres passam a tomar as criangas indigenas para
ensind-las na doutrina, entendendo que elas eram mais “ficeis” de conduzir
para conhecimento da ¢ do que os mais velhos. Almir Carvalho Jr. destaca a
estratégia de tomar essas criancas nas aldeias, ensind-las na fé cristd e depois
reintroduzi-las nas aldeias com os pais para que elas facgam uma espécie de
convencimento aos mais velhos para aceitarem a fé catélica®’. Comenta o autor
ao analisar a atuagdo do padre Jodo Daniel, século XVIII:

Sdo também estes semindrios o melhor meio de atrair, e aldear os indios
bravos, que podem ter os missiondrios; porque instruidos bem, e civilizados
os meninos, e levados ao depois a praticar a seus parentes, ou nacionais do
mato sio os melhores oradores daqueles brutos, que nio se deixam pene-
trar tanto das préticas, quanto da vista. Vendo a seu parente, ou nacional
bem vestido, e ladino; vendo que é estimado pelos europeus facilmente lhe

dio crédito, e seguem para as aldeias [...]*.

No trecho, algumas men¢des que chamam atenc¢io para a discussido que

estamos fazendo, quando o jesuita indica que “civilizados os meninos [...] sdo

20 NEVES, Luiz Felipe Baéta. Vieira ¢ a imaginagio social jesuitica: Maranhio e Grao-Pard no
século XVII. p. 161.

21  CARVALHO ]JR., Almir Diniz de. TIndios cristios: poder, magia e religido na Amazénia colonial.
Curitiba: CRV, 2017.

22 CARVALHO JR., Almir Diniz de. TIndios cristaos: poder, magia e religido na Amazénia colonial. p.
230.

203




204

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

os melhores oradores”. Essa referéncia remete a primeira forma de converter
o gentio que era usada ainda por Manuel da Nébrega quando se apropria de
nogdes da cultura indigena, no contato com os pajés para poder alcangar os
objetivos da missdo. Nesse contexto, ji nos idos do século XVIII, podemos
perceber que poderia estar havendo um retorno a essa dinimica da busca pelos
“senhores da fala” ou “melhores oradores”, s6 que nesse momento na figura
das criangas, doutrinadas na fé e reinseridas entre os indigenas com o fito de
convencé-los a se tornarem cristdos®.

Nesse sentido, a mudanca de tom ao longo do processo de colonizagio
impunha novas realidades, logo, novas adaptagdes. Isso pode ser verificado a
partir das tradugtes dos confessiondrios para o tupi e a orientagdo do olhar
dos padres para a questdo da sexualidade dos indigenas. Nesse ponto nasce a
inflexdo sobre o modelo de ensino pautado para criangas. Podemos ver o modo
como passam a constituir os confessiondrios, principalmente no que diz res-
peito a perguntas de teor sexual a partir da leitura do sexto mandamento?!. Tal
mudanga é marcada pelo aprofundamento das relagdes dos missiondrios nos
aldeamentos indigenas.

Com a missio liderada pelo padre Jodo Felipe Bettendorft, podemos ver
a continuidade dessa légica, quando retoma a doutrina pensada na visita de
Anténio Vieira e endossa, na missio do Maranhio e Grio-Pari, que ela pre-
cisa ser padronizada e nio se deve fazer qualquer outra adaptagio que nio seja

seguir aquilo que jd estava posto como orientagdo para os sacramentos:

Achei em tempo desta minha visita que os padres missiondrios ndo con-
cordavam sobre os pontos das perguntas e respostas das doutrinas que cada
dia se mandava fazer aos indios das aldeias, e que uns ensinavam uma parte,
outros outra, acrescentando ou mudando o mais que lhes parecia, e assim
para reduzir todos a uniformidade prescrevi e mandei publicar a doutrina
que se usava em toda missdo, desde os seus principios, acrescentando-lhe
somente umas perguntas mais necessdrias sobre os atos de fé, Esperanca e

Caridade, da confissio e comunhio, e como ainda agora alguns nio tem,

23 O aprofundamento sobre a relagido das criangas vistas como instrumento de privilégio na pro-
pagagio da fé com os missiondrios, que as tomavam como “melhores oradores” ou “senhores da
fala” sdo parte das discussoes da tese que estou desenvolvendo.

24 MONSERRAT, Ruth; BARROS, Candida. MOTA, Jaqueline. O indio “travego” em um confes-
siondrio jesuitico tupi de 1686. p. 6.



As confissées d’aquém e d’além mar— O sacramento da confissdo no Reino e no Ultramar —século X'VII 205

quis pd-la aqui, para que em todo o tempo se possa recorrer a ela, para

uniformidade de doutrina em toda a missdo®.

Centrado no mesmo desafio de incorporar o padrio da doutrina e alcan-
¢ar o indigena, temos a publicagio em 1697 do “Compendio da Doutrina
Christaa na Lingua Portugueza e Brasilica”. Nele estd descrito de forma obje-
tiva as orientagdes para os missiondrios. No tocante a confissdo, podemos notar
a permanéncia de tépicos oriundos ainda do Manual de Marcos Jorge, mas
também da obra de Anténio Aradjo em sua estrutura. Além da manutengio
do estilo em didlogo como forma de ensinar, mantendo a légica de repeticio
como método de ensino.

Do século XVII ao XVIII, o mote das missdes continuard sendo essa
tentativa de sintetizar as orienta¢des da fé com as demandas dos aldeamentos,
como comprovam os estudos. A partir dos escritos do padre Jodo Bettendorff
e nos estudos e tradugdes da doutrina jesuitica em tupi, jd existem algumas
hipéteses explicativas sobre a redugio do repertério temitico e linguistico, de

acordo com Monserrat, Bastos e Mota:

a) A redugio do tempo de evangelizagio no cotidiano da missdo, devido a
intensa mobilidade dos indios causada pelo sistema de reparti¢io da mao
de obra indigena.b) A presenca de indios com diferentes linguas na missio,
exigindo uma simplificagio do discurso tupi para atender aqueles recente-

mente introduzidos na missao®.

Enquanto na doutrina das colonias buscava-se ser breve por conta da
necessidade de uma tradugio e toda a gama de compreensio pelos indige-
nas, além das demandas do cotidiano nos aldeamentos, nos catecismos do
reino vemos a preocupagio em especificar e aprofundar os ensinamentos. O
que demonstra certa liberdade para que o padre refletisse a partir do texto,
ampliando sua fala para além do que estava posto pelo catecismo. A titulo de

25 BETTENDOREFF, Jodo Felipe. Crénica da missio dos padres da Companhia de Jesus no estado do
Maranhao. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2010. p.546

26 MONSERRAT, Ruth; BARROS, Candida. MOTA, Jaqueline. Comparagio entre dois didlogos
de doutrina jesuiticos tupi: Jodo Filipe Bettendorff (1678) e Jose Vidigal (1740). XIII Jornadas

Internacionais sobre as Missoes Jesuiticas fronteiras e identidades: povos indigenas e missoes
religiosas. Dourados/MS Brasil. 2010. p.10.



206 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

exemplo, ao final de alguns capitulos da doutrina Crista de Marcos Jorge, o
autor destaca em itilico que o Mestre pode se estender a partir do tépico dis-
cutido no didlogo. Por exemplo, no Capitulo II que trata “Do sinal do Cristéo,
que é a Santa Cruz”, no qual sio feitos os questionamentos do mestre ao disci-
pulo: qual € o sinal cristdo; sobre o resgate dos cativos dos pecados e do diabo;
e, ap6s essa parte inclui: “Aqui se pode fazer uma exortagio, vedes aqui meni-
nos & mercé, que Cristo Nosso Senhor nos fez”, ou ainda no mesmo capitulo,
quando é dito: “Aqui se fard uma exortagio; Vedes aqui meninos como a Santa
728

Cruz ¢ arma, e desse usam contra nossos inimigos

Bettendorff, em sua obra, demonstra a validade de determinados tépicos

por meio de recurso grifico como afirmam Monserrat, Barros e Mota:

O formato breve de um didlogo de doutrina representava o conjunto de
enunciados minimos que um indio deveria saber para ser reconhecido
como cristio. Em Bettendorff (1687), a versiao breve vem assinalada dentro
da versdo longa por meio de um sistema grafico de perguntas marcadas
com asteriscos. Esse sinal indicava os turnos que Jodo Felipe Bettendorff
considerava deverem ser mantidos caso o missiondrio tivesse que reduzir o

discurso cristio®.

Importante destacar que esses sinais em asterisco estio em sua maioria
na segunda parte do catecismo “Em que se contém os principais mistérios da
nossa Santa Fé, para ensinar a maneira de Didlogos aos Indios do Estado do
Maranhao™. Aspecto que evidencia que a barreira da lingua continuava sendo

uma constante no ensino da doutrina.

27 JORGE, Marcos, S.J. 1525-1571, Doctrina christam [orde[nada a maneira de [dialogo], pera ensi-
nar os meninos. Pelo P. Marcos Jorge... Acrescentada pelo P. Ignacio Martins... De novo emenda-
da, & acrescentada hua Ladainha de Nossa Senhora. - [E]m Lisboa: Officina Craesbeeckiana,
165[5]. p.8.

28 JORGE, Marcos, S.J. 1525-1571, Doctrina christam [orde[nada a maneira de [dialogo], pera ensi-

nar os meninos. p.9

29 MONSERRAT, Ruth; BARROS, Candida; MOTA, Jaqueline. Comparagio entre dois didlogos de
doutrina jesuiticos tupi: Jodo Filipe Bettendorff (1678) e Jose Vidigal (1740). p. 3.

30 BETENDOREF, Joao Felipe, S.J. Compendio da Doutrina Christaa na Lingua Portugueza e
Brasilica. Composto pelo P. JOAO FILIPPE BETENDORE, Antigo Missiondrio do Brasil. E

Reimpresso de Ordem de S. Alteza Real o Principe Regente Nosso Senhor por Fr. José Mariano
da Conceigio Vellozo. Lisboa. M.DCCC. Na Offic. De Simdo Thaddeo Ferreira, 1681. p.31.



As confissées d’aquém e d’além mar— O sacramento da confissdo no Reino e no Ultramar —século X'VII 207

Tudo isso nos leva a refletir sobre a importincia de olhar mais aten-
tamente para todas essas diferencas, que a principio parecem menores, mas
indicam fortes muta¢des no ensino da fé catdlica na colonia. Além de pro-
blematizar como foram traduzidos os sentidos da fé, precisamos refletir como
possivelmente foi compreendido seus significados pelas populagdes indigenas.
Dentre esses sentidos, a confissio adquire contornos especiais, pois ela sinaliza
os novos significados que a religido cristd conquistou entre a populagio local.

Entre a atriciao e contricio nos confessionarios

Jéa destacamos que havia consciéncia por parte dos missiondrios que nio
haveria confissdo para todos os nativos nos aldeamentos, porque nao eram
todos que compreendiam o idioma. E é muito possivel que mesmo com a tra-
dugio para a lingua brasilica ainda ocorressem erros de compreensio dos signi-
ficados dos dogmas cristios. Na forma como vemos a confissdo sendo retratada
no catecismo, podemos perceber algumas variagées que so significativas de se
analisar. Uma delas descrita na Confissio Geral ¢ a “contri¢do”. No texto de
Bettendorff, encontramos a “Confissio Geral” descrita quase que nos mesmos
termos que aparecem na doutrina de Marcos Jorge, porém na parte do “Ato

de Contri¢do” vemos uma diferenga importante colocada na forma de oragio:

Senhor meu Jesus Cristo, Deus, e homem verdadeiro, criador, e Redentor
meu, por seres vOs quem sois, € por que vos temo, e amo, sobre todas as
coisas; me pesa de todo meu coragio de vos ter ofendido, e proponho fir-
memente de vos ndo ofender mais. E dos pecados que contra vés tenho
feito vos peco. perdio, e os espero alcancar pelos merecimentos de vosso
preciosissimo sangue, e sacratissima Paixdo.

Por tanto, meu bom Pai Jesus, perdoai-me, ajudai-me, havei compaixido de

mim. Amém?'.

No texto de Marcos Jorge, hd um pardgrafo semelhante a esse, sé que ele
aparece listado no tépico “Algumas lembrangas importantes para a Confissio”:

31 BETENDORE, Jodo Felipe, S.J. Compendio da Doutrina Christia na Lingua Portugueza e
Brasilica. £.28-29.



208

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

...] Senhor, pesa-me muito de vos ter ofendido, pois sois meu verdadeiro
) b
Deus, que me criastes a vossa imagem, e semelhanca, e foi meu redentor
) ) td
e com vosso precioso sangue, e com tantas dores, e angdstias me remistes.
Peco-vos Senhor, por vossa sagrada morte, e paixdo me queirais perdoar: eu
proponho firmemente com vossa graga de nunca mais vos ofender, e de me

apartar das ocasides, e conversagdes por onde vim a pecar’.

Essa diferenga na defini¢io do “Ato de Contri¢io” em 1681, em contra-
ponto com o tépico “Algumas lembrancas importantes para a Confissio” de
1655, tem por trds de si toda uma disputa teoldgica sobre a defini¢do do ato de
ser atrito ou contrito que precisa ser destacada.

Essa defini¢dio demarca muito a forma de ensinar “aos meninos”, mas
também o apelo da ordem jesuitica por aquilo que acreditam estar mais correto
diante da fé. A atrigdo era alvo de criticas por conter um desejo por absolvi¢io
do padre apenas por medo das penas do inferno. Enquanto a contrigio seria o
verdadeiro arrependimento pelos pecados cometidos, além do desejo sincero
de ndo mais cometé-los. Por isso, os jesuitas na missdo escolhem ensinar o
modo por meio do “Ato de contri¢do”, na busca por verdadeiros arrependidos
por seus pecados.

O debate sobre “atri¢do” e “contri¢do” que ndo aparece diretamente no
texto do manual fez parte da realidade dos jesuitas e a férmula utilizada por
eles fortalece a defini¢do que a ordem toma com a “contri¢do”. Contudo, até
que essa defini¢do tome forma, as diversas disputas que aconteciam na Europa,
antes e ap6s o concilio de Trento, ainda se mantinham entre os padres, que, por
vezes, ndo traziam as defini¢des muito claras dos conceitos. Jean Delumeau, ao
analisar essas leituras teoldgicas, observa:

Esses siléncios — certamente intencionais — ndo impediram que a palavra se
tornasse de uso corrente, cada um dos partidos em confronto procurando
extrair dela a defini¢do tridentina. A questdo principal foi entdo saber se
a atri¢do — lamento dos pecados por causa de sua feiura e do medo do

inferno — devia comportar ou ndo um comego de amor a Deus [...]*.

32 JORGE, Marcos, S.J. 1525-1571, Doctrina christam [orde[nada a maneira de [dialogo], pera ensi-
nar os meninos. £.67-68.

33 DELUMEAU, Jean. A4 confissio e o perdio: as dificuldades da confissao nos séculos XIIT a XVIIL
p- 48.



As confissées d’aquém e d’além mar— O sacramento da confissdo no Reino e no Ultramar —século X'VII 209

Assim, essas indefini¢ées faziam parte da vida dos “atricionistas” e “con-
tricionistas”, causando impacto na escrita dos padres da Companhia de Jesus.
Restando a eles que tomaram e promoveram as defini¢oes em seus catecismos
e manuais de conversdo a defini¢do rigorista para o “Ato de Contrigio”.

A questdo que fica é como eles vio medir esse verdadeiro arrependimento
entre as populacdes indigenas? Podemos ter um vislumbre das possiveis res-
postas quando a conversao pelo amor ou pela dor se torna pauta entre os mis-
siondrios. Alcir Pécora traz o seguinte comentdrio, a partir das cartas jesuiticas:
“Assim que por experiéncia vemos que por amor é muito dificultosa a sua
conversio, mas, como ¢ gente servil, por medo fazem tudo [...]”**. Esse discurso
faz parte do que preveem muitas das a¢coes dos missiondrios atuando com as
populagdes indigenas que se valiam do uso desse medo para alcangar os seus
objetivos na missdo®.

Podemos dizer entido que quando Marcos Jorge descreveu a “Algumas
lembrangas importantes para Confissdo”, os direcionamentos sobre a forma
correta de se confessar ainda nio tinham um consenso. Quando Jodo
Bettendorff faz a publicagdo da doutrina brasilica, na missdo, a contrigdo jd é
tomada e definida em seus préprios termos. A tentativa de converter os indi-
genas e tornd-los verdadeiros cristios continua. As buscas para entender o
pecado, a culpa e a fé cristd também fazem parte dos ensinamentos. De modo
que podemos perceber uma continuidade das dificuldades na conversdo nas
colénias também oriundas dessas incertezas sobre a forma de ensinar as popu-
lagbes do além-mar.

Essa realidade nos traz uma reflexdo sobre como esses missiondrios se
viam perante a realidade da colénia — como converter as populagoes “gentili-
cas” se os direcionamentos para tal ainda estavam em constantes formulages e
reformulagdes na Europa? A realidade colonial se impde a eles, e as adaptacdes
passam a ser o mote de suas agdes, de modo que, mais uma vez é perceptivel
que a ideia de um colonizador que alcanga seus objetivos tal qual planejado se

perde no universo multiplo do “Novo Mundo”. Acreditamos que demonstrar

34 PECORA, Alcir. A arte das cartas Jesuiticas do Brasil. In: PECORA, Alcir. Moaguina de géneros.
Sao Paulo: Editora da Universidade de Sdo Paulo, 2001. p. 53.

35 ARAUJO, Sarah dos Santos. 4 espreita do sentimento: Rastros do medo e cotidiano no contex-

to da agdo inquisitorial setecentista no Grio-Pard (1760-1773). Dissertagio — Universidade
Federal do Amazonas, 2015.



210 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

onde ¢é possivel perceber essas adaptacbes abre cada vez mais espago para
entendermos os pontos que sofreram interferéncia do colonizador e compre-
ender como as lgicas que hoje fazem parte do nosso mundo Ocidental se
conformaram.

Consideracoes finais

Para nossa leitura inicial e reflexdes a partir de um primeiro olhar sobre
essa literatura eclesidstica, consegui perceber alguns caminhos para entender
algumas novas realidades na colonia. Trazer alguns desses apontamentos dos
manuais, catecismos e confessiondrios amplia a nossa percep¢io de como a
doutrina cristd foi inserida na colénia e possibilita perceber os meandros da
vida nos aldeamentos e como as populacdes indigenas recebiam o ensino da
doutrina crista.

O “ensinar as criangas” associado ao didlogo e repetigio se torna férmula
tanto no Reino quanto na col6nia, mas passando por adaptagées. Historicizar
esse processo ¢ o que possibilita vislumbrar como a confissio pode ter sido
compreendida a partir do momento que passou a ser parte da vida das popu-
lagbes indigenas nos aldeamentos. Compreender o que € a contri¢io, o arre-
pendimento sincero e como ele vai ser transmitido pelos padres, que era a
pessoa capaz de absolver os pecados, é um processo que aos olhos europeus
faz sentido, mas ainda ¢ objeto de disputas na Europa. Entio, pensar em como
essa pratica foi ensinada as populagées indigenas se mostra como um caminho
a ser explorado, principalmente com as tradugées que vém sendo publicadas
em diversos trabalhos dos dltimos 5 anos®.

Enfim, entender que a missdo também era introduzir a 16gica da culpa
cristio’ ensinada como dogma e mobilizando as a¢bes missiondrias é um dos
temas que precisa ser mais explorado. Pois é o inicio da nossa constitui¢do
judaico-cristdo que vai se construindo junto com as missdes, dentro dos aldea-
mentos. E as populages indigenas demonstraram sua prépria dinimica diante

36 Além dos que ji foram citados ao longo do texto, temos: MOTA, Jaqueline Ferreira da. A con-
fissdo tupi: a problemdtica dos confessiondrios jesuitico-tupi nos séculos XVI-XVIII nas missées do
Gréao-Pard Maranhio e do Brasil. Tese (Doutorado) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias
Humanas da Universidade de Sdao Paulo, 2017. MONSERRAT, Ruth; BARROS, Candida;
ARENZ, Karl Heinz. PRUDENTE, Gabriel. O sinal da Cruz e um catecismo na lingua geral da
Amazénia [175-]. THS. Antiguos Jesuitas em Iberoamérica. V.6, n.2,2018.

37 DELUMEAU, Jean. O pecado e 0 medo: a culpabilizagio no ocidente (séculos 13-18). p. 263.



As confissées d’aquém e d’além mar— O sacramento da confissdo no Reino e no Ultramar —século X'VII 211

da imposi¢do da nova fé, tendo os jesuitas de mergulhar no universo linguistico
deles para alcancar sua alma, mas ainda assim, sem as garantias do “arrepen-
dimento sincero”, que como padres, buscavam desses “novos fiéis”. E nessa
incerteza da verdadeira fé que vale a pena continuar a explorar como se fazia a
confissdo no além-mar.






CAPITULO 9

ENTRE 0S PLANOS METROPOLITANOS E
0S PLANOS INDIVIDUAIS: 0S VIGARIOS
NAS POVOACOES DE INDIOS (1757-1798)

Vinicius Ziniga Melo'

Introducao

presente trabalho tem por objetivo analisar a atuagio dos vigirios nas
povoagdes de indios® da Capitania do Pard, entre os anos de 1757 e
1798, periodo que vigorou a lei do Diretério dos Indios. A analise ira
se centrar em dois niveis de atuagdes desses religiosos: as fungdes espirituais
que possuiam dentro das povoagdes portuguesas, principalmente no que con-
cerne a catequizagio dos povos indigenas e as agdes para além das obrigagdes
com o cristianismo, as quais davam conta de seus interesses pessoais. Enquanto
as praticas religiosas ajudavam na implanta¢do dos planos metropolitanos na

1 Instituto Federal do Para — Campus Abaetetuba. Mestre em Histéria Social da Amazonia
(Universidade Federal do Par3).

E-mail: vinicius.zuniga@hotmail.com

2 As povoagdes de indios eram estabelecimentos portugueses, e se constitufam nos antigos al-
deamentos missiondrios que, com a chegada de Francisco Xavier de Mendonga Furtado a
Amazonia, em 1751, para ocupar o posto de governador do Estado do Grio-Para e Maranhio,
foram al¢ados a condigdo de Vilas e Lugares. Portanto, quando se utiliza a expressio “povoagoes
de indios”, estd se reportando a essas Vilas e Lugares. Virias delas, no entanto, nio existiam, an-
tes de 1751, em formato de aldeamentos, de modo que muitas foram criadas somente ao longo
da segunda metade do século XVIII.



214

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

regido amazodnica, muitos dos atos que visavam aos interesses pessoais dos
vigdrios mostravam-se contrdrios a esses mesmos planos.

A partir desse objetivo, busca-se demonstrar que nem sé de conversio ao
cristianismo e ensinamento das doutrinas aos povos nativos viviam os vigarios
nas povoagdes do Griao-Pard ao longo da segunda metade do século XVIII.
Paralelamente  atuagio espiritual, virios deles se envolviam em questdes tem-
porais, sejam elas dentro da lei ou ndo. Conforme se verd, muitas sdo as denin-
cias de vigdrios se relacionando com pessoas de seu convivio social a fim de
obterem ganhos, muitos deles de maneira transgressora. Algumas dessas rela-
¢Ges, inclusive, envolviam o proprio rebanho espiritual: os povos indigenas. E
curioso esse constante envolvimento dos religiosos com as questoes que extra-
polavam o aspecto espiritual, se levarmos em consideragdo que foi justamente
esse estreito envolvimento que levou a expulsio dos jesuitas do Grao-Pard e
Maranhio a partir de 1755, bem como a perda do poder temporal sobre os
povos indigenas por parte das autoridades religiosas dentro de cada povoagio
portuguesa.

Para a realizacio deste trabalho, utilizou-se de fontes provenientes de
dois arquivos: o Arquivo Publico do Pardi (APEP) e o Arquivo Histdrico
Ultramarino (AHU). Do Arquivo Publico do Pard, grande parte dos docu-
mentos utilizados foram as devassas® — fontes ricas de informagoes referen-
tes as povoagoes de indios. Nelas, por exemplo, constam referéncias sobre as
atividades econoémicas de cada Vila e Lugar, a situagio estrutural das casas e
igrejas, os valores obtidos em forma de dizimos pela Coroa portuguesa sobre a
produgio agricola e extrativa, o desempenho dos diretores de povoagdes, além
das relagdes conflituosas e das praticas transgressoras realizadas pelos mais
diversos agentes sociais que transitavam em meio as povoagdes — dentre eles,
os vigdrios. Jd do Arquivo Histérico Ultramarino, utilizou-se, principalmente,
de oficios escritos por autoridades, como os intendentes gerais e governadores
de Estado, com destino a Coroa Portuguesa, relatando aspectos sociais e eco-

noémicos das povoagoes.

3 Utiliza-se deste espago para agradecer ao professor Mauro Cezar Coelho, da faculdade de
Histéria da Universidade Federal do Pard, por ter disponibilizado a este autor o seu acervo trans-
crito de devassas referentes as povoagdes da capitania do Pard durante a vigéncia do Diretério
dos Indios.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigarios nas povoacdes de indios (1757-1798) 215

Vigarios e catequizacio: a religiao nos planos

administrativos de Portugal

O Diretério dos Indios foi uma lei assinada em 1757 por Francisco
Xavier de Mendonga Furtado, até entdo governador do Estado do Grio-Pari e
Maranhio, e confirmada por meio de alvard em 1758. Inicialmente, sua vigén-
cia se restringiu apenas as capitanias do norte, mas depois serviu como lei
indigenista oficial para o Estado do Brasil. Ela é composta por noventa e cinco
pardgrafos e é extremamente abrangente, pois trata de uma série de questdes
que versavam, principalmente, sobre os povos indigenas e buscavam estimular
o desenvolvimento econdémico e maior povoamento e controle administra-
tivo dos territérios da Amazonia Portuguesa.* Seus dispositivos ddo conta dos
meios para alcangar a “civiliza¢do” dos indios, do estimulo a ser dado a esses
agentes para desenvolverem a agricultura em suas préprias terras e nas das
povoagdes, bem como a atividade comercial dos géneros de coleta e de cul-
tivo (essas duas wltimas, eram agdes que visava tanto a “civilizagio” dos nativos
quanto o desenvolvimento econdmico da regiio). Em sua segunda metade,
o Diretério ditava as regras sobre a distribui¢do, utilizagdo e pagamento do
trabalho indigena e sobre questdes referentes as povoagdes de indios, como a
construgdo de prédios publicos e das casas dos indigenas. Nos ultimos para-
grafos, constam os critérios de introdu¢io de moradores ndo indigenas dentro
das povoagdes, assim como dispde sobre as relagdes e o casamento deles com
os povos nativos, de modo que tal convivéncia também se constituia como
importante meio de “civilizagio” dos indios.’

As motivagdes para a criagdo do Diretério possuem raizes tanto externas
quanto internas — e a historiografia jd se debruca sobre elas ha algum tempo.

4 Neste estudo, entende-se por Amazonia Portuguesa, Amazonia ou regido amazonica, na segun-
da metade do século XVIII, o Estado do Grao-Para e Maranhio, com sede em Belém, o qual
era separado administrativamente do Estado do Brasil. Esse Estado compreendia as capitanias
do Grio-Pard, Maranhio, Rio Negro e Piaui. Em 1772, houve um desmembramento dessa
configuragio territorial, com a institui¢io do Estado do Grao-Paré e Rio Negro e do Estado do
Maranhio e Piaui, abrangendo, cada um, as respectivas capitanias homénimas. Ver: SAMPAIO,
Patricia Melo. “Administragdo Colonial e Legislagdo Indigenista na Amazonia Portuguesa.” In:
DEL PIORE, Mary; GOMES, Flavio (org.). Os Senhores dos Rios. Amazonia, margens e hist6-
rias. Rio de Janeiro: Elsevier/Campus, 2003, p. 23-24.

5 “DIRECTORIO que se deve observar nas Povoagoens dos Indios do Pard, ¢ Maranhio em

quanto Sua Magestade nio mandar o contrério.” In: ALMEIDA, Rita Heloisa de. O Diretdrio
dos Indios:um projeto de civilizagio no Brasil do século XVIII. Brasilia: Universidade de Brasilia,

1997.



216 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Essa foi uma lei pensada para os territérios do norte da América Portuguesa,
muito embora, depois, ela tenha sido estendida, conforme dito, para todo o
Estado do Brasil. Seus dispositivos refletem os interesses da monarquia lusa
em adotar, seja no reino quanto em suas colonias, uma administragio mais
racional, a fim de adquirir um controle politico e econémico mais eficaz. Esse
periodo teve como rei D. José I (1750-1777) e a forte atuagio do ministro do
estado portugués, Sebastido José de Carvalho e Melo, que em 1759 recebeu o
titulo de Conde de Oeiras, e dez anos depois o de Marqués de Pombal. D. José,
morto em 1777, foi substituido por D. Maria I (1777-1816), que deu sequ-
éncia a politica racionalista do governo portugués, muito embora, desde 1799,
deixou de exercer na pratica suas fungdes reais, tendo o seu filho, D. Jodo VI, a
substituido na condigdo de principe regente.

Ha divergéncias quanto as motiva¢des que levaram a monarquia lusa a
buscar maior controle politico e econémico sobre seus territérios, bem como
o cardter inovador dessas reformas, as quais se convencionou chamar de pom-
balinas. Ménica da Silva Ribeiro afirma que ji a partir dos anos de 1720 e
1730 surgiu em Portugal uma “razdo de Estado”, pautada pelo interesse da
metrépole em ter maior racionalidade politico-administrativa no reino e no
ultramar, visando um controle econémico, fiscal e politico mais eficaz, ocor-
rendo, com a chegada de D. José I no trono portugués, um desenvolvimento e
estabiliza¢do dessa “razdo de Estado.”

Em termos priticos, a racionalidade na administra¢do do império portu-
gués pode ser verificada, em seus aspectos econémico e comercial, e levando
em consideragio a bibliografia especializada, nas medidas fortemente mercan-
tilistas adotadas ao longo da segunda metade do século XVIIIL.” Os trabalhos
de Nuno Gongalo Monteiro, Antonio Carlos Jucd de Sampaio e Jorge Pedreira
chamam aten¢do para a importincia que o controle do comércio colonial teve
durante o reinado de D. José e o papel preponderante exercido pelo Brasil
no interior do circuito mercantil do império luso. Os trés autores veem nas

6  RIBEIRO, Monica da Silva. “Razio de Estado’ e pombalismo”. Os modos de governar na ad-
ministragio de Gomes Freire de Andrada. In: FALCON, Francisco, RODRIGUES, Claudia
(org.). A “época pombalina” no mundo luso-brasileiro. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2015, p.
91-96.

7 Ver: NOVAIS, Fernando. Portugal e Brasil na crise do Antigo Sistema Colonial (1777-1808). 9.
ed. Sdo Paulo: Hucitec, 2006, p. 10; 136; 176-177; FALCON, Francisco José Calazans. 4 época
Pombalina. Politica econdmica e monarquia ilustrada. 2. ed. Sdo Paulo: Atica, 1993.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigarios nas povoacdes de indios (1757-1798) 217

criagbes das companhias monopolistas de comércio, tanto a do Grao-Pard e
Maranhio, de 1755, quanto a de Pernambuco e Paraiba, de 1756, reflexos dessa
politica comercial portuguesa.® De acordo com Jorge Pedreira, tomado por
uma concepgio mercantilista, Carvalho e Melo adotou medidas que visavam
um monopdlio de negociantes portugueses em relagdo ao comércio com as suas
colonias e que intentavam ao méximo restringir o contrabando de produtos
para outros Estados europeus. Muito embora, ¢ bom salientar que tal politica
“nunca impediu a possibilidade do comércio intercolonial”, sendo este, inclu-
sive, até mesmo estimulado em determinados periodos pela prépria Coroa.
Em funcio disso, Pedreira afirma que o ministro de D. José I “ndo seguia os
preceitos mercantilistas de uma forma dogmatica”.’

Se, por um lado, o Diretério deu conta de satisfazer os interesses da
monarquia portuguesa e a sua politica de racionaliza¢do administrativa, por
outro, ele foi diretamente influenciado por questdes internas, especificas
a regido amazonica. De acordo com Mauro Cezar Coelho, o fator decisivo
para a criagio da lei foram os conflitos entre segmentos sociais no interior
da Amazonia em relagio ao controle e utilizagio da mio de obra indigena,
observados por Mendonga Furtado e pelo governador interino do Grao-Pard
e Maranhio, o bispo D. Miguel de Bulhoes. Esses dois agentes foram consta-
tando a insatisfagdo que gerou em colonos e missiondrios o dispositivo contido
nas “Instru¢des Régias, Publicas e Secretas...”", documento trazido do reino
em 1751 por Francisco Xavier de Mendonga Furtado, e que previa a proibi¢io
da escravizagio do indio. Em fungio da insatisfagdo gerada por essa diretriz,

Mendonga Furtado sugeriu a Carvalho e Melo o retardamento da vigéncia da

8  MONTEIRO, Nuno Gongalo. “As reformas na monarquia pluricontinental portuguesa”: de
Pombal a dom Rodrigo de Sousa Coutinho. In: FRAGOSO, Joio; GOUVEA, Maria de Fitima
(org.). O Brasil Colonial, volume 3 (1720-1821). Rio de Janeiro: Civiliza¢io Brasileira, 2014, p.
128-130; PEDREIRA, Jorge. “A economia politica do sistema colonial.” In: FRAGOSO, Jodo;
GOUVEA, Maria de Fitima (org.). O Brasil Colonial, volume 3 (1720-1821). Rio de Janeiro:
Civilizagio Brasileira, 2014, p. 433-434; SAMPAIO, Antonio Carlos Jucd de Sampaio. “A eco-
nomia do império portugués no periodo pombalino”. In: FALCON, Francisco; RODRIGUES,
Claudia (org.). A “época pombalina” no mundo luso-brasileiro. Rio de Janeiro: Editora FGV,
2015, p. 38-46.

9  PEDREIRA, Jorge. “A economia politica do sistema colonial.”, p. 442-445.

10 “INSTRUCOES Régias, Publicas ¢ Secretas para Francisco Xavier de Mendonga Furtado,
Capitdo general do Estado do Griao-Pard e Maranhio”. In: AZEVEDO, Jodo Licio de. Os
Jesuitas no Grao-Pard: suas missoes e a colonizagio — bosquejo histérico com vérios documentos
inéditos. Lisboa: Livraria Editora, 1901, p. 348-356. Disponivel em: https://bd.camara.leg.br/
bd/handle/bdcamara/22865. Acesso em: 12 abr. 2021.



218 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

lei que instituia a proibi¢do da escravidio, assinada em 1755. Sugeriu também,
juntamente com D. Miguel de Bulhdes, uma série de medidas as quais ndo
estavam previstas nos planos da Coroa, dentre elas a de limitar a liberdade do
indio, introduzindo em cada povoag¢io um administrador laico, um diretor, o
qual exerceria, em meio a outras fungdes, o controle e a distribui¢do da mio de
obra aldeada para colonos e para os servicos do Estado, por um determinado
periodo e mediante pagamento. Essa, juntamente com outras medidas sugeri-
das, viria a compor o Diretério.!!

Em relagio a regido amazodnica, especificamente, nio foi apenas o
Diretério dos Indios que materializou os interesses da politica racionalista do
governo portugués. Junto com ele, outras medidas buscaram dar conta desse
intento. Dentre elas, podemos destacar a criagio da Companhia Geral de
Comércio do Grio-Pard e Maranhio (1755), que por vinte anos teria 0 mono-
polio do trifico comercial nas duas capitanias, e a criagdo da capitania de Sao
José do Rio Rio Negro, também em 1755, que visava a presenga e a um con-
trole mais efetivo do governo portugués na parte ocidental da Amazonia.™ Por
fim, vale destacar uma terceira medida adotada pela monarquia lusa, que foi o
processo de expulsdo dos jesuitas do territério amazdénico, que, assim como o
Diretério, se deu muito em fungio de observagées sobre priticas ocorridas no
préprio Grao-Pard e Maranhio.

Nas “Instru¢des Régias, Publicas e Secretas...”, documento referido ante-

riormente, estava prevista a concessdo da liberdade indigena, de maneira que

11  COELHO, Mauro Ceza,r. Um estudo sobre a experiéncia portuguesa na América, a partir da colonia:
o caso do Diretério dos Indios (1751-1798). Tese (Doutorado em Histéria Social) — Programa
de P6s-Graduagio em Histéria Social, Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2005.

12 Sobre a atuagio da Companhia Geral de Comércio do Grio-Pard e Maranhio, ver: ALDEN,
Dauril. O significado da produgio de cacau na regicio amazénica no fim do periodo colonial: um ensaio
de Histéria econdomica comparada. Belém: UFPA/NAEA, 1974; CARDOSO, Ciro Flamarion.
Economia e sociedade em dreas coloniais periféricas: Guiana Francesa e Pard (1750-1817). Rio de
Janeiro: Edi¢do Graal, 1984; BEZERRA NETO, José Maia. Escravidio negra no Grio-Pard
(séculos XVII-XIX). 2. ed. Belém: Paka-Tatu, 2012, p. 48-59; MATOS, Frederik Luizi Andrade
de. O comércio das “drogas do sertio” sob o monopdlio da Companhia Geral do Grio — Pard e Maranhio
(1755-1778). Tese (Doutorado em Histéria) — Programa de Pés-Graduagio em Histéria Social
da Amazonia, Universidade Federal do Pard, Belém, 2019. Sobre a criagio da capitania de Sio
José do rio Negro ¢ os seus desdobramentos, ver: ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. Os
Vassalos D'El Rey nos confins da Amazénia: a colonizagio da Amazénia Ocidental. 1750-1798.
Dissertagio (Mestrado em Histéria), Instituto de Ciéncias Humanas e Filosofia, Universidade
Federal Fluminense, Niteréi, 1990; MELO, Patricia. Espelhos Partidos: etnia, legislagdo e desi-
gualdade na Colonia. Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2012, p. 49-58.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigarios nas povoacdes de indios (1757-1798) 219

tal grupo ficaria imune da escravizagio. Quanto a tutela temporal por parte
das ordens religiosas sobre os povos nativos, como a prerrogativa do controle
e distribui¢io de sua mido de obra, ja era levantada a possibilidade de ela ser
retirada, o que levaria o clero a ficar responsivel, “tdo somente” pelas incum-
béncias religiosas sobres os indigenas.” Ao menos inicialmente, ndo estava nos
planos da Coroa expulsar os jesuitas de seus territérios ao norte da América
Portuguesa, pois eles estavam inseridos no plano de catequizagio.

Autores como Mauro Coelho, José Alves de Souza Junior e John
Hemming informam que tal ideia passou a ser considerada apenas com a che-
gada de Mendonga Furtado & regido amazonica, a partir de suas observagdes
locais. O governador foi constatando que a presenga dos jesuitas no Estado do
Grio-Pard e Maranhio estava se tornando um empecilho para que os planos
da metrépole se concretizassem, em fungio de algumas atitudes da ordem: era
contrdria a perda de seu poder temporal e a criagio da Companhia Geral de
Comércio, por exemplo. Além do mais, o governador foi percebendo que os
jesuitas haviam angariado poder e riqueza: possuiam vérias propriedades de
terra (muitas delas na atual Ilha do Marajé) com criagio de gado e atividade de
cultivo e estavam envolvidos ativamente na coleta dos géneros do sertdo, uti-
lizando-se largamente da mao de obra indigena. Essa situagio gerava grande
insatisfagdo nos colonos, que acusavam os jesuitas de monopolizarem a forga
de trabalho indigena e de dificultarem a sua concessao para eles.

Mendonga Furtado informava constantemente ao ministro Carvalho e
Melo toda essa situagio. O governo portugués concluiu que a Companhia de
Jesus (como era conhecida a ordem dos Jesuitas) havia se desvirtuado da sua
tuncido de cristianizar os indios, e que o poder e riqueza adquiridos em territé-
rio amazonico se tornariam empecilhos a4 metrépole no seu intuito de ter uma
presenga e controle mais efetivos sobre a regido. Dessa forma, aos poucos, a
Coroa tomou medidas contra a Companhia, como o confisco de seus bens, até
decidir pela sua expulsio do Grao-Pard e Maranhéo.™

13 “INSTRUCOES Régias, Pablicas e Secretas...”. In: AZEVEDO. Os Jesuitas no Grio-Pard: suas

missdes e a colonizagio — bosquejo histérico com vérios documentos inéditos, p. 349; 351.

14  COELHO, Um estudo sobre a experiéncia portuguesa na América, a partir da colonia: o caso do
Diretério dos Indios (1751-1798), p- 105-131; SOUZA JUNIOR, Jos¢ Alves de. Tramas do
Cotidiano: Religido, Politica, Guerra e Neg6cios no Grao-Pard do Setecentos. Um estudo sobre
a Companhia de Jesus ¢ a politica Pombalina. Tese (Doutorado em Histéria), Programa de Pés-
Graduagio em Histéria Social, Pontificia Universidade Catélica de Sdo Paulo, 2009, p. 107-138;



220

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Se com a chegada de Mendonga Furtado 4 Amazonia Portuguesa a reti-
rada do poder temporal dos religiosos sobre os indigenas era apenas uma pos-
sibilidade, com o passar dos anos tornou-se lei, com o Diretério dos Indios, em
1757. O clero, a partir de entdo, tinha como tnica fungio os deveres espirituais
com os povos nativos aldeados, de maneira que os Jesuitas, até entdo a principal
ordem missiondria da regido, estavam excluidos dessa tarefa. O poder temporal
dos indigenas aldeados, por sua vez, ficou a cargo, principalmente, dos direto-
res de povoagio, sujeitos nomeados pelos governadores. Estes possufam uma
enormidade de funcido, dentre as quais: o de controlar e distribuir a mao de
obra indigena para os servicos de particulares e do Estado, intermediar o paga-
mento dessa for¢a de trabalho, promover a harmoniosa relagio entre indios e
ndo indios dentro das Vilas e Lugares, estimular a produg¢io agricola entre os
nativos, bem como a realizagio, por parte deles, do comércio dos géneros cul-
tivados e entre outras fungdes.'

Dessa forma, por mais que o indigena desde 1757 estivesse livre, pois ndo
poderia mais ser escravizado oficialmente, ele estaria, de um lado, sujeito a uma
tutela espiritual, com o intuito de catequizi-lo e instrui-lo sobre as doutrinas e
valores cristdos, e de outro lado, ele estaria sujeito a uma tutela temporal, com
o intuito de fazé-lo servir como mio de obra, mediante pagamento de salario,
mas também para nele estimular o comércio, a agricultura em suas préprias
terras, o uso da lingua portuguesa, bem como a adogdo de nomes portugueses,
a residéncia em uma moradia fixa, a ocupagio em postos administrativos e
militares e entre outras questdes... As diretrizes espirituais e temporais sobre
os povos indigenas, a rigor, eram estratégias, muitas das vezes entrelacadas,
que visavam a “civiliza¢do” do indigena, isto €, a promogio e a incorporagio de
valores cristdos/europeus naqueles sujeitos que compunham a maior parcela da
populagio ao norte da América Portuguesa. Tornar o indio um vassalo portu-
gués, como qualquer outro colono, ia completamente ao encontro dos interes-

ses lusos de promover uma administragdo mais racional em suas colénias e no

HEMMING, John. Arvore de rios: a Histéria da Amazénia. Sdo Paulo: Editora Senac, 2011,
p. 132-133.

15 “DIRECTORIO que se deve observar nas Povoagoens ...” In: ALMEIDA, O Diretorio dos
Indios: um projeto de civilizagio no Brasil do século XVIIL Sobre os diretores de povoagdes ao
tempo do Diretério, ver: MELO, Vir}icius Zuniga. Os diretores de povoagies: servigos e transgres-
s6es no Grao-Pard do Diretério dos Indios. Dissertagio (Mestrado em Histéria) — Programa de
P6s-Graduagio em Histéria Social da Amazonia, Universidade Federal do Paré, Belém, 2016.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigarios nas povoacdes de indios (1757-1798) 221

reino, que, em termos de Amazonia, significava estimular o desenvolvimento
econdmico, o povoamento e o maior controle administrativo sobre a drea.'®

Quem atuava na linha de frente da catequizagio dos indigenas aldea-
dos eram os vigirios. Esses padres eram os responsdveis por ensind-los a
compreender e a praticar os sacramentos da igreja, como o batismo e o casa-
mento monogimico, por ensind-los a fazer as oragoes, por realizar a missa aos
domingos e em dias santos, além de outras a¢des. A partir de entdo, a Coroa
Portuguesa possivelmente dificultou esse processo de catequizagio pelos reli-
giosos, ao proibir o uso do Nheengatu, a chamada “lingua geral”, muito utili-
zada pelos missiondrios & época em suas a¢bes doutrinadoras, pois se tratava
de uma linguagem originalmente nativa e, portanto, de mais facil compreensio
para os indigenas. De acordo com o Diretério, o uso da lingua portuguesa, e
somente dela, deveria ser estimulado dentro das Vilas e Lugares, pois “este é
um dos meios mais eficazes para desterrar dos Povos rusticos a barbaridade
dos seus antigos costumes”."”

Atentando-se para os autos de devassa, sobre os quais o estudo fez refe-
réncia na introdugio, uma das preocupagdes dos investigadores era analisar
a atuagdo dos vigdrios dentro das povoagdes. E por atuagio, entende-se, em
grande medida, o cumprimento de suas fung¢des espirituais, especialmente ao
que se denomina do ensinamento da “doutrina” e da realiza¢do de missas. Por
exemplo, foram essas duas a¢des que fizeram o vigirio da Vila de Boim ser
considerado “muito bom sacerdote” e “cuidadoso na sua obrigacdo”. Ja o vigirio
da Vila de Pinhel ¢ considerado um “clérigo em tudo perfeito”, pois realiza
missa todos os dias em horarios que possibilitam que ninguém fique de fora.
Ja o vigario da Vila de Sousel é “cuidadoso nas suas obrigagdes; e no ensino
da doutrina.” H4 também o caso do vigirio da Vila Franca, que na verdade,
pertencia a povoagio de Alter do Chio, mas como o piroco de Vila Franca

se encontrava ausente havia quase seis meses, “estando todos os moradores

16 Em relagio a ideia do indigena enquanto vassalo portugués, ver, especialmente, duas obras:
DOMINGUES, Angela. Quando os indios eram wassalos. Colonizagio e relagdes de poder
no Norte do Brasil na segunda metade do século XVIII. Lisboa: Comissio Nacional para as
Comemoragdes dos Descobrimentos Portugueses, 2000, p. 65-132; SOUZA JUNIOR, Tramas
do Cotidiano: Religido, Politica, Guerra e Negécios no Grio-Pard do Setecentos. Um estudo
sobre a Companhia de Jesus e a politica Pombalina, p. 83-158.

17 “DIRECTORIO que se deve observar nas Povoagoens ...”, pardgrafo 6. In: ALMEIDA, O

Diretdrio dos Indios: um projeto de civilizagio no Brasil do século XVIIL.



222  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

desta Villa sem missa e sem administra¢do do sacramento”, o diretor da povo-
acdo precisou recorrer a um religioso de outra povoagio. Muito provavelmente,
essa medida se fez necessiria devido a um “contagio das bexigas” que estava
atingindo o local, de modo que o vigirio recém-chegado deveria “administrar
os sacramentos aos infermos do dito contagio”. Se, por um lado, a situagdo
em Vila Franca se encontrava aparentemente resolvida, em Alter do Chao os
moradores ficaram sem o seu paroco e sem missa na maioria dos dias santos
do Natal.’®

Analisando a documentagio, no entanto, logo percebe-se que a atuagio
dos vigdrios dentro das povoagdes, muitas das vezes, ia para além das suas
obrigagoes religiosas. Por diversas ocasides, tais sujeitos precisavam desem-
penhar ag¢des que a eles ndo cabiam, inclusive a de exercer o cargo de diretor
temporariamente. Na Vila de Portel, por exemplo, uma das mais produtivas e
populosas povoagdes do Grao-Pard, na segunda metade dos Setecentos, consta
que o diretor do local, Antonio Infante Lobos, adoeceu, levando o vigério a
acumular a func¢io de dire¢do da povoagdo. Quando esteve nessa condigio, o
padre chegou a mandar fazer um pequeno bote para a Vila. Jd em Esposende,
o diretor Antonio José de Oliveira se encontrava na Vila de Gurupd em tra-
tamento contra um problema de satide, e durante esse periodo, é dito que
o vigirio Tomé do Nascimento, considerado “bom religioso”, se encontrava
dirigindo a povoagido. No Lugar de Outeiro, o autor da devassa afirma que o
vigdrio se dirigiu a casa de um indigena chamado Vericimo, situada a um dia
de viagem por igarapé, longe das rogas dos demais moradores da povoagio, e

dele retirou “4 pretos que 14 tinha ocultos a 5 annos”.”

Em face dos objetivos metropolitanos na regido amazodnica, os vigdrios,
que repita-se, eram quem atuavam na linha de frente da catequiza¢do dos
povos indigenas dentro das povoagdes, desempenhavam um papel fundamen-

tal, pois o ato de cristianizar os nativos e tudo o que isso envolvia (aprendizado

18 Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, Documento 39, 03/01/1766, Vila
de Boim; Arquivo Publico do Para, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio nio identifi-
cada, 05/01/1766, Vila de Pinhel; Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160,
Documento 48,25/01/1766, Vila de Sousel; Arquivo Puablico do Pard, Autos de devassa. Cédice
160, numeragio nio identificada, 30/12/1765, Vila Franca.

19  Arquivo Pablico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio nio identificada, 1765, Vila
de Portel; Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio nio identificada,
setembro de 1765, Vila de Esposende; Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Codice 160,
numeragio nio identificada, 19/11/1765, Lugar de Outeiro.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigarios nas povoacdes de indios (1757-1798) 223

de rezas, realizagio de batismo, matrimonio, confissdo, ensinamento do signifi-
cado de datas cristds como Natal e Pdscoa) fazia parte do plano de “civilizagio”
dos indigenas, etapa importante para que os tornassem um vassalo portugués,
plenamente incorporado a lingua portuguesa e ao cristianismo, e estimulado a
agricultura e ao comércio.

Os vigérios, necessariamente, poderiam nio ser membros das ordens mis-
siondrias, habituadas ao processo de catequizagio dos indigenas desde o século
XVII na Amazoénia. Virios deles eram parocos, pertencentes ao clero secular.
Porém, muitos padres missiondrios ainda exerciam a evangeliza¢do durante o
Diretério dos Indios, sendo estes os casos dos freis Jodo Helena e Francisco
Magdalena, da ordem dos capuchos, e do vigirio da vila de Sousel, frade “de
Nossa Senhora das Mercés”. Havia espago, inclusive, para ex-jesuita, como na
Vila de Santarém, sendo ele considerado de “bom procedimento”, mas “negli-
gente” no seu oficio.*” Sem mais o poder temporal, esses religiosos eram cons-
tantemente avaliados pela administragdo portuguesa no desempenho das suas
fungdes espirituais. Eram elas que definiam os juizos sobre os quais lhes eram
feitos. No entanto, conforme se verd a seguir, do mesmo modo que muitos
vigdrios realizavam agtes favordveis ao governo luso e que extrapolavam suas
obrigagdes espirituais, por outro, eles também se envolviam em relages, quere-
las e priticas ndo somente proibidas por lei, mas que passavam longe dos seus
deveres catequéticos.

Vigarios e os seus planos individuais: a busca

por ganhos na regiao amazonica

Uma coisa ¢ falar dos planos metropolitanos na Amazonia e o interesse do
governo portugués em tornar o indio um vassalo, imbuido dos valores cristaos/
europeus e contribuinte direto da execugio dos projetos econdmicos, politicos
e militares voltados para a regido, e outra coisa é observar como esse processo
ocorreu na pritica, mediante anilise da documentagio. De fato, a historiogra-
fia dd conta ja tem um tempo sobre a presenca indigena em cargos camardrios,

20  Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio nio identificada, Lugar de
Outeiro; Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio nio identificada,
12/12/ 1765, Vila de Faro; Arquivo Pablico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, documento
48,25/01/1766, Vila de Sousel; Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, nume-
ra¢do ndo identificada, 20/01/1766, Vila de Santarém.



224, IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

de oficialato militar e de Principais — indios que exerciam a posicio de chefia
perante os demais em determinada povoagio, com o devido reconhecimento
por parte do governador de Estado e de Sua Majestade. Tal grupo, para che-
gar a essa posicio, ja teria passado por um processo de “civilizagdo” (processo
este, dentro dos moldes que aqui jd foi comentado), que o qualificava a exercer
determinados postos, e deles tirar vantagens pessoais e para os seus aliados.
Alids, eram essas vantagens inerentes aos cargos que motivavam os indigenas
a requeré-los 4 Coroa portuguesa, como retribui¢io a algum servigo prestado
a ela.?! O Diretério dos Indios, inclusive, em seu pardgrafo nove, estimulava
a diferenca de tratamento aqueles indigenas ocupantes de postos oficiais, de

modo que recomendava aos diretores

que assim em publico, como em particular, honrem, e estimem a todos
aqueles Indios, que forem Juizes Ordindrios, Vereadores, Principais, ou
ocuparem outro qualquer posto honorifico; e também as suas familias;
dando-lhes assento na sua presenca; e tratando-os com aquela distingio,
que lhes for devida, conforme as suas respectivas graduagdes, empregos e
cabedais; para que, vendo-se os ditos Indios estimados publica, e particu-
larmente, cuidem em merecer com o seu bom procedimento as distintas
honras, com que sdo tratados; separando-se daqueles vicios, e desterrando
aquelas baixas imaginagdes, que insensivelmente os reduziram ao presente

abatimento, e vileza.?

No entanto, a0 mesmo tempo que foi formada essa “elite indigena”, virios
foram os nativos que ao serem aldeados nas povoagdes portuguesas, certamente
ndo passaram por esse processo ‘civilizacional”, a0 menos do modo como a

Coroa Portuguesa esperava. Sem duvida, esse fato trazia problemas para a

21 Sobre os indigenas ocupantes de postos de oficialato, ver: DOMINGUES, Quando os indios
eram vassalos. Colonizagio e relagdes de poder no Norte do Brasil na segunda metade do sé-
culo XVIII, p. 169-176; MELO, Patricia. Espelbos Partidos: etnia, legislacio e desigualdade
na Colonia. Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2012; FONTENELE,
Francisca Nescylene. Grao Pard Pombalina: Trabalho, Desigualdade e Relagdes de Poder.
Dissertagio (Mestrado em Histéria), Programa de Estudos Pés-Graduados em Histéria,
Pontificia Universidade Catélica de Sio Paulo, Sdo Paulo, 2008; ROCHA, Rafael Ale. Os
oficiais indios na Amazdnia Pombalina: Sociedade, Hierarquia e Resisténcia (1751-1798).
Dissertagio (Mestrado em Histéria), Programa de Pés-Graduagio em Histéria, Universidade
Federal Fluminense, Niter6i, 2009.

22 “DIRECTORIO que se deve observar nas Povoagoens ...”, pardgrafo 9. In: ALMEIDA, O

Diretdrio dos Indios: um projeto de civilizagio no Brasil do século XVIIL.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigarios nas povoacdes de indios (1757-1798) 225

metrépole e os seus planos para a regido, pois significava que o seu interesse de
tornar aqueles que compunham a maioria da populagio ao norte de sua colonia
na América, os povos indigenas, em vassalos portugueses, nio estava se concre-
tizando adequadamente. As fugas e os atos de violéncia praticados pelos indi-
genas dentro das povoagdes contra as autoridades nelas presentes nio deixam
de ser um demonstrativo de descontentamento dos povos nativos a maneira
como estava sendo feita a sua inser¢do na sociedade colonial portuguesa.

Na Vila de Veiros, trinta e sete indios de servigo fugiram da povoagio,
sendo que nenhum oficial se mostrava capaz de trazé-los de volta. O Principal,
por sua vez, nio possuia nenhum respeito com os fugitivos, pois além de nio
ser da mesma etnia deles, tinha uma postura que desagradava os indigenas, a
ponto de terem se arrependido de o elegerem como lideranga naquela povoa-
¢do.Ja o Lugar de Azevedo se encontrava vazio devido a maior parte dos indi-
genas estarem refugiados em suas rocas e em matos, de modo que o Principal
da povoagio era o grande causador dessas fugas, pois os incentivava a assim
agirem. Em Colares, por mais que nio haja referéncia direta ao vigirio da Vila,
percebe-se o tom belicoso de algumas ag¢oes indigenas, na medida em que o
tenente de infantaria Caetano de Freitas da Costa, em expedi¢do ao local, foi
controlar uma sublevacio indigena ali ocorrida. Segundo o tenente, os indige-
nas jd haviam matado o Principal da povoagio e agiram “Armados, absolutos,
e dezobedientes ao seu Director”. Somente da Vila de Beja, 27 indios fugiram
da povoagio, de modo que alguns deles levaram também as suas mulheres. Na
Vila do Conde, um indigena de nome Manuel Caetano foi mandado preso
para o governador do Estado, sob o pretexto de ter fugido do local com algu-
mas indigenas.*

Acgdes indigenas como essas, de contrariedade aos ditames portugueses,

levaram a transformagio de “projetos coloniais” em “processos coloniais”, de

23 Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, numera¢io nio identificada,
25/01/1766, Vila de Veiros; Arquivo Publico do Para, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio
nio identificada, 17/02/1766, Lugar de Azevedo; Documento de Caetano de Freitas da Costa.
30/09/1777. Em anexo ao requerimento de Manuel Carvalho dos Santos para rainha D. Maria
1.08/10/1777. Arquivo Histérico Ultramarino, caixa 78, documento 6460. Arquivo Publico do
Pard, Correspondéncia de diversos com o Governo, periodo 1762. Cédice 113 (antigo cédice
24), documento 69; Arquivo Publico do Pard, Correspondéncia de diversos com o Governo,
periodo 1771. Cédice 236 (antigo cédice 120), documento 47.



226

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

acordo com a historiadora Patricia Melo, e que o “Diretério estabeleceu pro-
cedimentos, mas cabia aos indios um papel chave na sua implementagio”.*

Se houve falhas no processo de transformagio do indio em vassalo por-
tugués, ¢ algo que este trabalho nio estd preocupado, até porque se trata de
uma questdo extremamente complexa e que, sem duvida, precisa levar em
consideragio uma série de fatores. Porém, do mesmo modo que os vigirios
eram avaliados positivamente no exercicio da fungio pelo cumprimento de
seus preceitos religiosos, é certo que eles também eram alvos de criticas pelos
avaliadores quando ndo cumpriam com as suas obrigagdes, como a realizagio
de missas e o ensinamento de doutrinas.

Em devassa realizada na Vila de Alter do Chio, consta que o padre
Lino, vigario do local, além de viver “amancebado” com uma indigena, filha do
Principal da povoagio, é “pouco cuidadoso na obrigagio do seu oficio, e tam-
bém no ensino da doutrina”. Para embasar esse juizo, o autor do documento
diz que as missas aos domingos e nos dias santos comegam muito cedo, o que
impossibilita que os indios possam assisti-la, pois muitos vém de lugares dis-
tantes e outros porque precisam encarar o mau tempo. Em povoagio nio iden-
tificada, as criticas sdo dirigidas ao vigirio do local devido ao fato de ele nio se
dirigir as rogas para confessar as pessoas enfermas sob o pretexto de nio achar
uma canoa capaz de levi-lo. Na Vila Franca, é dirigida uma critica mais geral
aos religiosos, encontrando-se, por parte deles, “alguans omissoens tanto no
ensino da doutrina, como no dizer da missa aos domingos e dias santos”. Em
relagdo as missas, o problema se deve ao que jd foi relatado: elas ocorrem muito

cedo, entre as sete e oito, o que impossibilita a presenga de muitos “fregueses”.”

E importante aqui citar o trabalho de Almir Diniz de Carvalho Junior,
que trata do processo de conversio do indigena ao cristianismo na Amazonia
Portuguesa, levando em conta o periodo de um século: 1653 a 1769. A refe-
réncia a esse estudo se faz necessiria, pois ele demonstra que por mais que
houvesse todo o esfor¢o de catequizagio dos povos nativos, ou mesmo atos

negligentes por parte dos missiondrios quanto a esta tarefa, muitas das vezes,

24 SAMPAIOQ, Espelhos Partidos: etnia, legislagio e desigualdade na Colénia, p. 104.
25 Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio nio identificada,09/01/1766,
Vila de Alter do Chio; Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio nio

identificada, outubro de 1765, povoagio nio identificada; Arquivo Publico do Pard, Autos de
devassa. Cédice 160, numeragio nio identificada, 30/12/1765, Vila de Franca.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigarios nas povoacdes de indios (1757-1798) 227

era o indigena quem definia o seu grau de inser¢do no mundo colonial, inclu-
sive, a maneira pela qual se tornaria um cristdo. Segundo o autor, tais sujeitos,
ao serem batizados, ndo se tornavam cristaos dentro dos moldes previstos pela
igreja e pela Coroa portuguesa, pois se apropriavam das crengas e valores dessa
“nova” sociedade a partir de percepgdes e interesses que lhes eram préprios.
De acordo com Diniz, os indigenas “eram cristdos a seu modo, como a seu
modo eram indios”, a tal ponto que mesmo dentro dos aldeamentos, durante
o processo de conversio, muitos deles mantinham praticas que remontavam as
suas tradi¢oes.?

Vale destacar um ultimo, porém fundamental ponto em relagio aos viga-
rios e suas atuagdes dentro das povoagdes: a busca por ganhos pessoais, que
além de passar longe das suas obrigacdes religiosas, significava atos transgres-
sores, como o uso da mio de obra indigena sem pagamento e o “descaminho”
de produtos sobre os quais a Coroa ainda nio havia arrecadado o dizimo. Vale
destacar também que muitas dessas préticas ocorriam em alianga com outros
sujeitos que transitavam em meio as povoagdes, como os préprios diretores.

O intendente geral do Pard, Luis Gomes de Faria e Sousa, denuncia ao
secretdrio de Estado da Marinha e Ultramar o envolvimento de seis cabos
de canoa, quatro diretores, um vigirio, e outros tantos de indigenas e demais
moradores, que de alguma forma se beneficiaram ou participaram da extragio
de produtos do sertdo, sobre os quais a Coroa portuguesa nio havia arrecadado
os dizimos, o que acarretava, segundo o autor do documento, prejuizos aos
cofres régios. E provavel que esse vigdrio tenha sido Alexandre Leal, da Vila
de Sousel, pois no mesmo documento e segundo o mesmo intendente, junta-
mente com o diretor do local, levaram na canoa da povoagio, com o consenti-
mento do cabo de canoa Geraldo Corréa Lima, dez indios por suas contas no
intuito de extrairem géneros do sertdo. No Lugar de Santa Ana do Rio Capim,
chama a aten¢io mais uma situa¢do de descaminhos envolvendo uma série de
sujeitos, a partir de uma devassa realizada no local. Segundo testemunhas, a
agricultura praticada nos anos de 1763, 1764 e 1765, ficou sob a administragio
de dois capities: Manuel Gomes e Jodo de Abreu, e os 560 alqueires de farinha

26 CARVALHO JUNIOR, Almir Diniz de. Indios Cristdos: a conversio dos gentios da Amazodnia
portuguesa (1653-1769). Tese (Doutorado em Histéria Social) — Universidade Estadual de
Campinas, Campinas, 2005, p. 8-9; 215-368.



228 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

e mais o milho produzidos nesse periodo, ao invés de irem para a Tesouraria,
foram consumidos pelos capities, vigirio, indigenas e pelo diretor do Lugar.?’

Em relagio a falta de pagamento aos indigenas, se tem o caso envol-
vendo o ex-vigirio do Lugar de Carrazedo, o padre Domingos Anténio Lira.
O religioso ficou devendo os seus indigenas pescadores, sendo que um deles
ainda produziu dez arrobas de cacau, mas nada recebeu por esse trabalho. Em
devassa realizada na Vila de Alenquer, consta que o diretor do local, Domingos
Xavier Alvares, juntamente com o vigdrio da povoagio, se apropriaram de um
pagamento da filha de um indigena jd falecido. Em novembro de 1761, o j
citado intendente geral do Pard, Luis Gomes de Faria e Sousa, diz ao secretirio
de Estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonga Furtado,
que a despeito dos elogios proferidos pelo Vigario Geral acerca de um vigario
que iria para uma povoagio cujo nome néo foi possivel identificar, o gover-
nador de Estado “sabe muito bem o que elle he pelo conhecimento, que delle
tem”. E que o intendente repassou ainda ao governador, que o vigirio nio se
preocupa com outra coisa, que nio seja o seu negécio de salgas de peixe para a
cidade de Belém.*

No ano de 1764, houve uma aparente querela entre o governador do
Estado, Fernando da Costa de Ataide Teive, e o vigdrio capitular, acerca do
procedimento do vigirio da Vila de Melgaco, José Belingar. Esse religioso
teria sido inicialmente removido do posto pelo bispo da Diocese do Pard sob
o argumento de ser um comerciante de farinha. Porém, ele teria voltado ao
cargo, pois em devassa realizada na povoagio, Belingar teria sido inocentado
no caso investigado. No entanto, o governador soube que o seu antecessor ji
havia retido dez alqueires de farinha que o referido vigdrio mandava vender
em Belém. Como o vigdrio capitular ndo considerava esse fato suficiente para
José Belingar ser novamente removido do seu posto, Fernando Teive mandou

27 Intendente geral do Pard, Luis Gomes de Faria e Sousa. Em torno de 03/08/1761. Em anexo
ao oficio de Luis Gomes de Faria e Sousa para o secretirio de Estado da Marinha e Ultramar.
03/08/1761. Arquivo Histérico Ultramarino, caixa 50, documento 4593; Arquivo Publico do
Para, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio nio identificada, 23/03/1767, Lugar de Santa
Ana do Rio Capim.

28  Arquivo Publico do Para, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio nio identificada, 30/12/1766,
Lugar de Carrazedo; Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, numeragio nio
identificada, 17/01/1767, Vila de Alenquer; Oficio do intendente Geral do Pard, Luis Gomes
de Faria e Sousa, para o secretdrio de Estado da Marinha e Ultramar. 13/11/1761. Arquivo
Histérico Ultramarino, caixa 51, documento 4686.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigarios nas povoacdes de indios (1757-1798) 229

a questdo para ser decidida pelo monarca. Em Sousel, testemunhas de uma
devassa realizada no local afirmaram que o diretor e o vigirio da povoagio
realizavam comércio com os indigenas, dando a eles aguardente e recebendo
em troca produtos extraidos do sertdo. E importante lembrar que a Coroa
Portuguesa, por meio do parigrafo 40 do Diretério dos Indios, considerava
a aguardente uma bebida “nociva” aos indigenas, proibindo que os nativos
comercializassem os seus géneros em troca dela, responsavel pelas “maiores
iniqiidades, perturbagdes, e desordens” no Estado.”

Um outro intendente geral do Pard, Joio Amorim Pereira, comunicou ao
secretirio de Estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonga
Furtado, sobre as desordens que vinham causando os vigdrios, haja vista que
esses religiosos queriam o governo temporal das indias solteiras sob o pretexto
de lhes ensinarem a doutrina religiosa enquanto nio se casavam. Dessa forma,
era comum os vigdrios castigarem essas indigenas quando, sem terem licenga,
iam desenvolver as suas plantagdes ou trabalharem nas rogas do comum a
mando do diretor. O intendente relata que na Vila de Melgago encontrou
esses “abusos”, a ponto de o diretor do local ndo utilizar as indias na atividade
de extragio do azeite.

A documentagio arrolada aqui demonstra que muitos eram os vigédrios
que nio somente cumpriam com as suas obrigacdes religiosas dentro das povo-
agdes, mas, assim como faziam diretores, cabos de canoas, Principais, além de
outros sujeitos, também faziam valer a sua presenga nos aldeamentos, e tudo
0 que esses espagos tinham a oferecer para poderem obter ganhos pessoais.
Tais ganhos vislumbravam, em grande medida, duas das principais fontes de
riqueza da regido amazonica ao tempo da segunda metade do Século XVIII: os
géneros extrativos, provenientes das atividades de coleta no interior das matas
(podendo incluir, também, a caga e a pesca), e os géneros agricolas, grande parte

cultivada nas préprias rogas das Vilas e Lugares. A obtencdo desses produtos,

29  Oficio do governador do Estado do Grao-Pard ¢ Maranhio, Fernando da Costa Ataide Teive,
para o secretrio de Estado da Marinha e Ultramar. 07/03/1764. Arquivo Histérico Ultramarino,
caixa 55, documento 5051. Arquivo Publico do Pard, Autos de devassa. Cédice 160, numera-
¢do nio identificada, 12/12/1766, Vila de Sousel; “DIRECTORIO que se deve observar nas
Povoagoens ...”, pardgrafo 40. In: ALMEIDA. O Diretdrio dos Indios: um projeto de civilizagio
no Brasil do século XVIII.

30 Oficio do intendente Geral do Pard, Jodo de Amorim Pereira, para o secretdrio de Estado da
Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonga Furtado. 15/05/1767. Arquivo Histérico
Ultramarino, caixa 60, documento 5352.



230

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

porém, nio ocorria apenas de acordo com a lei, mas também de modo trans-
gressor, na medida em que vigirios eram acusados de reterem o pagamento
dos indigenas (que ocorria por meio de produtos), de ndo pagarem os indios
que trabalharam para si, de descaminharem produtos extrativos e agricolas e
de comercializarem com os povos nativos, dando-lhes aguardente. O curioso
é que muitas dessas préticas eram realizadas em conjunto com outros sujeitos
que transitavam em meio as Vilas e Lugares, inclusive, com o seu préprio reba-

nho espiritual: os povos indigenas.*

Conclusao

O Diretério dos Indios vigorou ao longo da segunda metade do século
XVIII tanto no Grao-Pard e Maranhio (e depois Grao-Pard e Rio Negro)
quanto no Estado do Brasil. A existéncia da lei se deu décadas e décadas depois
desde a chegada dos primeiros missiondrios na América Portuguesa, em mea-
dos do século XVI, com o intuito de evangelizar e “salvar” as almas dos milha-
res de povos indigenas que habitavam a regifo. Dessa forma, passados cerca de
200 anos, a catequizagio da popula¢do nativa ainda era encarada como uma
das prioridades pela Coroa Portuguesa, e os missiondrios ainda eram escalados
para realizarem essa missdo. A diferenga, porém, é que com o Diretério, esses
religiosos perderam o poder temporal que tinham em relagéo aos indigenas e
os Jesuitas, que até a implantag¢do dessa lei eram o brago direito da metrépole
nas fungdes espirituais em seu territério colonial, ndo mais faziam parte dos
grupos evangelizadores, que agora contavam também com pérocos do clero
secular.

Em se tratando da Amazonia, especificamente, os vigdrios que atuavam
nas povoagdes executavam um trabalho fundamental a Coroa Portuguesa, pois
a catequizagio por eles realizadas sobre os povos indigenas ajudavam no plano
do governo portugués de ter aldeamentos repletos de indios, cristdos, falantes
da lingua portuguesa e com nomes portugueses, ou seja, um legitimo vassalo
da Coroa. Sujeito este, que assim como qualquer outro colono, deveria também
ajudar na produgio da terra, na realizagio do comércio, na composigio das tro-

pas militares e na ocupagio dos cargos administrativos no intuito de fortalecer

31 Sobre a temdtica da transgressio ao tempo do Diretério dos Indios e sobre a busca por ganhos
pessoais através da obtengio das fontes de riqueza na regiio amazonica, ver: Vinicius Ziniga, Os
diretores de povoagdes: servigos e transgressdes no Grao-Pard do Diretério dos Indios.



Entre os planos metropolitanos e os planos individuais: os vigarios nas povoacdes de indios (1757-1798) 231

a economia e o controle administrativo luso na regido. Os vigdrios, portanto,
eram avaliados constantemente na sua fungio de catequizagio do indigena —a
sua parcela de contribui¢io aos planos portugueses de “civilizar” esses agentes.

Porém, demonstrou-se neste trabalho que nem sé de catequizagio viviam
os padres nas povoagdes portuguesas. Assim como diversos outros agentes que
transitavam em meio a esses espagos, os vigdrios buscavam obter ganhos pré-
prios, principalmente através dos produtos agricolas e extrativos — duas impor-
tantes fontes de riqueza da regido. Para isso, muitos deles infringiam as normas
do Diretério e, inclusive, se uniam com outros grupos. Nio é possivel tragar
nenhum tipo de paralelo entre as agdes desses religiosos ao que vinha prati-
cando a Companhia de Jesus antes de ser expulsa do Grao-Pard e Maranhio
no que se refere ao poder econémico angariado enquanto ordem missiondria.
Além disso, deve-se sempre sopesar a obtengio de ganhos de vigérios, diretores
e outros sujeitos nas povoagdes, tendo em vista que muitas delas eram escassas
em termos de recursos — humanos e materiais. E inegavel, porém, que muitos
vigdrios agiam para além de suas funcdes religiosas, valendo-se do trabalho
indigena, da apropria¢do de produtos e da realizagio de comércio, nem que

para isso descumprissem as normas.






CAPITULO 10

0S PRIMEIROS BISPOS DA AMAZONIA:
JURISDICAO ORDINARIA NO SECULO XVII

Pollyanna Gouveia Mendon¢a Muniz'

bula de eregio da diocese do Maranhido traz logo nas suas primeira
linhas o objetivo que lhe sustenta: a criagdo “das novas sés episcopais
no campo fértil da Igreja militante” tinha como objetivo “aumentar
com esse novo plantio a devogdo do povo, fazer florescer o culto divino, faci-
litar a administragdo dos sacramentos”. Deixa claro também que o estabele-
cimento da diocese ia “concorrer também para a nobilitagdo das localidades,
e para que as populagdes, amparadas pela residéncia, governo e ensino dos
seus bispos” fosse “progredindo no Senhor™. As longas distincias em relagio a

1 pollyannagm@yahoo.com.br, ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2528-1748.  Mestre
e Doutora em Histéria pela Universidade Federal Fluminense. Professora Associada na
Universidade Federal do Maranhdo e membro do corpo permanente do Programa de Pés-
Graduagio em Histéria (Mestrado e Doutorado — PPGHis — UFMA). Este artigo ¢ uma
producio do projeto Religido, administragio eclesidstica e justica no Império Transocednico
Portugués (1514-1750) - ReligionAJE, PTDC / HAR-HIS / 28719/2017, patrocinado pela
Fundagio Portuguesa de Ciéncia e Tecnologia - FCT e H2020 e também conta financiamento
da Fundagio de Amparo a Pesquisa Ciéncia e Tecnologia do Estado do Maranhio — FAPEMA
Universal (01310/18) em projeto intitulado Administracio diocesana, religiosidade e justica: o
caso do bispado do Maranhio no Império Portugués (XVII-XVIII).

2 Trata-se da versio recém-traduzida por Anténio Guimarées Pinto da Bula Super uniuersas orbis,
pela qual Inocéncio XI instituiu a diocese do Maranhdo, desmembrando o seu territério da
arquidiocese da Bahia, tornando-a sufraginea do arcebispado de Lisboa e concedendo ao rei
de Portugal o direito de padroado e de apresentagio do bispo da nova diocese. Esta disponivel
em: https://www.uc.pt/fluc/religionAJE/fontes/docs/BULA__Maranhao_traduzida.pdf. O do-
cumento foi também publicado, na sua versdo latina, entre outros locais: ALMEIDA, Candido
Mendes de — Direito civil ecclesiastico brazileiro antigo e moderno em suas relagoes com o direito



234, IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Bahia, onde residia o bispo do Brasil, foram apontadas como um dos dificul-
tadores da melhor agdo da igreja nas partes mais ao oeste da América portu-
guesa. O bispo nio podia inspecionar a regido, como exigia a norma de Trento®

4. Desse modo, a

e “nem exercitar em geral as demais fun¢des do bom prelado
regido precisava de diocese prépria.

A Sdo Luis dos anos de 1677 também aparece descrita no documento. Ao
menos aquilo que deram a conhecer sobre ela em Roma. Era uma povoagio
de dois mil cristdos “notabilizando-se os seus habitantes pela nobre linhagem
e avantajada superioridade nas letras e armas”, informagdo que chega a ser
curiosa, ji que silencia a maioria da populagio ser formada pelos indios, muitos
deles ja sob jurisdi¢do das ordens regulares. A cidade tinha uma igreja principal
sob invocag¢io de Nossa Senhora da Vitéria onde se celebravam missas e outros
oficios divinos. A bula aponta que era vantajoso que Sio Luis se desmem-
brasse da diocese do Brasil, tendo sua igreja elevada a catedral, e que nela fosse
“colocado um prelado catélico e seu préprio bispo, que possa e deva fortalecer
aqueles que ainda estdo fracos na fé™. Estava criada a primeira diocese da
Amazonia portuguesa.

No mesmo documento ji se demarca a especificidade do novo bispado
quando se assinala que a sua sufraganeidade estd submetida a jurisdi¢do metro-
politana, ja que o acesso de Sdo Luis a Lisboa era mais facil. Salvador da Bahia,
sede da primeira diocese da América Portuguesa era, sem divida, de mais dificil
acesso para quem se deslocava a partir da Amazonia. Essa 16gica de submissio
direta a Lisboa serd a mesma quando da cria¢io da diocese do Pard em 1719°.
Esse ¢ um dado fundamental porque essa ordenagio jurisdicional implica
que as demandas em segunda instincia ndo seriam remetidas para a Rela¢do

Eclesidstica da Bahia, como aconteceria a todas as demais dioceses que foram

candnico. Rio de Janeiro: B. L. Garnier 1866-1873, vol I, tomo II, pp. 588-594. Ha tradugdes
para portugués com muitas imprecisdes em SILVA, Francisco de Paula e — Apontamentos para
a Historia Ecclesidstica do Maranhdo. Bahia: Typographia de Sio Francisco, 1922, pp. 52-55 ¢ —
MARQUES, César Augusto. Diciondrio histérico-geografico da Provincia do Maranhdo. Sdo
Luis: Edi¢oes AML, 2008, pp. 200-202.

3 Osaccrosanto ¢ ecuménico Conclilio de Trento em latim e portuguez. Lisboa: Oficina de Siméo
Tadeu Ferreira, 1786, 2 vols.

4 Bula Super uniuersas orbis, s/n.

Bula Super uniuersas orbis.

6 MEIRELES, Mirio. Histéria da Arquidiocese de Sdo Luis. Sao Luis: UFMA/SIOGE, 1977, p.
116.



Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢ao ordinaria no século XVII 235

sendo criadas na América Portuguesa. Em casos de agravos e embargos, os
documentos do bispado maranhense, e depois os da diocese do Pard, seguiam
para a Patriarcal de Lisboa’.

As dimensdes da nova diocese eram imensas e isso foi comum nos bis-
pados ultramarinos. A bula destaca que o seu territério ia “desde o Cabo do
Norte, ao longo do litoral e pelo interior da terra até a Fortaleza do Ceard,
exclusive, como diocese”. No mapa a seguir ¢ possivel contemplar melhor essas

dimensoes.

Cabo do Narte
Vigia

T e Sae Luts {sede dobispado)

Timakn
Grao-Pard

Ceard

Maranhao

Ric Pamnaiba

\
7

Mapa do bispado do Maranhio (1677-1719)°

A mesma bula também deixa claro de quem foram as iniciativas para a
criagdo da diocese maranhense: o monarca D. Pedro II. A ele foi concedido

7 Seabula de eregio da diocese aponta a submissdo a Lisboa, isso se refor¢a com a Bula Salvatori
Nostri,de 1740, que demonstra que era preciso uma alternativa para tentar resolver os problemas
das distincias dilatadas e da falta de comunicagio com o arcebispado da Bahia. A solugio era
uma ligagio direta com a Patriarcal de Lisboa. Isso se confirma por vérios documentos, princi-
palmente com as nomeagdes oficiais do governo diocesano em caso de vacancias no Maranhio.
MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonga. Réus de Batina: Justica Eclesiastica e clero secular no
Maranhio colonial. Editora: Alameda-EDUFMA, Sio Paulo, 2017, pp. 31-32 ¢ p. 51 ¢ p. 156.

Bula Super uniuersas orbis, s/n.

Mapa editado pela autora a partir do que foi confeccionado por HOORNAERT, Eduardo;
AZZI, Riolando (org.). Historia da Igreja no Brasil: primeira época. 4. ed. Petrépolis: Vozes,
1992, p. X1. O recorte temporal (1677-1719) recobre desde a criagio do bispado do Maranhio
até criagdo canodnica do bispado do Pard, respectivamente. Depois da criagio da diocese do Pari,
a do Maranhio passou a englobar os territérios das capitanias do Maranhio e Piaui. MUNIZ,
Pollyanna Gouveia Mendonga. Réus de Batina: Justica Eclesidstica e clero secular no Maranhio
colonial. Editora: Alameda-EDUFMA, Sio Paulo, 2017, p. 27-28.



236 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

o direito de padroado', o que incluia a obrigacio de apresentar um bispo no
prazo de um ano, bem como “rendimentos anuais de dois mil e quinhentos cru-
zados, em moeda portuguesa” para o custeio da diocese, o que ele se compro-
meteu em assumir. O documento deixa clara a interferéncia régia e Evergton
Sales Souza aponta que erecio das dioceses amazonicas (do Maranhdo e do
Pari) sdo um bom exemplo de quando a Coroa foi a principal responsivel pela
estruturagio da malha diocesana. Tanto o Estado do Maranhio quanto pos-
teriormente o do Grio-Para ndo dispunham de rendas suficientes para arcar
com as despesas de dioceses.

O governador, Inicio Coelho da Silva, por exemplo, chegou a afirmar em
carta remetida 2 metrépole que as rendas do Maranhio nio eram suficientes
para arcar com os custos da nova diocese: os dizimos arrecadados perfaziam
um total de um conto oito centos e oitenta mil réis, enquanto a despesa com
as folhas de pagamento do civil e do eclesidstico chegavam a quatro contos e
dezessete mil réis. A Coroa, sob essas prerrogativas do Padroado, determinou
que a Provedoria da Fazenda da Bahia transferisse o valor necessdrio para o
pagamento da folha eclesidstica da nova diocese do Maranhdo™. A expan-
sdo das fronteiras de seus dominios e a necessidade de uma melhor gestio
das tensdes existentes entre missiondrios e colonos, por causa da mao de obra
indigena, devem ter sido, segundo Evergton Souza, algumas das preocupagdes
politicas que foram levadas em conta na decisdo régia de solicitar a criagdo das
novas dioceses®.

Desse modo, nio se pode entender a criagio da diocese maranhense sem
ter em conta o contexto histérico e as especificidades da regido. Karl Arenz

e Frederik Matos afirmam que é preciso inserir a regido na macroconjuntura

10 O padroado consistia num conjunto de direitos (honorificos, de apresenta¢io as autoridades
eclesidsticas dos servidores das igrejas e de cobranga de rendas) e de encargos (construir e defen-
der igrejas, prové-las de objetos de culto, assegurar a sua sustentagio e a dos clérigos) que a Igreja
atribuia, como recompensa pelos servigos prestados, aos fundadores, construtores e dotadores de
igrejas ou de beneficios eclesiasticos PAIVA, José Pedro; FILHOALIS, Carlos; FRANCO, José
Eduardo (dir.). Histéria Global de Portugal. Lisboa: Circulo de Leitores, 2020. p. 354.

11 Bula Super uniuersas orbis. s/n.

12 SOUZA, Evergton Sales. A construcio de uma cristandade tridentina na América portuguesa.
In: GOUVEIA, A. C; BARBOSA, D. S.; PAIVA, ]. P. (org.). O Concilio de Trento em Portugal e
nas suas conquistas: novos olhares. Lisboa: CEHR/Universidade Catélica Portuguesa, 2014, v. 1,
p-175-195.

13 SOUZA, A construgio de uma cristandade tridentina na América portuguesa, p. 183-184.



Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢ao ordinaria no século XVII 237

do Império Luso se quisermos compreender a Amazdnia no dltimo quar-
tel do século XVII. Esse foi a época do que os autores chamam de crescente
“atlantiza¢do” do Império luso, ja que foi governo de D. Pedro II que muitas
iniciativas foram tomadas em favor do Maranhio e Grio-Pard'. Os autores
destacam, por exemplo, que o estanco do ferro, em 1676, colocou sob o con-
trole da Fazenda Real a importagio e comercializagio de ferro e ago™. Depois
disso, baunilha e cacau também tiveram suas taxacoes afixadas, além de outras
drogas do sertdo destinadas a exportagdo’®. Desse modo, é fundamental enten-
der que a criagdo da primeira diocese e as duas leis complementares publicadas
no ano de 1680 também sio de grande importancia no projeto de dinamizagio
interna da regido amazonica sob o comando de D. Pedro II e de suas agoes
para um melhor controle politico da regido®.

A criagdo da diocese consolida mais uma agdo em torno da autonomia
de governagio da regido amazdnica ou, como comenta Luciano Andrés Silva
Gonzilez, “el obispado constituia asi un instrumento que podia reforzar medi-
das politicas regias, pues la organizacién politica y administrativa se articu-
laba preponderantemente en directa dependencia con la corona™®. O territério
ja era politicamente uma unidade administrativa em separado do Estado do
Brasil desde 1621, quando a Coroa portuguesa criou o Estado do Maranhéo —
por carta régia de 13 de junho — com capital em Sdo Luis, embora ele estivesse
subordinado ao Governo Geral do Brasil. O chamado Estado do Maranhio
e Grio-Pari, com sede em Sao Luis, teve seu fim em 6 de agosto de 1753. O
Maranhio se tornou entdo uma unidade subalterna do Pard e o estado passou
a se designar de Grio-Pard e Maranhio. Apesar de toda essa transi¢do politica,
o que ¢ fato incontestdvel é que essa zona da América Portuguesa gozava de

14 ARENZ; Karl; MATOS, Frederik Luizi Andrade. Informagio do Estado do Maranhdo: uma
relagio sobre a Amazonia Portuguesa no fim do século XVIII. R. IHGB, Rio de Janeiro, ano 175,
n. 463, p. 349-380, abr./jun. 2014, p. 151.

15 ANAIS DA BIBLIOTECA NACIONAL (doravante, ABN) Livro Grosso do Maranhio, v.
66, p. 39 e 40.

16 ABN, Livro Grosso do Maranhio, vol 66, pp. 41-48.

17 A primeira lei regulamentou a introdugio de “negros da Costa de Guiné” (ABN, Livro Grosso
do Maranhio, 1948, vol 66, pp 51-56) como opgio de mio-de-obra escrava e garantiu o controle
sobre os descimentos e a fundagio de novos aldeamentos aos padres da Companhia de Jesus. A
segunda lei, “Ley Sobre a liberdade do gentio do Maranhio” (ABN, Livro Grosso do Maranhio,
1948, vol 66, pp 57-59) decretou a liberdade dos indios de toda forma de cativeiro e servidio.

18 GONZALEZ, Luciano Andrés Silva.“Los Primeros Obispos de Maranhdo (1677-1700): Religion,
Poder y Discordias”. Dissertagiao de Mestrado. Universidade Federal do Para, 2021, p. 12.



238 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

independéncia politico-administrativa e a criagdo do seu primeiro bispado em
1677 reforgava essa autonomia especialmente ao subordini-lo, como dissemos,
a Patriarcal de Lisboa.

Introdugao da jurisdi¢ao ordinaria e administracao diocesana

Antes da criagio da diocese, o que se sabia sobre a inser¢do da regido
no catolicismo ¢é decorrente da agdo das ordens regulares”. Primeiro chega-
ram no mundo amazoénico os Franciscanos da Provincia de Santo Anténio®.
Depois vieram os missiondrios da Companhia de Jesus e com o passar dos
anos chegaram a Ordem dos Carmelitas e dos Mercedirios. As provincias
dos franciscanos também estiveram no territério, eram eles os Capuchos da
Piedade e os Frades da Conceigdo da Beira e Minho?.. Essas ordens regulares
esquadrinharam a regido, atuaram na missionagio e foram fundamentais no
contato com os indigenas, mas respondiam aos superiores de suas casas e, claro,
ao Papa. A monarquia viria estabelecer ligagdes mais estreitas com os bispos e
o ja mencionado padroado régio ¢ uma das bases explicativas para isso. S6 com
a chegada, em 1679, do primeiro bispo da regido, D. fr. Gregério dos Anjos, é
que a jurisdi¢do ordindria foi instalada na regiio®.

Nascido em Lisboa, por volta de 1617, D. Gregério tornou-se conego da
Congregacio de Sio Jodo Evangelista em 10 de setembro de 1635%. Estudou

19 Em artigo recente, apresentei dados sobre como funcionou a administragio eclesidstica na
Amazonia no periodo anterior a criagdo da diocese. MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonga,
“O primeiro bispo deste Estado’. D. Gregério dos Anjos e a jurisdigdo episcopal na Amazonia,
1679-1689”, Trashumante. Revista Americana de Historia Social, v. 17, p. 34-58, 2021. DOL:
10.17533/udea.trahs.n17a02, pp. 40-45.

20 No Maranhio, os padres Luis Figueira e Francisco Pinto, da Companhia de Jesus, teriam sido
os primeiros a chegar, em 1607. PRAZERES, Frei Francisco de Nossa Senhora dos. Poranduba
maranhense, ou Relagio historica da provincia do Maranhio [...] com [...] um dicionario abre-
viado da lingua geral do Brazil. Revista Trimensal do Instituto Historico e Geographico Brazileiro, v.
54,pt. 1, p. [4]-277,1891, p. 43.

21 CARVALHO JUNIOR, Almir Diniz. A ordem da missio e os jogos da agdo: conflitos,
estratégias ¢ armadilhas na Amazonia do século XVIL. Revista Tempo,v.19 n. 35, Jul.-Dez. 2013,
p-25.

22 A bula original da sua nomeagio estd em IAn/TT, Mago 39 de bulas, n° 35.

23 MACHADO, Diogo Barbosa. Bibliotheca Lusitana, histdrica, critica, e chronologica, na qual se
comprehende a noticia dos autores portuguezes, nas obras, que compozeras desde o tempo da promul-

gacaé da Ley de Graga até o tempo presente, t. IV, Lisboa: Oficcina Patriarcal de Francisco Luiz
Ameno, 1759, p. 153.



Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢ao ordinaria no século XVII 239

em Evora e Coimbra e foi vice-reitor do convento dos Léios de Lisboa?. Fez
juramento e profissio de fé em Lisboa a 13 de Julho de 1677%. Sua preco-
nizagio como bispo do Maranhdo ocorreu em 30 do de Agosto de 1677%.
Antes de ter sido eleito bispo do Maranhio, foi designado para o bispado de
Malaca, nas Indias Orientais, onde nem chegou a tomar posse. Seu irmio, d.
Apolinar de Almeida?’, membro da Companhia de Jesus, foi bispo de Alcea,
na Abissinia, e foi apedrejado e morto por ordem do imperador Oinadegd em
1638.D. Gregoério que tinha fama de grande orador sacro foi também autor da
biografia do irméo. Chegou ao bispado do Maranhio em 11 de Julho de 1679,
dois anos depois de sua criagdo canodnica e morreu na sua diocese em 1689%.
O segundo bispo e o tltimo a ter jurisdi¢do nesse amplo territério que esta-
mos designando de Amazonia Portuguesa foi D. Fr. Timéteo do Sacramento.
Ele nasceu em Lisboa em 5 de fevereiro de 1653 e professou na Ordem dos
Eremitas de Sdo Paulo, da Congregacio Serra d’Ossa, no Convento do Santo
Sacramento daquela cidade, em julho de 1670. Assim como D. Gregério, que
teve nomeagio anterior 2 do bispado do Maranhio, D. Timéteo foi confir-
mado como bispo de Sdo Tomé e Principe em 2 de janeiro de 1693 e depois
foi nomeado bispo do Maranhio por D. Pedro em 1695, nomeagio confir-
mada pela bula papal de Inocéncio XII, Gratiae divinum praemium, datada
de dezembro 17, 1696%. Ele chegou ao bispado do Maranhio, em 1697, onde

24 ASV, Archivio Concistoriale, Proc. Consistoriales, vol. 76, fl. 522.
25 ASV, Archivio Concistoriale, Proc. Consistoriales, vol. 76, fl. 522.
26 ASV, Archivio Concistoriale, Acta Camerarii, vol. 22, fl. 233.

27 D.Gregério,da Congregagio dos Léios, foi reitor do Convento de Evora e Principal e Procurador
da Congregacio dos Conegos de Sdo Evangelista junto a cdria romana. MEIRELES, Historia
da Arquidiocese de Sdo Luis, p. 95.

28  Joido Felipe Bettendorff, que, entre outras atribuicdes, foi reitor do colégio de Sao Luis, procu-
rador extraordindrio em Lisboa e, por mais de um mandato, superior da Missdao do Maranhio
narrou a entrada do antistite. BETTENDORFFE, Jodo Felippe. Chronica da Missdo dos Padres
da Companhia de Jesus no Estado do Maranhdo. Revista do Instituto Historico e Geographico
Brazileiro, Tomo LXXII, Parte I, 1910, p. 328.

29 Timéteo do Sacramento was born in Lisbon on February 5,1653. He professed in the Hermits
of Saint Paul Order, of the Congregation of Serra d’Ossa, in the Convent of the Holy Sacrament
in that city, on July 14,1670. Confirmed as bishop of Sao Tomé and Principe on January 2,1693,
he would be appointed bishop of Maranhio by King Pedro in 1695, an appointment that was
confirmed by the papal bull of Innocent XII, Gratiae divinum praemium, dated December 17,
1696. He would arrive in So Luis on June 13,1697. LARCHER, Maria Madalena Pessoa Jorge
Oudinot. Antropénimos: SACRAMENTO, D. Fr. Timéteo do (1653-1713). Online: http://
eve.fesh.unl.pt/contenteab8.html?idConceito=146&type=concept. Acesso em: 29 nov. 2019.



240

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

permaneceu até 1700. Depois de ir para Lisboa onde pretendia resolver con-
tendas sobre sua administragio, jamais retornou ao Maranhio, morrendo em
1713.

E importante destacar como se desenvolveu o governo da diocese desses
dois antistites porque isso pode clarificar nio apenas as dificuldades enfren-
tadas, bem como as solug¢des que foram sendo tomadas para que minima-
mente a diocese pudesse se estabelecer®. O livro de provisées do bispado™
é peca-chave para entender as primeiras medidas desses dois bispos e aponta
caminhos do que também deveria ser pratica nos demais bispados da América
Portuguesa nesse periodo. Em 1688, por exemplo, D. Gregério dos Anjos
proveu o padre Jodo Rodrigues Calhdo nos oficios de escrivio da “Camara e
Auditorio Ecleziastico, justificagcées e Cazamentos”. Sobre o governo de D.
Timéteo constam dezoito provisdes e sete cartas pastorais. No ano de sua
chegada, 1697, tal qual seu antecessor, nomeou vigario-geral®, escrivio do
auditério e da cimara®, dentre outras. Tais oficios eram fundamentais para
o funcionamento da Justi¢a Eclesidstica e ndo espanta que entre as primeiras
acoes desses bispos na diocese estivesse a escolha desses oficiais.

O que gostaria de chamar atengio ¢ sobre as provisdes relativas ao Grao-
Pard. Belém, como cabeca de capitania, tinha importincia chave e isso ndo
foi desconsiderado pelos dois antistites. D. Gregério passou uma “Instrugio

que hade guardar” na “Cappitania do Pard” a quem ocupasse o cargo de

30 D.Timéteo queixou-se muito da falta de oficiais para auxilid-lo no governo da diocese e pe-
diu que se nomeassem dignitdrios eclesidsticos. MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonga. D.
Fr. Timéteo do Sacramento: administragdo diocesana, reforma de costumes e conflitos na
Amazonia Portuguesa (1697-1713). Revista Brasileira de Historia (on-line), v. 40, p. 83, 2020.

31 Trata-se do Livro de Provisdes nimero 81. Este ¢ provavelmente o Livro da Chancelaria, pois
ndo contém apenas as provisdes. Manteremos a nomenclatura da catalogagio para facilitar a
localizagdo por outros interessados.

32 Cabia a ele “toda a administracio da Justi¢a”, “o conhecimento de todas as causas crimes, e civeis
de foro contencioso” e perante ele se deviam “dar as denunciagoens, e querelas”, e devia “inquirir
dos delitos, e pronunciar os culpados, e proceder contra elles a prizio, quando o caso o merecer”.
Em outras palavras, era o juiz do Tribunal Episcopal, estando subordinado diretamente ao bispo.
Regimento do Auditorio Ecclesidstico do Arcebispado da Bahia, Metropoli do Brasil. Sio Paulo: Ty-
pographia 2 de Dezembro, 1834, Tit I1, § I, fl. 16; n 62, 1. 19 e n 63, fl. 19, respectivamente

33 A sua fungio principal era “escrever todas as cousas ordindrias ou summarias, quer sejdo civeis
ou crimes, que se processarem perante o vigirio-geral, e em todos os seus preparatérios, emer-
géncias, dependéncias, e execugdes” e ainda “em todos os aggravos que vierem, ou remmeterem
os nossos Vigdrios de Vara por nio caberem em sua algada, ou lhe remmeter qualquer outro
Julgador”. Regimento do Auditério..., 1864, tit XVII, n.530, fl. 114.



Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢ao ordinaria no século XVII

“Vigario Foraneo e Juiz dos Residuos e Justificagdes Eclesidsticas” e nomeou
o padre Manuel Esticio Galvio como “Vigario da Vara Furaneo com vezes
de Geral com jurisdi¢do ad Universalem Cauzarum que bem administre jus-
tica conhecendo de todas as causas que se moverem na Capitania do Pard e
seus distritos™*. A provisio desse vigério foraneo, provavelmente a mais antiga
que se tem documentada na América Portuguesa desagradou os moradores
do Pard e os oficiais da Camara de Belém que logo em 15 de margo de 1688
enviaram queixas ao monarca. As informagdes davam conta que o escolhido
era “de ruim vida, e custumez, pouco talento, e capacidade por Vizitador, Juiz
dos cazamentos, Vigirio da Vara, com poderes de geral®.

Belém, como disse, era ponto estratégico da Amazodnia Portuguesa e
onde residiam as autoridades seculares mais importantes, como o governador,
o ouvidor e o procurador da coroa, além de possuir um senado da Camara em
constante correspondéncia com Lisboa. Um vigério fordneo do Pard com fun-
¢oes delegadas e alargadas representava a prépria figura do bispo e a jurisdi¢do
ordindria passou a ter um representante a altura das demais autoridades. Esse
desconforto nas instancias de poder iria se tornar uma constante e embora Sio
Luis, como sede do bispado, mantivesse o centro do poder episcopal, Belém
nio ficou desassistida®.

A existéncia dessa vigararia fordnea no Pard parece que jd era ponto
definido quando o segundo bispo chegou. O que D. Timéteo do Sacramento
tez foi complexificar ainda mais as fun¢des que cabiam a estrutura de poder
eclesidstico no Grido-Pard ao nomear padre Francisco Tavares de Macedo
da Capitania do Pard como Vigario da Vara®” Foraneo de 1698. No docu-

34 Arquivo Publico do Estado do Maranhdo (doravante APEM), Acervo Eclesidstico, Livro de

Provisoes, n 81.

35  Arquivo Histérico Ultramarino (doravante AHU), Capitania do Pard (doravante PA), doc. 270

(grifo nosso)

36 Em Sio Luis, o bispo D. Gregério dos Anjos nomeou o padre Joseph Gongalves Golarte para
a funcio vigario-geral em 1689. O cargo de vigdrio fordneo estava acima daquele de vigirio da
vara, embora tivesse menos fungdes e privilégios que o de vigdrio-geral, que ficava na sede do

bispado. APEM, Livro de Provisoes n. 81.

37 Aos vigdrios da vara era permitido tirar devassas, receber dentncias, fazer sumdrio de crimes
de sacrilégio cometidos em lugares sagrados ou contra clérigos das freguesias de sua jurisdigio,
proceder contra os desobedientes em qualquer matéria de seu oficio fazendo auto e inquiri-
¢do de testemunhas, poderiam tomar contas de testamentos; passar monitérios e dar sentengas
de agdo de 10 dias etc. Para conhecer mais atribui¢des, consultar: VIDE, Sebastiio Monteiro
da. Constitui¢des Primeiras do Arcebispado da Bahia (Regimento do Auditério Eclesidstico

241




242  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

mento consta que “aos moradores da Capitania do Pard e suas annexas assim
ecclezidsticas como seculares reconhecam” a sua autoridade e ainda instruia
que o “respeitem e obedecam como seo Prelado”. Trata-se, portanto, de uma
jurisdi¢do alargadissima a ponto de determinar que o obedecessem como se
fosse seu prelado.

Na pritica, esse vigirio fordneo poderia suspender pregadores e confes-
sores, poderia tirar e inquirir autos de casamento e nio tendo impedimentos
sentencid-los na forma do Sagrado Concilio de Trento. Poderia agir contra os
parocos que fossem omissos e delinquentes. E, demonstrando objetivamente a
jurisdi¢do delegada pelo bispo: deu poder a por censuras em defesa da unidade
da Igreja e “para obrar tudo aquilo que for do servigo de Deos que por causa da
distdncia ndo podemos acudir, com devida jurisdi¢do a tudo que for demandas
quer civeis, quer crimes e querelas e quaisquer causas litigiosas”™®.

E importante apontar que esse alargamento de atribui¢des dadas ao viga-
rio fordneo do Grio-Parid foi feito muito antes da publicagio das Constitui¢es
Primeiras do Arcebispado da Bahia, de 1707. S6 com o sinodo da Bahia é que
se estabelecerd uma norma de funcionamento dessas vigararias fordneas que
funcionavam com atribui¢des de vigararias gerais, como foi o caso de Sergipe
d’El Rei®. Tanto D. Gregério dos Anjos quanto D. Timéteo do Sacramento
pretendiam melhor atender aos habitantes do Pard, tdo distantes da sede do
bispado em Sdo Luis. As distdncias tinham que ser levadas em considera-
¢do porque a dificuldade de comunicagio aumentava o tempo de resolu¢io
dos conflitos e de atendimento das demandas. Vigarios fordneos que tinham

em anexo); estudo introdutério. Edi¢io de Bruno Feitler e Evergton Sales Souza. Sio Paulo:
Editora da Universidade de Sao Paulo, 2010, p.840-842. Os processos em segunda instincia
ou de maior gravidade deveriam ser remetidos para a sede do bispado onde seriam julgados
no Auditério Eclesidstico. Apenas na segunda metade do século XVIII é que o bispado do
Maranhio terd outra vagararia forinea, dessa vez no Piaui. MUNIZ, Réus de Batina: Justica
Eclesiastica e clero secular no Maranhido colonial, p. 48. Gustavo Augusto Mendonga dos
Santos, localizou estrutura de vigararia fordnea semelhante no bispado de Pernambuco no século
XVIIL. SANTOS, Gustavo Mendonga dos. 4 justica do bispo: o exercicio da justica eclesidsti-
ca no bispado de Pernambuco no século XVIII, Tese (Doutorado) — Universidade Federal de
Pernambuco, Recife, 2019.

38  Arquivo Publico do Estado do Maranhio, Acervo Eclesidstico, Livro de Provisoes, n. 81, s. n.

39 VIDE, Sebastido Monteiro da. Constituigdes Primeiras do Arcebispado da Bahia (Regimento
do Auditério Eclesidstico em anexo); estudo introdutério. Edi¢ao de Bruno Feitler ¢ Evergton
Sales Souza. Sdo Paulo: Editora da Universidade de Sdo Paulo, 2010, p. 842-844.



Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢ao ordinaria no século XVII 243

fungdes que se aproximavam das de um vigdrio-geral eram representantes
direto dos bispos no Grio-Para.

Os documentos do Arquivo Histérico Ultramarino permitem observar
como essa jurisdi¢do alargada foi se consolidando e demonstram que havia
instalada a instancia do Juizo Eclesidstico em Belém, o que confirma a especi-
ficidade das provisdes de vigirio da vara forinea aqui apresentadas. Ainda no
governo diocesano de D. Timéteo do Sacramento, o “vigirio-geral do Pard”,
padre Antonio Maciel Parente, recebeu dentincia feita por Manuel de Oliveira
Pantoja contra o padre Francisco Soares de Albergaria, em 1705%. O interes-
sante ¢ o detalhe de que Pantoja diz ja ter feito essa dentncia em outra ocasiio
a0 “Pe. Manoel Nunes da Veyga vigirio geral desta cidade”. Tanto Belém como
Sdo Luis possuiam, desse modo, uma estrutura burocrdtico-normativa de atu-
ag¢do da justica eclesidstica desde fins do século XVII. A criagio da diocese do
Pard em 1719 vai consolidar as diretrizes e a independéncia de poder eclesi-
astico dessa regido. Obviamente que a complexificagdo da malha diocesana
ird aprofundar e refinar o funcionamento da justica eclesidstica na Amazdnia,
mas como jd mencionado, a introdugio da jurisdi¢do do bispo nio se fez sem

conflitos. E o que examinaremos a seguir.

Dois bispos e suas contendas: dificuldades de

consolidacao da jurisdiciao episcopal

Tanto D. Gregério dos Anjos quanto D. Timéteo do Sacramento tiveram
seus governos diocesanos marcados pela tentativa de consolidagio da jurisdi-
¢do ordindria na Amazonia Portuguesa. Em dois estudos recentes, examinei
longamente como a atuagio desses antistites foi marcada pelos conflitos com
autoridades seculares, com membros do clero regular e até com a popula¢do®.

Resumidamente apresentarei aqui alguns detalhes desses conflitos sem perder

40 Manuel de Oliveira Pantoja afirma que o padre Francisco Soares de Albergaria foi expulso da
Companhia de Jesus porque era “hu’ clérigo mal dizente emfamador das honras e vidas alheias,
que lhe ndo escapa Religioso, ministro secular, viiva, casada ou Donzela fazendolhe sétiras em

versos defamatorios”. AHU, PA, doc. 411

41 MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonga, “O primeiro bispo deste Estado’. D. Gregério dos
Anjos ¢ a jurisdi¢do episcopal na Amazonia, 1679-1689”, Trashumante. Revista Americana de
Historia Social, v. 17, p. 34-58,2021. DOI: 10.17533/udea.trahs.n17a02, e MUNIZ, Pollyanna
Gouveia Mendonga. D. Fr. Timéteo do Sacramento: administragio diocesana, reforma de cos-

tumes e conflitos na Amazonia Portuguesa (1697-1713). Revista Brasileira de Histdria (on-line),
v. 40, 2020



244,  1IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

de vista a importancia de pensar o contexto politico da regifo no periodo de
criagdo da diocese.

D. Gregério dos Anjos teve muitos desentendimentos com a Companhia
de Jesus desde 1680. Essa ordem regular tinha fixagdo muito antiga na regiio
e nio tardaram conflitos com o bispo quanto a missionagio. Isso ficou preser-
vado pelo traslado de correspondéncias trocadas entre o bispo e os jesuitas de
13 de agosto de 1680 a 11 de abril de 1681. D. Gregério logo demonstrou que
todas as decisdes quanto a pregagio e confissio deveriam, conforme o Concilio
de Trento estipulara, passar pela sua aprovagio, o que gerou muita insatisfagio
dos inacianos, ja acostumados a nio precisarem de autorizagio para esse fim,
para o que alegavam ter privilégios concedidos por Roma*.

Além disso, as queixas maiores feitas pelo bispo eram as de desrespeito a
sua jurisdi¢do episcopal. D. Gregério questionava frontalmente se os inacianos
eram missiondrios ou parocos naquela regido. Reclamou ter noticias de que no
interior do territério os jesuitas estavam unindo e desunindo paréquias, numa
afronta imperdodvel a sua jurisdi¢do. Disse saber que apesar das proibi¢des
que tinha lhe imposto, esses missiondrios continuavam batizando e pregando
aos indios sem autorizagio. Requereu que finalmente apresentassem os breves
papais que diziam ter e que davam autorizagio e privilégios para agirem nesse
sentido. A contenda se arrastou por meses.

O ponto nevrilgico do conflito foi a jurisdi¢do sobre os indios. Com a
instalagio da diocese, o bispo passou a questionar o protagonismo dos jesuitas
quanto a administragdo dos nativos. O contexto é fundamental para perceber a
questdo. Se os jesuitas estavam praticamente incontestes atuando floresta aden-
tro, em 1680 a presenca do bispo passou a problematizar esse protagonismo.
A lei de liberdade dos indios daquele ano demonstra como o Companhia de
Jesus ganhou ainda mais destaque, ja que garantia a eles o direito de penetra-
rem no sertdo amazonico “levantando igrejas para cultivarem os ditos indios na
té e os conservarem nela”. O jesuita Pedro de Pedrosa afirmou a D. Gregério
em 1681 que “nunca nenhum Bispo cuidou que os missionarios da companhia

lhe usurpassem a jurisdi¢do sem embargo de que sempre ali, como aqui, fordo

42 MUNIZ, “O primeiro bispo deste Estado’. D. Gregério dos Anjos ¢ a jurisdi¢do episcopal na
Amazodnia, 1679-1689”, p. 46-49.

43 ABN,vol 66, p. 53-54.



Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢ao ordinaria no século XVII 245

eles os Parochos dos Indios jé cristdos, e os que tiveram a sua conta a conversio
dos gentios™.

O jesuita se referia ao que acontecia em outras possessoes onde jd havia
bispados instalados, como nas Indias e no bispado do Brasil. O bispo, entre-
tanto, ndo recuou em suas acusagdes de usurpagio de jurisdi¢do e o advertiu
que naquele estado era “tanto Bispo dos brancos, como dos Indios, e que a
jurisdi¢do Episcopal alcanga ate os ultimos fins delle”®. Apesar de terem feito
uma concordata* para resolverem suas dividas quanto as questdes de jurisdi-
¢do, o fim do conflito s6 veio com atuagio direta do monarca que se posicio-
nou favoravelmente aos inacianos em 1684. Sem negar o fato de a jurisdigdo
episcopal ser “fundada em direito”, o que ndo se podia “diminuir, alterar nem
remover por algum modo que nido seja ordenado pelo sumo pontifice”, o rei
reconheceu “a utilidade de serem governadas as ditas Aldeas com toda jurisdi-
¢do pelos ditos Padres” jesuitas, o que segundo ele era essencial 4 “conservagio
e liberdade dos indios™. Por fim, pediu a D. Gregério que nio apenas acatasse
a decisdo, mas ajudasse e favorecesse a sua pratica.

A coroa tentava um equilibrio de forgas delicado e isso se observa com
suas atitudes que ora atendiam aos clamores da Companhia de Jesus, ora
atendiam ao bispo, seu representante na regido. Isso nos leva a perceber que
a efetiva aplica¢do das diretrizes tridentinas em solo amazonico iria esbarrar
na realidade especifica do espaco e no seu contexto politico. A visibilidade
da autoridade prelaticia caminhava paulatinamente e contrariava a presenga
antiga e consolidada do clero regular, notadamente da Companhia de Jesus e
isso ndo aconteceria apenas com o clero regular, jd que D. Gregério também se
indisp6s com as autoridades seculares quanto 4 administragdo da mao de obra
indigena.

Se, de um lado, a lei de 1680 conferiu mais atribui¢des aos jesuitas, o
bispo também ganhou um protagonismo diferenciado na referida lei. A partir
daquele momento a reparti¢do dos indios aconteceria com a participagio de

D. Gregoério dos Anjos juntamente “com o Prellado dos Capuchos de Santo

44  Biblioteca Publica de Evora (doravante BPE), c6d. CXV/2-16, .92 v.
45  Biblioteca Publica de Evora, c6d. CXV/2-16, fl. 93.

46  MUNIZ, “O primeiro bispo deste Estado’. D. Gregério dos Anjos ¢ a jurisdi¢do episcopal na
Amazodnia, 1679-1689”, p. 49-50

47 ABN, Livro Grosso do Maranhio, vol 66, p. 66.



246 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Antonio do logar em que se fizer (a reparti¢do) e a pessoa eleita pela Camara a
mais capaz que houver para esta ocupagio”. A historiografia consolidou o jul-
gamento de que a partir dessa decisdo o bispo tomou medidas pouco escrupu-
losas, como a atribuigdo para si préprio de indios para uso do trabalho. Exagero
ou verdade, ndo cabe aqui emitir julgamentos.

O rei ndo tardou a saber todos os problemas advindos da repartigio
dos indios comandada pelo bispo. Em carta a Indcio Coelho, governador do
Maranhio, disse conhecer as queixas que “fizerdo algumas pessoas do povo da
desigualdade da reparti¢do, obrando o Bispo absolutamente”. Informou que
escreveu a D. Gregério pedindo que lhe obedecesse”. Em Lisboa também
chegaram queixas que o bispo reclamava do estanco® e os relatos do gover-
nador ao rei informavam “que os eclesidsticos, a exemplo de seu prelado, o
bispo D. Gregério dos Anjos, falavam muito descompostamente contra essa
institui¢dao™!.

Esses inegiveis conflitos entre as autoridades quanto a reparti¢ao dos
indios desembocaram na necessidade de um tribunal exclusivo para discutir
suas causas. Em 1683 entrou em funcionamento a Junta das Missoes tra-
zendo altera¢des no reparto do “gentio”. O estabelecimento desse tribunal foi,
segundo Mircia Mello, uma estratégia importante para mediar as demandas
de moradores e missiondrios*. No topo da hierarquia da Junta das Missoes, ao
lado do governador do Estado do Maranhio e Grao-Par4, estavam o ouvidor, o
provedor da Real Fazenda e o bispo de Sdo Luis que, tendo seu protagonismo
diminuido, permaneceu como membro da referida Junta®. D. Gregério nio

aceitou pacificamente essas mudangas alegando que um tribunal composto

48 ABN, Livro Grosso do Maranhio, vol 66, p. 50-51.

49  Detalhes estio na missiva de 19 de novembro de 1681. ABN, Livro Grosso do Maranhio, v. 66,
p. 61-62.

50 Sobre se darem no Maranhdo cumprimento aos assentos do contrato (de margo de 1682). AHU,

MA, cédice 268, 1. 32.
51 MARQUES, Diciondrio histérico-geogrifico da Provincia do Maranhio, p. 205.

52 MELLO, Mircia. Fé ¢ Império. As Juntas das Missdes nas conquistas portuguesas. Manaus:
Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2007, p. 251.

53 No periodo do governo diocesano de d. fr. Gregério dos Anjos (1679-1689) havia apenas uma
Junta das Missoes para as duas capitanias FERREIRA, Ferreira, André Luis Bezerra. “Nas
malhas das liberdades: o Tribunal da Junta das Missdes e o governo dos indios na Capitania do
Maranhigo (1720-1757)”. Tese de Mestrado em Histéria, Universidade Federal do Para, 2017, p.
72.



Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢ao ordinaria no século XVII

por seculares era inadequado, pelo que foi acusado de tentar dificultar seu
funcionamento.

As queixas contra D. Gregério nio cessaram e, em 1685, o governador
reclamou ao monarca que o bispo deveria ser “amorozo pastor”, mas “pela
ambigdo” agia como “tirano lobo” e era “tdo vingativo de afectados agravos e
supostas offencas, que a huns castiga os corpos com prizoes, e a outros trata de
ferir as almas®*. As excomunhdes que o bispo utilizava para pressionar as auto-
ridades seculares eram a queixa maior. Isso quer dizer que o poder espiritual de
que se valia D. Gregério era um elemento novo naquele cendrio de disputas.
Os conflitos que antes eram resolvidos no terreno dos homens passaram a
alcada espiritual e esse era mais um reflexo dos incomodos que a introdugio da
jurisdi¢do ordindria poderia trazer aos seculares.

Dizendo agir para defender sua jurisdigdo espiritual, D. Gregério tam-
bém afirmou nio se sujeitar ao Juizo da Coroa que ele considerava ser um
tribunal secular criado contra as imunidades da igreja. Alegou que, como antis-
tite, era obrigado a defender “até perder a vida ou derramado sangue de suas
veias” a sua jurisdigdo. O conflito teria chegado a tanto, como conta César
Marques, que por carta régia “se ordenou aos ouvidores que nio consentissem
que o bispo ou seus auxiliares prendessem seculares, o que bem deixa ver que
até entdo isso se praticava’.

Os conflitos com as autoridades régias, no Maranhio e no Griao-Pari,
foram constantes nos dez anos do episcopado na Amazonia. Com a morte
de D. Gregério dos Anjos em 1689, instalou-se a vacincia. O segundo bispo
nomeado, D. Fr. Francisco de Lima, jamais veio 4 diocese. Governou o terri-
tério por seus procuradores e as provisdes de confessores, pregadores, vigario-
-geral e oficias do juizo eclesidstico sdo os unicos documentos existentes para
o periodo®®. Nos anos de vacincia, a administragdo diocesana sofreu um aca-
nhamento que seria natural na auséncia do antistite. D. Timéteo, o segundo
bispo a residir no territério da diocese do Maranhio, s6 chegaria em 1697.
Em 1698 ji aparecem as primeiras queixas das autoridades locais contra o
bispo. O motivo era uma visita pastoral na qual tinham sido duramente sen-

tenciados vérios casais que viviam em concubinato. O Senado da Camara

54  AHU, PA, doc. 241.
55 Apud MARQUES, Dicionirio histérico-geogrifico da Provincia do Maranhio, p. 205.
56 APEM, Livro de Provisoes n 81, fl sem num.

247




248 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

relatou ao rei que naquela visita o bispo “procedeo absolutamente deixando
de observar as disposi¢dis do direito canonico, Concilio Tridentino e dire¢io
das leis de Vossa Magestade, procedendo em tudo violentamente”. A recla-
magio maior é que os sentenciados nio tiveram trés admoesta¢des antes de
serem presos, o que contrariava as disposi¢des legais. Além disso, D. Timéteo
os “condenou em quantias de dinheiro e degradou sem guardar privilégio e
homenagem a alguns dos Reos, sendo cidadaos desta cidade e da governanga
della, porq as prendeo na cadeia publica do Aljube” e fez “os autos sumdrios
de sinco dias sem dar nomes de testemunhas, nem asseitar apelagdis e agravos
valendose ainda da ajuda de brago secular para as ditas prizdis”. A Camara de
Sdo Luis igualmente informou tudo ao governador e ao ouvidor que residiam
no Pard®.

Ouvidor Mateus Dias da Costa foi enviado do Para pelo governador para
resolver os conflitos. T4o logo chegou, mandou soltar os presos, o que o bispo
respondeu com sua excomunhio e dos adjuntos da Coroa. As autoridades
seculares responderam com as temporalidades e o bispo teve que ficar incomu-
nicavel dentro da sua residéncia episcopal. Sem respeitar as ordens do ouvidor,
D. Timéteo rompeu “o corddo de infantaria que se lhe tinha posto, saindo
de casa para o Collégio, e depois para outra parte com duas quartinhas nas
mios a emchellas de agoa a huma das fontes dessa Cidade” e o juiz da coroa
mandou fecharem o cerco contra o antistite colocando “travessas nas portas
do Paldcio Episcopal para assim haver de o obrigar a levantar as censuras™® de
excomunhio que tinha aplicado. Os oficiais da cimara pediram que o bispo
fosse advertido pelo rei e que ele retirasse as censuras para que a paz voltasse
a ilha de Sao Luis.

O bispo ndo se deu por satisfeito com o que considerava desrespeito a
jurisdi¢do episcopal. O ouvidor deu noticia de que D. Timéteo ia requerer
“a Curia de Roma sem ordem de Vossa majestade”, pelo que reclamava que
“se abstivesse de semelhantes procedimentos porque do contririo poderia
Vossa Magestade usar dos poderes que lhe tocio™ O parecer do Conselho
Ultramarino, como se podia imaginar, defende o direito do rei sob Padroado

57 APEM, Copiador de Cartas da Camara, Livro 28, fl. 55.
58  Idem.
59 AHU,MA, doc. 972.



Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢ao ordinaria no século XVII 249

e reclama que o bispo nio devia mandar ninguém a Cdria Romana, sem que
primeiro precede ordem de Vossa Majestade®.

Roma interessou-se pelo que se passou no bispado do Maranhio. Desde
1698, o abade Pasqui relatava que o bispo do Maranhio recebera insultos dos
oficiais seculares. Dizia que sua dignidade episcopal e sua imunidade tinham
sido desrespeitadas, o que o cardeal Spada — Secretirio de Estado de Sua
Santidade — respondeu com um pedido de punigio ao rei®. Este, por sua vez,
mandou que a causa fosse submetida ao Tribunal do Pago, que escreveu ao
bispo que observasse os cinones e o Concilio de Trento. O ouvidor foi repre-
endido que “desse satisfagdo conveniente ao bispo e nio interferisse mais nas
suas causas’, pois “‘contra os prelados nio podiam proceder juizes seculares,
sem antes informar o rei, especialmente nas conquistas ultramarinas”.

Para o Nuncio apostélico, essas medidas nao tinham sido suficientes e ele
resolveu escrever ao cardeal secretdrio de estado pedindo punigio aos culpados
dizendo, por fim, que teria “satisfacdo em ler a carta de Sua Majestade resol-
vendo o assunto para melhor informar o santo padre da solugio do delicado
caso”®. Apesar que nio restarem vestigios da resposta do monarca entre as mis-
sivas do Arquivo Histérico Ultramarino e nem nos documentos da Camara,
o Livro de Provisées do bispado preservou uma cépia desse documento. Nele
consta que o ouvidor e demais ministros da Coroa usaram “com o Bispo ter-
mos indecorosos e escandalozissimos”, pelo que sua Majestade mandou passar
“uma muito dspera repreensio por haver censurado o Bispo” afirmando que
“nunca se devia proceder por meios tam dsperos contra qualquer sacerdote
quanto mais contra hum Bispo sagrado porque nem a Ley das temporalidades
chegava a tanto”®.

Além das queixas e conflitos derivados da visita pastoral de 1697, D.

Timéteo desagradava as autoridades seculares do Maranhio em muitos outros

60 Idem.

61 Apud PACHECO, D. Felipe Conduru. Relagdes entre o poder civil e o poder eclesidstico no
Estado do Maranhio durante o século XVII. Rio de Janeiro, Revista do IHGB, vol 308, Jul-Set,
codice 161, f1 179 e 210, {1 39, p. 11. Hé mais detalhes desses acontecimentos em vérios docu-
mentos do Desembargo do Pago na Torre do Tombo. IANTT, Desembargo do Pago, Repartigio
das Justicas e Despachos da Mesa, Mago 937 (1700-1752).

62 Idem, cédice 56,11 113, p. 12.
63 Idem.
64 APEM, Livro de Provisées, n 81, fl. 64.



250

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

quesitos. O bispo era acusado de recrutar soldados para abragarem a vida sacer-
dotal, o que desagradou o general Gomes Freire de Andrade. O bispo, segundo
outras denuncias, teria ameagado e depois excomungado o Almoxarife da
Fazenda Real, Salvador Dias, por atrasos no pagamento de sua congrua e as
cartas enderecadas ao Reino davam conta que D. Timéteo nio obedecia as
decisdes do juizo da Coroa e nem de qualquer autoridade secular a ponto de
ninguém querer assumir esses oficios por medo das excomunhdes do bispo®.
Assim como D. Gregério dos Anjos, seu antecessor, que foi acusado de usar
sangdes espirituais contra os adversirios, D. Timdéteo foi acusado por essa
mesma razdo. Com a introdugio da jurisdi¢do ordindria no territério, o poder
espiritual tornou-se mais um elemento nesse jogo de poderes.

Também como seu antecessor, D. Timéteo do Sacramento também
entrou em conflitos com ordens regulares, nesse caso, com os religiosos do
Carmo e Santo Anténio do Pard, que sepultaram na igreja do Carmo o ouvi-
dor Mateus Dias da Costa, o mesmo que tinha imposto as temporalidades
ao bispo. Sob alegagio que sepultaram um excomungado em campo santo, o
bispo interditou a igreja e excomungou varios religiosos. Constam no Livro
de Provisdes do bispado cinco pastorais contra os religiosos regulares. Na
primeira, contra os padres capuchos, excomungou seu prior; o comissirio do
convento em Sdo Luis e o provincial da ordem do Carmo do Para. Por terem
recorrido ao tribunal da Coroa, o bispo os acusava de ameagarem a jurisdi¢do
ordindria®. Contra os religiosos de Nossa Senhora do Monte do Carmo, em
outra pastoral, o bispo citou a Bula de Clemente VIII do ano de 1604 pela qual
os religiosos do Carmo ndo poderiam recorrer em Juizo secular. Os religiosos
teriam reagido, segundo o bispo, com muita violéncia se armando com paus®”’
para atacar o tesoureiro da Sé, pelo que foram excomungados. Os moradores
do Maranhio e Para foram proibidos de receberem oficios divinos desses reli-

giosos sob pena de excomunhao maior ipso facto incurrenda®®.

65 MUNIZ, D. Fr. Timéteo do Sacramento: administragio diocesana, reforma de costumes e con-

flitos na Amazonia Portuguesa (1697-1713), p. 88-89.
66 APEM, Livro de Provisées, n 81, fl 47.

67 “A outro dia amanhecera as portarias asi dos frades capuchos como carmelitas guarnecidas de
indios armados, e desta sorte abstiveram por muitos dias, o que causou deste Povo o maior scan-
dalo”. AHU, Idem, fl. 14.

68 APEM, Livro de Provisées, n 81, fl. 48.



Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢ao ordinaria no século XVII 251

Uma vez mais o monarca teve que interferir. Admoestou o bispo, embora
afirmasse proteger seus direitos de governagio, mas também admoestou as
autoridades locais por desrespeito a ele. Desgastado pelos inimeros conflitos,
D. Timéteo decidiu ir para o Reino onde pretendia resolver seus problemas
administrativos pessoalmente com os representantes da Coroa. Tentou auto-
rizagdo para pedir dispensa das funces ao préprio Papa, claro sinal de estrei-
tamento das relagdes com Roma, mas isso desagradou frontalmente o rei de
Portugal. O despacho do Conselho Ultramarino deixou claro que o “vinculo
espiritual que os Bispos contrahem com suas Igrejas he tao forte” e as “renun-
cias dos Bispos ou as transi¢oes de largar os Bispados para outros sio dificultis-
simas” que “ndo devem conceder sem mui considerado exame™. As razdes que
D. Timéteo alegava para pedir dispensa nio convenceram, ji que “a enfirmi-
dade deve ser nacida de velhice e achaques taes que o fagam totalmente inhabel
do exercicio episcopal... e as enfirmidades que justifica o Bispo nio sdo desta
calidade”. Finalmente, o parecer destaca que “os Bispos por qualquer trabalho
ou disgosto” ndo devem deixar suas ovelhas, como tinha feito D. Timéteo ao
deixar a diocese do Maranhdo. O antistite permaneceu em Portugal por 13
anos, de 1700 a 1713, quando faleceu. Jamais voltou ao bispado do Maranhio,
mas também nio conseguiu dispensa de suas fung¢oes.

Conclusao

E preciso problematizar o comportamento desses dois bispos. Se a histo-
riografia lhes conferiu o julgamento como perturbadores da ordem, é preciso,
com novas metodologias e novas fontes, tentar clarificar esse comportamento
a partir de questdes maiores. O que podia explicar a atuagdo de D. Gregério
dos Anjos e D. Timéteo do Sacramento e os conflitos em que se envolveram?
José Pedro Paiva alerta que em meados do século XVII os tratados de vertente
canonica passaram a se preocupar mais “‘com a natureza da fungio e da auto-
ridade episcopal nos seus territérios e com suas obrigacdes legais”. Ao que
parece, a tradi¢do do bispo pastor até entdo dominante foi perdendo espago nas

publicagdes sobre o episcopado das décadas do meio do século XVII. Questdes

69 AHU, MA, doc. 1102.

70  PAIVA, José Pedro. Os Bispos de Portugal e do Império (1495-1777). Coimbra: Imprensa da
Universidade de Coimbra, p. 147.



252  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

como administra¢io da diocese e as ambi¢des de centralizagio da ciria romana
figuram como elementos importantes nesse periodo, o que fica evidente se
tomando em conta que “os tratadistas preocuparam-se principalmente em
guiar os bispos no exercicio dos seus poderes, especialmente o de jurisdi¢do”.
A imagem do antistite foi se construindo como a de um “homem que sabia
governar a diocese e cujas virtudes eram sobretudo ‘politicas™”!.

Na documentagio produzida pelos dois bispos fica evidente a insisténcia
de que estavam defendendo a jurisdig¢do episcopal. D. Gregério o fez repe-
tidamente quando entrou em conflito com os jesuitas e com as autoridades
seculares por ocasido do funcionamento da Junta das Missaes. D. Fr. Timéteo
— que era teélogo — citou em suas pastorais varios autores e tratadistas quando
pretendeu defender sua jurisdi¢do apés conflitos com as ordens regulares do
Para™. Se, como defende Paiva, “a capacidade de governo do bispo e a defesa
da sua jurisdigio, tornaram-se essenciais na literatura dessa altura””, na pritica,
em dreas de conquista, como o era a Amazodnia Portuguesa, isso pode ter sido
uma realidade. A introdugio da jurisdi¢do ordindria naquele espago marcado
pela atuagio ja antiga e consolidada de ordens regulares e pelo poder da Coroa
manifesto nos seus agentes ndo deixaria de ser algo complexo. Fundamental
também ¢ pensar que o monarca nio escolheu esse bispos entre as ordens mais
antigas naquele espago. Escolheu e nomeou dois bispos de casas sem muita
tradicdo, talvez tentando evitar que esses antistites pudessem favorecer seus
irmdos de ordens, o que é apenas uma hipétese.

O padrio de bispos nos finais de Seiscentos e nos século XVIII, como
aponta Paiva, “foi do bom governador e defensor do seu poder jurisdicional
na esfera da Igreja” destacando-se “uma preocupagio evidente com a defesa
da jurisdi¢do episcopal nos seus territérios e com a afirmagio dos bispo como

»74

zelador da fé, por via do controlo de pregadores e confessores™*. D. Gregoério
dos Anjos, por exemplo, logo em sua chegada tentou estreitar a vigilancia sobre
quem receberia as cartas de pregar e confessar. A historiografia, entretanto,

endossou o que disseram os agentes da coroa sobre os dois antistites, ou seja,

71  Idem, p. 148.

72 APEM, Livro de Provisées, n 81.

73 PAIVA, Os Bispos de Portugal e do Império (1495-1777), p. 151.
74 Idem, p. 152-153.



Os primeiros bispos da Amazénia: jurisdi¢ao ordinaria no século XVII

que eram desregulados, autoritirios e pouco escrupulosos”. Para entender esse
julgamento ¢ preciso levar em conta que tais autoridades e as ordens regulares
estavam acostumadas a agirem sem interferéncia de outro poder, especialmente
na esfera espiritual, ji4 que antes ndo existia um bispado na regido. Eram eles,
oficiais da coroa e ordens regulares, respectivamente, a monarquia e a Igreja
na regido. Quando chegaram os bispos que também eram simultaneamente
“servidores da Igreja e agentes politicos da monarquia™®, o quadro fica deveras
mais complexo.

Se as atitudes do monarca ora atenderam as queixas de seus agentes secu-
lares e o apelo das ordens regulares, ora atenderam os bispos e suas recla-
magdes de desrespeito a que estavam submetidos, isso ndo demonstra falta
de coeréncia. Muito pelo contririo, mostra que essa oscilagdo era comum e
tipica do exercicio de poder naquelas sociedades em que havia sobreposi¢io
de instdncias. A regido era estratégica, a criagio do bispado foi fundamental,
mas a introdugio da jurisdi¢do ordindria nao aconteceria sem conflitos. Novas
modificagdes logo aconteceriam com a criagdo candnica da diocese do Pard
em 1719. O territério do bispado do Maranhio, diminuido com o desmem-
bramento da nova diocese, recebeu a capitania do Piaui que foi retirada da
jurisdi¢do do bispado de Pernambuco. Essa nova modificagio deixa ainda mais
evidente os planos da coroa para aquela zona amazonica. Projeto que vinha se
processando desde o século XVII. Se antes de 1750 jd se tinha uma estrutura
administrativa e politica consolidada e completamente separada do Estado do
Brasil, isso vai se consolidar também no campo da jurisdigdo espiritual com a
expansio a leste do bispado do Maranhao”.

Aqui ndo se pretendeu defender ou justificar as atuagdes de D. Gregério
dos Anjos e D. Timéteo do Sacramento, porque esse ndo € o oficio do historia-
dor. O que se intentou foi matizar seus comportamentos a luz de novas fontes,
de nova perspectiva metodolégica, mas principalmente levando em considera-
¢do contexto politico e as especificidades locais. Os primeiros bispos da diocese
do Maranhio tiveram, como vimos, suas dificuldades, mas insistiram na defesa
de sua jurisdigdo episcopal. A diocese ji era uma realidade na Amazénia.

75 MUNIZ, D. Fr. Timéteo do Sacramento: administragio diocesana, reforma de costumes e con-
flitos na Amazonia Portuguesa (1697-1713), p. 81 e MUNIZ, “O primeiro bispo deste Estado’.
D. Gregério dos Anjos e a jurisdigio episcopal na Amazonia, 1679-1689”, p. 37

76  PAIVA, Os Bispos de Portugal e do Império (1495-1777), p. 183.

77 MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonga; ARAUJO, Pedrina Nunes. 4 conquista espiritual dos

sertges: a anexagio da capitania do Piaui ao bispado do Maranhio no século XVIIIL. (no prelo).

253







CAPITULO 11

ENTRE LISBOA E O BISPADO DO MARANHAO
E GRAO-PARA: A ACAO INQUISITORIAL
DURANTE O REINADO DE D. PEDRO II

Leila Alves de Carvalho'

Introducao

A O s inquisidores apostélicos contra a herética pravidade e apostasia

tinham a obrigag¢do de procurar, reprimir e extirpar todo o delito

e crime de heresia e apostasia, para maior conservagio dos bons
costumes e pureza da nossa Fé catélica™. Essa afirmagio nos deixa claro os
objetivos centrais do Tribunal do Santo Oficio: a aplicagdo de uma politica
de disciplinamento moral e religiosa visando a homogeneizagdo dos costu-
mes através da imposi¢do do poder por parte do padroado portugués. Essa
demanda, comum ao Reino e as colonias ultramarinas, alcangou a Amazonia
portuguesa a partir do século XVII e se espraiou neste territério através do
artificio das visitas pastorais e tendo nos padres da Companhia de Jesus impor-

tantes aliados no espago colonial.

1 Doutoranda em Histéria Social da Amazonia pelo programa de Pés-graduacio em Histéria
Social da Amazodnia da Universidade Federal do Pard. Este artigo reflete as primeiras impressdes
de uma pesquisa de doutoramento ainda em fase inicial.

2 SILVA, Lina Gorenstein Ferreira da. 4 Inquisi¢do contra as mulberes: Rio de Janeiro, séculos XVII
e XVIII. Sdo Paulo: Humanitas/Fapesp, 2005, p. 320.



256  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Neste capitulo, pretendemos fazer uma breve apresentagdo quanto a atu-
a¢io do Tribunal do Santo Oficio em Lisboa e no Maranhio e Grio-Pari
durante a regéncia e reinado de D. Pedro II, entre 1670 ¢ 1706, periodo em que,
dentre outras coisas, foi marcado pela suspensido das atividades inquisitoriais
em todo territério portugués d’aquém e de além-mar. E preciso compreender
que o governo de D. Pedro II foi marcado pela diplomacia e por relagdes com-
plexas com a Inquisi¢do que, nesses tempos, ainda atuava ao modo de proceder
da Inquisi¢do espanhola, ou seja, em certa medida, enxergava principalmente
no criptojudaismo uma grande ameaca a fé catélica. Apesar da relevancia do
monarca D. Pedro II, tanto pela asticia como pelas medidas politico/econd-
micas que implementou durante seu reinado e que foram de grande valia para
restaurar economicamente o império portugués, sua histéria ficou por anos no
ostracismo historiogrifico, todavia, esse cendrio comegou a se transformar a
partir dos trabalhos de Maria Paula Margal® e Nuno Gongalo Monteiro* que,
de maneira pontual, nos ajudaram a perceber a dindmica estabelecida no Reino
em meados do século XVII.

Dentro de um contexto marcado pela vigilincia e imposi¢do de costu-
mes morais e religiosos praticados na metrépole e espelhados no ultramar,
principalmente com relagdo aos considerados cidaddos portugueses, temos a
Inquisi¢do, como institui¢do diversas vezes apresentada a partir de sua cruel-
dade e de sua austeridade, mas que, apesar de seguir rigorosos cédigos de con-
duta, conseguiu se adaptar as situagdes diversas impostas pelo espaco no qual
deveria exercer suas funcdes. Além disso, apesar dos embates de for¢a com
os agentes de poder local, a Inquisi¢io podia agir de forma condescendente
em certas dentncias, evitando castigos corporais e optando por aplicar peni-
téncias espirituais. A partir dessa afirmagio, pressupomos que, principalmente
no ultramar, a balan¢a dos rigores inquisitoriais poderia pender, em maior ou
menor grau, conforme a relevancia social dos sujeitos denunciados.

Essa pratica pode nio estar exposta claramente nos documentos inqui-

sitoriais, principalmente nos Cadernos do Promotor por se tratar de uma

3 LOURENCO, Maria Paula Margal. D. Pedro II. O Pacifico (1648-1706). Lisboa: Circulo de
Leitores, 2006.

4 MONTEIRO, Nuno Gongalo. “D. Pedro II regente e rei (1668-1706). A consolidagio da di-
nastia de Braganca”. In: HESPANHA, Anténio Manuel (coord.). Historia de Portugal: o Antigo
Regime (1620-1807). Lisboa: Editorial Estampa, vol. IV, 1998.



Entre Lisboaeo Bispado do Maranhao e Grao-Para: aa¢aoinquisitorial durante oreinado de D. Pedro I1 257

documentagio preliminar, mas, em alguns casos, conseguimos perceber nas
entrelinhas das queixas a¢des singulares na atuagio dos agentes inquisitoriais,
principalmente ao tangenciarmos para o espaco colonial, especificamente 2
Amazoénia portuguesa. Um espago que se tornou importante durante a admi-
nistragio de D. Pedro 1I, a partir da criagdo do Bispado do Maranhdo em
1677, onde a Companhia de Jesus, em dado momento, foi colaboradora do
Tribunal do Santo Oficio, conseguindo o apoio necessario aos projetos desen-
volvimentistas da metrépole, demonstrando dessa maneira que a consolidagio
da sociedade na Amazonia portuguesa foi uma a¢io com propdsitos muito
mais politico que pastoral.

Nesse sentido, buscaremos na produgio de Maria Paula Margal
Louren¢o® a base que nos ajudard a refletir sobre D. Pedro II e os métodos
utilizados em seu governo quanto a agio persecutdria da Inquisi¢do e a tenta-
tiva de normatiza¢do dos costumes. As contribuigées sempre importantes de
Anténio Hespanha® e Yllan de Mattos” quanto ao estudo das institui¢ées no
Antigo Regime portugués e as criticas ao Santo Oficio, respectivamente; e,
Karl Arenz®, com sua prestigiada pesquisa acerca da atuagio da Companhia de
Jesus na Amazdénia portuguesa, com especial atengdo ao Bispado do Maranhio
e Grao-Pari e a trajetéria do padre Jodo Filipe Bettendorft. Quanto as fontes
documentais, apresentaremos os primeiros resultados quantitativos e qualita-
tivos obtidos nos Cadernos do Promotor da Inquisi¢do de Lisboa e Livro de

Indice da Inquisicdo.

As faces da Inquisicao lisboeta

Recompor as relagbes estabelecidas entre os interesses reindis e a
Inquisi¢do, tanto no Reino quanto no ultramar, tem se mostrado impor-
tante para percebermos que, pela perspectiva administrativa, a Inquisi¢io se

5  LOURENCO, Maria Paula Margal. D. Pedro II. O Pacifico (1648-1706). Lisboa: Circulo de
Leitores, 2006.

6  HESPANHA, Anténio Manuel. As vésperas do Leviathan. Instituigoes ¢ poder politico em
Portugal século XVII. Coimbra: Livraria Almedina, 1994.

7 MATTOS, Yllan de. 4 Inquisicio Contestada: criticos e criticas ao Santo Oficio portugués
(1605-1681). Rio de Janeiro: MAUAD/Faperj, 2014.

8  ARENZ, Karl. De I'Alzette a I'Amazone: Jean-Philippe Bettendorff et les jésuites en Amazonie

portugaise (1661-1693). Sarrebruck: Editions Universitaires Europeennes/French Edition,
2018.



258 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

reorganiza para alcangar seus objetivos. Durante o reinado de D. Pedro II essa
possibilidade se torna cada vez mais evidente quando observamos a qualidade
das dentincias encontradas nos Cadernos do Promotor referentes ao Bispado
do Maranhio e Grio-Pari. Todavia, antes de adentrarmos nesta seara, preci-
samos entender o contexto em que o Tribunal do Santo Oficio se encontrava
durante o ultimo quartel do século XVII.

A Inquisi¢do, apesar do medo que sua existéncia causou na sociedade, foi
uma instituigdo criticada pelo seu modo de proceder mediante alguns sujeitos
(principalmente cristdos-novos)’. Um de seus maiores opositores foi o padre
jesuita Anténio Vieira, personalidade importante na histéria da Companhia
de Jesus, que apesar de ndo condenar o restabelecimento do Tribunal, tecia
observagdes severas quanto aos seus excessos, um embate que o levou, junto
a Cuaria Romana, a advogar em favor dos cristdos-novos em buscar o perdio
geral' para esses sujeitos, pois entendia a importincia politica e econdmica dos
cristdos-novos e a necessidade em manté-los no Reino e, junto com eles, seus
cabedais, importantes para a economia e para o desenvolvimento da monar-
quia pluricontinental lusa.

Toda essa demanda acabou por gerar por parte da Sacra Congregagio do
Santo Oficio (nome oficial do dicastério responsivel em Roma) a orientagio
de que deveriam agir com moderagdo com os cristdos-novos''. Mas, apesar
dessa aparente “vitéria”, os judaizantes continuaram a ser o alvo principal dos
inquisidores portugueses, haja vista, como demonstrado na Tabela 1, houve
intensa atuagido do Tribunal em Lisboa nos chamando aten¢do ao nimero
total de penitenciados um ano apés o término do mandato de suspensio da
Inquisi¢do. Com isso, entendemos que apesar de ndo haver atos processuais
entre 1676 (ano em que de fato o Tribunal paralisou suas fun¢des) e 1681 (ano

de retorno das atividades), as dentncias, aparentemente, continuaram a ser

colhidas.

9  MATTOS, Yllan de. “Uma batalha de papéis: a suspensio e as criticas 2 Inquisi¢io portuguesa
(1670-1674)”. Revista de Histéria Moderna, Alicante, n. 33,2015, p. 44.

10 ANTT. Armario Jesuitico 1674-1682. Armirio Jesuitico, mg. 30, doc. 35, 1674-1682.

11  MARCOCKCI, Giuseppe; PAIVA, José Pedro. Historia da Inquisicdo portuguesa. Lisboa: Esfera
dos Livros, 2013, p. 204.



Entre Lisboaeo Bispado do Maranhao e Grao-Para: aa¢aoinquisitorial durante oreinado de D. Pedro I1 259

Tabela 1 — Penitenciados e Relaxados pela Inquisi¢do de Lisboa entre 1670-16821

Ano | Penitenciados | Relaxados | Total
1673 89 9 98
1675 1 0 1
1676 1 0 1
1678 1 0 1
1682 118 4 122

Fonte: Adaptado de MENDONCA, José Lourengo; MOREIRA, Anténio Joaquim.

Sobre o periodo de suspensdo, a historiadora Maria Paula Margal

Lourenco chega a destacar que

a questdo dos cristdos-novos e a suspensio do Santo Oficio obrigaram a

nomeagio de D. Luis de Sousa, bispo de Lamego, como embaixador extra-

ordindrio, em setembro de 1675, a fim de tentar resolver matérias tdo deli-

cadas. Quando as negociagdes haviam retomado o bom rumo, sofreram um

novo impasse com a morte de Clemente X, a que lhe sucedeu Inocéncio

X1, a 21 de setembro de 1676. Por consequéncia, tdo graves assuntos de

Estado apenas foram resolvidos em agosto de 1681."

Fato ainda a considerar diz respeito ao elevado nimero de processados

durante o governo de D. Pedro II serem cristdos-novos e, destes, apenas os

reincidentes ou que acumularam dentncias de apostasia s jd existentes é que

acabaram por ser relaxados ao brago secular e condenados a morte na fogueira.

Contudo, especulamos que o nimero elevado de cristdos-novos processados e

penitenciados de maneira “tolerante” tinha por objetivo principal o confisco

de seus bens em favor da Coroa, demonstrando que os interesses do monarca

poderiam néo estar vinculados & questdo da ortodoxia crista.

Presumimos também que a participagio de Portugal no conflito contra

a Espanha e a crise econdmica agravada a partir dessa conjuntura pode ter

12 MENDONCA, José Lourengco; MOREIRA, Antonio Joaquim. Historia dos principais actos e
procedimentos da Inquisicdo em Portugal. Lisboa: Imprensa Nacional/Casa da Moeda, 1980, p.169.

13 LOURENCO, Maria Paula Marcal. D. Pedro II. O Pacifico (1648-1706). Lisboa: Circulo de

Leitores, 2006, p. 255.



260

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

cedido de forma direta as aspira¢des do Santo Oficio em relagio a agio perse-

cutdria contra cristdos-novos e ao confisco de seus bens. Essa hipétese acaba

por ser refor¢ada quando observamos a Tabela 2 e percebemos que justamente

durante o periodo da Guerra de Sucessdo espanhola'® a agdo processual inqui-

sitorial sobre os cristios-novos voltou a se intensificar em Lisboa.

Tabela 2 — Processados pela Inquisigio lisboeta durante o reinado de D. Pedro 11

Anos Judaismo | Praticas Magicas | Proposicoes | Contraa Moralidade
1670-1673 42 04 02 09
1674-1677 03 - 03 03
1678-1681 - - 01 01
1682-1685 15 02 - 03
1686-1689 02 - - 01
1690-1693 01 - 01 -
1694-1697 01 01 04 02
1698-1701 06 - 02 06
1702-1706 108 01 03 01

TOTAL 178 08 16 26

Fonte: Arquivo Nacional da Torre do Tombo

Atentamos também ao fato de que a maior parte das sentengas atribuidas

contra esses réus foi de cardter instrutivo/pedagégico, corroborando assim com

a nossa suspeita. O outro motivo que também levamos em conta faz referéncia

as

consequéncias da assinatura do Tratado de Methuen® com a Inglaterra em

14

15

No inicio do século XVIII, a Europa vivia o auge do absolutismo, um periodo marcado pela
articulagdo da aristocracia no exercicio do poder. Foi neste contexto que ocorreu a Guerra de
Sucessdo ao trono espanhol. Entre 1702 ¢ 1714 a Espanha, motivada pela questdo da vacincia
do trono apés a morte do rei Carlos II, por nio possuia herdeiros diretos, as cortes espanholas
se reuniram e reconheceram Felipe de Bourbon, que chegou a ser indicado por Carlos II, como
seu novo rei. Porém, Felipe era neto do rei francés Luis XIV e como este precisaria eleger um
sucessor, ventilou-se a possibilidade de o rei espanhol também assumir o trono francés o que
gerou tensdo em outras aristocracias europeias como por exemplo os Habsburgos. Esta tensdo
acabou por envolver boa parte dos paises europeus, dentre eles Franga, Inglaterra e Austria, pois,
para além da sucessio, haviam também as questdes da disputa e controle pelos espagos coloniais
e do comércio transoceinico. A vista disso e por questdes de ordem diplomitica, politica e co-
mercial, Portugal acabou aderindo a esta contenda. Ver: FURTADO, Junia Ferreira. “Guerra,
diplomacia e mapas”. Rio de Janeiro: Revista Topoi, v.12, n. 23, jul./dez., 2011 p. 68.

Assinado entre portugueses e ingleses no ano de 1703, este segundo tratado composto por ape-
nas trés artigos permitia a permuta de produtos téxteis ingleses por vinhos portugueses. Com o
tempo este acordo se mostrou altamente desfavorédvel aos portugueses pois estavam impedidos



Entre Lisboaeo Bispado do Maranhao e Grao-Para: aa¢aoinquisitorial durante oreinado de D. Pedro I1 261

1703. Esses dois fatores podem ter obrigado o Reino a encontrar alternativas
vidveis para restabelecer seus cofres. Nesse sentido, a aplica¢ido do confisco de
bens dos cristdos-novos pode ter sido um dos caminhos encontrados.

Vale ressaltar que esse ¢ um periodo em que o sistema de governo imple-
mentado por D. Pedro II foi marcado por suas tendéncias absolutistas'®. Ou
seja, o Estado em conjunto com a Igreja tinha a responsabilidade de zelar pela
ortodoxia catdlica e pela moral cristd e, para tal, incumbiu o Tribunal do Santo
Oficio para essa tarefa. Todavia, na questdo dos judaizantes, como ja mencio-
nado, cremos que a grande motivagio foram os bens confiscados, pois, além de
representar parte do lastro necessirio para a manutengio do préprio Estado,
também poderiam ajudar a garantir a manuten¢io do Tribunal inquisitorial
no ultramar. Ainda sobre os dados apresentados, devemos esclarecer que esses
quantitativos tendem a ser maiores, haja vista que a catalogagio dos processos
da Inquisi¢io de Lisboa durante o reinado de D. Pedro II encontra-se em
desenvolvimento.

Destacamos que, por ser um periodo em que o Estado e a Igreja esta-
vam entrelagados e que a condigio religiosa servia também aos interesses da
metrépole tanto do ponto de vista econdémico, ajudando a explorar as riquezas
naturais das terras conquistadas, quanto da vigildncia dos costumes, impondo
sua cultura a povos considerados inferiores, a questdo da tentativa de discipli-
namento social imposto com veeméncia a essa sociedade abrangia, de acordo
com Anténio Manuel Hespanha, os “comportamentos sexuais, as crengas e as

»17

atitudes culturais”’, além de observar de forma criteriosa o cotidiano desses

sujeitos, fosse na Corte ou nos espagos coloniais.

de comercializar o vinho do porto com outros reinos e ainda eram obrigados a adquirir produ-
tos industrializados ingleses com pregos elevados. Ou seja, o que pareceu ser um bom negécio
acabou por causar um atraso ao desenvolvimento econdmico portugués e, esta dependéncia com
o mercado inglés gerou um aumento da divida externa portuguesa que até seria amenizada
com o ouro extraido das minas no Brasil, mas esta alternativa nio resolveria o problema em sua
totalidade. Ver. SERRAO, Joaquim Verissimo. Histdria de Portugal. Cacém: Editorial Verbo, v.
V, 1980.

16 Marcado principalmente pela posi¢io central do monarca, que era aclamado e ndo ungido, o
qual assumia todos os poderes. Ver. LOURENCO, Maria Paula Marcal. D. Pedro II. O Pacifico
(1648-1706). Lisboa: Circulo de Leitores, 2006.

17 HESPANHA, Anténio Manuel. As vésperas do Leviazhan. Instituiges e poder politico em
Portugal século XVII. Coimbra: Livraria Almedina, 1994, p. 334.



262 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

A Inquisi¢ao no Maranhao e Grao-Para

Ao tangenciarmos a ag¢do inquisitorial para a Amazonia, especialmente
no Bispado do Maranhio e Grio-Par, percebemos a adaptagio realizada pelo
Tribunal quanto a seus critérios de controle e vigilancia pois, enquanto no
Reino os cristdos-novos estavam no cerne das devassas, no ultramar ocorria
uma dindmica aparentemente contriria. Sabemos de antemio que havia uma
inclinagio por parte dos missiondrios da Companhia de Jesus, que além do
trabalho de evangelizagio eram representantes da Inquisi¢io, em aderir a uma

st . ~ . , « . . A
politica flexivel em relagdo aos indigenas, em que “cabia a Igreja protegé-los
~ . . ..t »18
com uma atua¢do muito mais pastoral que punitiva.
Essa protecdo pode ser observada em carta de autoria do padre Jodo

Felipe Bettendorff, na qual ele destaca que

nio muito tempo depois, pelo més de junho, fui visitar uma aldeia chamada
Itaqui que fica no rio Pindaré. No caminho, os remadores conversavam
sobre os seus pajés cativos, dizendo que fui eu quem mandou prendé-
-los, sobretudo, para serem muito provavelmente queimados na fogueira.
Eu nio fiz caso dessa conversa e disse aquele que estava praticamente no
comando da canoa que os pajés foram presos numa agdo militar dos por-
tugueses, pois se eles me tivessem obedecido, eles teriam ficado quites da

culpa mediante uma punigio de trés ou dois dias."

Ainda de acordo com o documento, padre Bettendorft deixa claro que o
castigo que seria facilmente cumprido pelos pajés (que faziam parte da missio
de Tapuitapera) foi pelo fato de os ter surpreendido realizando ceriménias
xaménicas com elementos catdlicos. Ponto interessante a ser observado con-
siste no fato de estes indigenas terem conhecimento do uso da fogueira como
pena para remissio dos pecados, o que nos faz pensar que eles entendiam esse

“amparo quase paternal” por parte dos jesuitas e que assumir a condigdo de

18 RESENDE, Maria Leonia Chaves de. “Da ignorincia invencivel dos indios™: as sentencas
dos processos inquisitoriais na América Portuguesa (séc. XVIII). Comunica¢io no dmbito
do Workshop Luso-brasileiro 4 Igreja Catdlica em Portugal e no Atlantico Portugués (sécs. XVI-
XVIII): uma historiografia em renovagio? realizado no CEHR a 9 e 10 de fevereiro de 2015.
Disponivel em: www.ft.lisboa.ucp.pt. Acesso em: 10 ago. 2020.

19 ARSI - Archivum Romanum Societatis Iesu. Arquivo do Governo Central da Companhia de
Jesus, cod. Bras 9, f1.264r. Traduzida pelo Prof.Dr. Karl Arenz.



Entre Lisboaeo Bispado do Maranhao e Grao-Para: aa¢aoinquisitorial durante oreinado de D. Pedro I1 263

ignorante possa na realidade disfarcar uma conduta de resisténcia, protecgio e
sobrevivéncia. Possivelmente o atributo da “ignorincia” seja um dos critérios
que explique o nimero reduzido de dentncias contra indigenas no Tribunal
lisboeta durante a governanga de D. Pedro II.

Todavia, a partir do momento em que o Bispado do Maranhio e Grio-
Pard demonstra certa “escassez de cristdos-novos 2’ em seu nucleo social, o
Santo Oficio redireciona sua atengdo a outras tipologias de queixas e nestas
estdo inseridas as chamadas proposi¢des heréticas e os maus costumes morais
(sodomia e bigamia principalmente) e as préticas mégicas (feiti¢aria, bruxaria
e pactos com o deménio) nas quais o morador portugués se apresenta como
agente principal. Nesse sentido e conforme demonstrado no grifico a seguir,
pressupomos que diante da necessidade em justificar a prépria relevincia do
Santo Oficio no ultramar, os agentes inquisitoriais instalados na colénia incli-
naram-se sobre esse tipo de dentncias revelando assim uma dinimica contra-
ria 4 da Corte que ainda tinha por objetivo principal, como jd mencionado, a

intolerancia ao criptojudaismo.

Grifico de denvincias no Maranhio e Grao-Pari entre 1670-1702

1702
1700
1697
1692
1683
1675
1670

—_— ]
—_
0 2

4 6 8 10 12 14 16 18

Proposicées [ Contra a moralidade D Praticas Magicas B Judaismo

Fonte: Cadernos do Promotor da Inquisicio de Lisboa e Livro de Indices. Disponiveis online
no site do Arquivo Nacional da Torre do Tombo

20  Segundo a historiadora Anita Novinsky, haviam judeus conversos no Maranhdo que nio acei-
tavam os dogmas catélicos e apresentavam costumes considerados impréprios. Porém, por se
tratarem de individuos importantes nesta sociedade, seja pelo aspecto econdmico ou politico, se
valiam de suas influéncias para assim inviabilizar as dentncias. Ver. NOVINSKY, Anita. O Santo
Oficio da Inquisi¢io no Maranhio: a inquirigio de 1731. Sdo Luis: UEMA, 2006.



264

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Como demonstrado, hi um crescimento significativo sobre as denun-
cias de praticas magicas, com especial atengdo aos queixumes contra feiticaria,
onde se destaca o protagonismo do morador portugués expondo dessa forma
suas experiéncias com rituais de povos que eram considerados inferiores. Essa
incorporagio das praticas indigenas e africanas pelo morador portugués se deu
a partir do uso de beberagens, de balaios, de unguentos e oragdes que serviam
tanto para concretizar desejos pessoais como para cura de moléstias.

Mas, muitas dessas dentincias se baseiam em “ouvir dizer” e tinham por
principal objetivo incriminar adversarios ao Santo Oficio e, dessa maneira,
tentar usar o expediente da Inquisi¢do em beneficio préprio. Obviamente
tal subterfigio para alcancgar éxito dependia do entendimento do comissario
sobre a questdo, nesse sentido, tais dendncias poderiam ser registradas, mas
nio necessariamente se tornariam processos. Vale ainda destacar que os dados
mencionados no grafico fazem referéncia apenas aos Cadernos do Promotor e
o Livro de Indice do periodo que abrange a regéncia e o reinado de D. Pedro
II. Nesse caso, podemos presumir que esses nimeros sejam mais elevados, haja
vista a existéncia de outras fontes de dentincias as quais nao levamos em conta
neste primeiro momento, como por exemplo os cadernos de nefandos® e os
solicitantes®.

Apesar disso, é importante enfatizar que a documentagdo inquisitorial
nos direciona ao entendimento de que essas novas prioridades da agio per-
secutdria no espago colonial, neste caso Maranhido e Grao-Pari, se tornam
mais evidentes no século XVIII em especial atengdo ao periodo pombalino.
Isso possivelmente ocorreu em virtude da movimentagio juridica existente na
Corte a favor da concessdo do perdio aos judeus®” devido a sua contribui¢io
no crescimento econémico de Portugal, especialmente no setor mercantil. Essa
conduta no Reino se estende ao ultramar e, com isso, a atividade inquisitorial
tem a possibilidade de mais uma vez “refazer sua rota”, no qual as queixas
contra os maus costumes morais (principalmente a bigamia) acabariam por se

sobressair em relagdo as praticas magicas.

21 Crimes considerados para a época como abomindveis e execrdveis como a sodomia por exemplo.

22 Crimes atribuidos aos padres e ocorridos durante o ato confessional.

23 MENDES, Paulo. O Marqués de Pombal ¢ o perdao aos judeus: Inquisigio, legislagio e solu-
¢io final da questio do perddo aos judeus com o novo enquadramento juridico pombalino.

Dissertagio (Mestrado em Ciéncias das Religides) — Universidade Luséfona de Humanidades e
Tecnologias, Lisboa, 2011.



Entre Lisboaeo Bispado do Maranhao e Grao-Para: aa¢aoinquisitorial durante oreinado de D. Pedro I1 265

Fato relevante ocorrido durante o reinado de Dom Pedro II foi seu grande
interesse pela Amazonia portuguesa, principalmente por questdes politico/
econdmica. Neste caso, era preciso consolidar o povoamento na regido; vigiar
os costumes religiosos e morais dos moradores; garantir a posse do territério
e, desta forma, efetivar o projeto de exploragio dos recursos naturais. Era o
chamado pacote socioecondémico que, de acordo com Karl Arenz, “visava dar
uma maior estabilidade aos moradores™, ou seja, a unido entre Estado, Igreja
e Inquisigio garantiria o disciplinamento, o controle social e a possibilidade
de um valoroso futuro econdomico ao Reino. Nesse sentido, podemos concluir
que a condi¢do religiosa servia aos interesses do projeto colonizador, ou seja,
“um bispo — pelo padroado estreitamente ligado a Coroa — tenderia a apoiar
sem restricdes os projetos da metrépole e constituiria, também, um contrapeso
frente a expressiva influéncia dos religiosos, razdo do constante descontenta-

mento dos colonos”.?®

Nio ha davidas que as Ordens Religiosas, principalmente através da
evangelizagio, foram uma das armas concebidas pelo Estado na tentativa de
desbravar esse territério em termos geograficos e simbélicos. A Companhia
de Jesus®, inclusive, foi de grande relevincia nesse quesito, empregando a
catequizagio e as visitas diocesanas como meio de vigilincia dos costumes a
favor do projeto colonizador. O historiador Caio Boschi chegou a enfatizar
a importancia da visita pastoral como tentativa de exercer poder e controle
sobre a populagio, partindo do principio que era fung¢do do bispo, enquanto
autoridade eclesidstica ordindria, observar o comportamento dos fiéis, apurar

as denuncias e punir todos os tipos de desvios, principalmente os costumes.?”

24 ARENZ, Karl Heinz. “Do Alzette ao Amazonas: vida e obra do padre Jean Phelippe
Bettendorft.” Revista de Estudos Amazénicos,v. V,n.1.2010, p.17.

25 ARENZ, Karl-Heinz. “Do Alzette ao Amazonas: vida e obra do padre Jean Phelippe
Bettendorft”. Revista de Estudos Amazénicos,v. V,n.1,2010, p. 44.

26 Apesar de importantes, “os jesuitas ndo foram os correspondentes privilegiados dos inquisidores
em toda a América portuguesa. Na Bahia, desde pelo menos 1677 até 1693, foram os carmelitas
que fizeram a ligagdo com os inquisidores.” Ver: FEITLER, Bruno. Nas malhas da consciéncia:
Igreja e Inquisi¢io no Brasil (Nordeste 1640-1750). Sdo Paulo: Alameda: Phoebus, 2007, p.
129-130.

27 Boschi, Caio. “As Visitas Diocesanas e a Inquisi¢io na Coléonia”. In: Comunicacées ao 10.°
Congresso Luso-Brasileiro sobre Inquisi¢io. Lisboa: Sociedade Portuguesa de Estudos do Século
XVIII, coord. Maria Helena Carvalho dos Santos, vol. 1, Universidade Editora, 1989.



266

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Essa tentativa de impor largamente o enquadramento social abrangia,
de acordo com Anténio Manuel Hespanha, os “comportamentos sexuais, as
crengas e as atitudes culturais™®, além de observar de forma criteriosa o coti-
diano desses sujeitos coloniais, principalmente no que diz respeito a obedién-
cia aos sacramentos do batismo, da confissio e do matriménio. Desse modo, o
padroado régio portugués atribuiu aos tribunais inquisitoriais e eclesidsticos a
responsabilidade de averiguar, inquirir, vigiar e punir todos aqueles que nio se
adequassem a tais principios, porém, essa atribui¢do, por vezes, gerou conflitos
de jurisdigdo principalmente em casos de foro misto, como as queixas de biga-
mia por exemplo.

Apesar de o padroado portugués implementar na Amazonia os mesmos
c6digos morais e religiosos existentes na Corte, é importante esclarecer que a
aplicagdo dessa politica de disciplinamento dos costumes na regido nao conse-
guiu alcancar éxito em sua totalidade, pois, apesar da a¢do dos agentes inqui-
sitoriais estabelecidos no Maranhio e Griao-Para (comissarios e familiares) e
da colaborag¢io/dentncia de alguns moradores interessados em resolver que-
relas pessoais ou com a intengdo de se retirar do cerne da vigilancia do Santo
Oficio, tivemos no Sertdo”, ao contririo dos espagos urbanos, um estimulo
a prética das ilicitudes pela iluséria sensagio de liberdade, fosse através das
trocas consensuais ou aquelas praticadas em fungio da sujeigio e da vulnerabi-
lidade, como os atos sodomiticos.

Ha de se abrir um paréntese para enfatizar que essa tendéncia ao des-
regramento moral na colénia se tornou mais evidente na documentagio
principalmente a partir de meados do século XVIII. Isso talvez se deva em
decorréncia da prépria politica administrativa de tolerdncia aos cristios-novos
na Amazoénia portuguesa devido sua importincia para as relagdes comerciais
da regido. Assim, durante o reinado de D. Pedro II e, considerando que ainda

28 HESPANHA, Anténio Manuel. As vésperas do Leviathan. Instituigoes e poder politico em
Portugal século XVII. Coimbra: Livraria Almedina, 1994, p. 334.

29  Conforme esclarece o historiador Raimundo Neto, “para o periodo colonial o chamado sertio
amazonico era diferenciado, um sertio recortado por rios e igarapés, um sertio caracterizado por
ampla comunicagio. Constitui-se, assim, um tipo de dindmica social e econdmica que conectava
o interior ao litoral, por meio do comércio de escravos, géneros, de descimentos e missoes”.
Ao mesmo tempo era um “lugar de liberdade e selvageria”. Ver. NEVES NETO, Raimundo
Moreira das. “Em aumento de minha fazenda e do bem desses vassalos”. A coroa, a fazenda real e os
contratadores na Amazonia colonial (séculos XVII e XVIII). Jundiai: Paco Editorial, 2019, p.
51-52.



Entre Lisboaeo Bispado do Maranhao e Grao-Para: aa¢aoinquisitorial durante oreinado de D. Pedro I1 267

eram poucos os agentes habilitados e a mobilidade espacial era dificultada pela
extensdo do territério, a Inquisi¢do se utilizava de outros meios para justificar
sua existéncia e para tal, tinha nos préprios sujeitos sociais (colonos, indios,
mesticos e negros) a ajuda necessdria na qual estes passam a assumir o papel de
sentinelas, movimentando assim a engrenagem inquisitorial.

Fato curioso acerca dos agentes inquisitoriais estabelecidos na colonia
no decorrer do século XVII era o de que esses sujeitos possuiam experién-
cias acerca das culturas e praticas magico/religiosas a partir de seu contato
com outras possessoes ultramarinas portuguesas ou pelo aprendizado e vivén-
cia na Corte. Todavia, esse conhecimento, ou a falta dele em se tratando de
Amazonia, parece ter causado certa imprecisio quanto a qualificagio de alguns
delitos, como os casos de feiti¢aria e bruxaria, causando dessa maneira certa
divergéncia no parecer dos agentes em uma mesma documentagio ou em casos
similares. A solugdo encontrada pelo Tribunal do Santo Oficio foi habilitar
agentes locais itinerantes e que estivessem familiarizados com o territério e
com os costumes da regido.

Foi gragas a esses sujeitos e a sua mobilidade territorial que as dentncias
e testemunhos puderam ser coletados. Mas, esta presumida eficdcia se viu pre-
judicada gragas ao desconforto e perigos das viagens ao Sertdo. Essa afirmagio
pode ser observada no relato do jesuita italiano Jodo Carlos Orlandini*, no
qual o dito padre se queixa quanto as dificuldades encontradas para a realiza-

¢do das diligéncias.

A breve demora que fez o navio nesta cidade do Pard e a distincia dos
lugares até de dois meses e mais de viagem para chegar falar com as pessoas
necessdrias e isto por mar que o faz mais dificultoso pelos muitos riscos e
gastos foi a causa que nio pude fazer a diligéncia. No outro navio Deus
querendo ndo faltarei com a minha obriga¢io como também de obedecer
como sudito que sou as ordens de Vossa Ilustrissima Majestade a que Deus
guarde. Pard 10 de julho de 1692.%

30 De acordo com a Histéria da Companhia de Jesus no Brasil, o padre Jodao Carlos Orlandini era
natural da Toscana e no ano de 1662 entrou para a Ordem da Companhia de Jesus. Em 1678
foi enviado para as Missdes do Maranhido e Grio-Pard no qual assumiu as fung¢des de reitor do
colégio da Companhia, Vice Superior da Missio e Visitador. Ver LEITE, Serafim. Historia da
Companbia de Jesus no Brasil. Rio de Janeiro: Instituto Nacional do Livro. Tomo 9, 1949, p.29.

31 ANTT. Inquisi¢do de Lisboa. Cadernos do Promotor, n. 262



268 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Apesar de todas essas adversidades, a Inquisi¢io, a partir de meados do
século XVII, se tornou cada vez mais presente na Amazonia portuguesa e
obteve no Estado confessional um forte aliado pois assim, através das diligén-
cias encaminhadas pelo comissdrio sediado no colégio em Sdo Luis, os agentes
inquisitoriais estabelecidos na regido coletavam informagoes que serviriam ao
propdsito do Santo Oficio. Essa dindmica da Inquisi¢do no Maranhio e Grao-
Pard em controlar, vigiar, conhecer os moradores e zelar pela ortodoxia catélica
estd claramente reproduzida nos documentos concebidos pelo tribunal. Nesse
caso em especifico, os Cadernos do Promotor da Inquisicio de Lisboa.

Um detalhe a mais que nos chama atengio ¢ quanto a aparente inexistén-
cia do uso da forga ou em que um suposto réu possa ter confessado suas culpas
mediante tormento, deixando dessa forma uma impressio de tolerincia e da
aplicacdo de uma repreensio muito mais instrutiva do que punitiva. Todavia,
destacamos que apesar de nio haver comprovagdes documentais acerca da
imposi¢do do tormento pela Inquisi¢io no Maranhio e Grio-Para, sabemos
mediante correspondéncia datada de 15 de julho de 1700°? entre o visitador
eclesidstico padre Francisco Tavares de Macedo e o Conselho Ultramarino
que, dentre outros pedidos, solicitou a mudanga do Polé (tormento-padrio
da Inquisi¢do portuguesa, mas também usado pela justica militar), até entdo
afixado em praga publica de Belém, por “considerar este instrumento ofen-
sivo aos olhos”. Trés anos apés esse pedido, o Conselho Ultramarino responde
de forma positiva e autoriza a transferéncia do Polé (conforme fragmento do
documento a seguir) para o interior da fortaleza, a qual deduzimos ser o Forte

do Castelo devido estar préximo ao colégio da Companhia de Jesus.

32 Projeto Resgate. Arquivo Historico Ultramarino. Referéncia AHU_ACL_CU_013,Cx. 5,D. 386.



Entre Lisboaeo Bispado do Maranhao e Grao-Para: aa¢aoinquisitorial durante oreinado de D. Pedro I1 269

Resposta do Conselho Ultramarino ao padre Francisco Tavares de Macedo

Matriz ¢ a do Colégio da Companhia ¢
na mesma praca perto da dita Polé ¢
fortaleza se acha a casa da cdmara ¢ a
cadeia piblica a respeito de [...] perto
da guarda e ndo acho lugar maior
acomodado a dita Polé.

Lisboa, 29 de janeiro de 1703,

Fonte: Projeto Resgate. Arquivo Histérico Ultramarino. Referencia, AHU_ACL_CU_013,
CX.5,D.386.

O Polé, como ja mencionado, foi o principal tormento utilizado pela
Inquisi¢do portuguesa® e a aplicagio deste dispositivo, assim como o pade-
cimento causado em suas vitimas, foi minuciosamente detalhado pelo padre

Jodo Lucio d’Azevedo da seguinte maneira:

Sentado em um banco e ligadas as pernas e de méos para tras, cingiam-lhe
os pulsos apertadamente com uma correia; segunda correia ji nos bragos,
aumentava a tragio, em casos que requeriam maior severidade. Por uma ou
pelas duas se prendia o condenado ao calabre™, com seu gancho na ponta,
que passava em uma roldana presa ao teto. Ao mandado dos juizes — sem-
pre trés presentes 4 operagido — os verdugos® levantavam o pulso, tirando o
misero pela corda, primeiramente a meia altura, até a roldana, em seguida;
e daf baixava o corpo, devagar e aos solavancos, quando a sentenca era de
‘trato corrido’, ou de uma sé vez, pelo peso, se de ‘trato esperto’, deixando,
em um ou outro caso, a criatura aflita em suspensio no ar. Dos regula-
mentos ndo se verifica se algum peso suplementar se amarrava nos pés,
mas parece que o do corpo sozinho bastaria para o efeito de crueldade. A

torsdo dos membros superiores do tronco, o abalo da queda, o repuxar dos

33 Regimento do Tribunal do Santo Oficio da Inquisicio Portuguesa do ano de 1640. Titulo 14 § 6°.

34 Corda grossa que se amarra no preso para que seja icado. Ver. BLUTEAU, Raphael. Vocabulirio
portuguez & latino: dulico, anatémico, architectonico. Coimbra: Colégio das Artes da Companhia
de Jesus, 1712-1728, p. 43.

35 Agentes do judicirio que executavam as sentengas de morte. Ver. Idem, p. 436.



270

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

ligamentos e a distensdo muscular na paragem, tudo isso devia causar dores

atrozes.%®

Tal era o grau de violéncia causado pelo Polé que muitas de suas vitimas
acabavam por sucumbir em decorréncia da perfuragdo de érgios vitais resul-
tado de ossos que se partiam durante a execugdo do flagelo. Todavia, apesar de
seu uso nos carceres da Inquisi¢do em Lisboa, ndo encontramos, até a presente
data, nenhuma denuncia inquisitorial no Maranhio e Grao-Para durante o
reinado de D. Pedro II que nos remeta a utilizagdo desse instrumento como
dispositivo auxiliar para a obten¢io de confisstes.

Contudo, esta auséncia nas narrativas ndo significa falta de atividade,
haja vista que devemos levar em conta duas situagdes: primeiro, em fins do
século XVII, o Santo Oficio sofria duras criticas pelo seu modo de agir com
seus presos e estas consideragdes foram expostas em uma publica¢do datada de
1673 intitulada Noticias Recondidas do Modo de Proceder a Inquisigio de Portugal
com seus presos’’, de autoria desconhecida e, sendo assim, presumimos que essa
exposi¢do pode ter levado os agentes inquisitoriais a omitir o registro do uso
da violéncia em seus interrogatérios no ultramar. Outro ponto diz respeito a
prépria transferéncia do Polé para o interior de uma fortaleza militar, o que
nos faz considerar que sua utiliza¢do, protegida pelos muros do forte, possa
ter suprido as necessidades de outras instincias de justica, inclusive a militar.
Porém, essas percep¢oes ainda precisam ser mais bem averiguadas com outras

fontes documentais.

Conclusao

Ao longo da pesquisa, percebemos a figura de um rei perspicaz e diplo-
mitico em diversas esferas de poder, dentre elas, a Inquisi¢do. Apesar do clima
de instabilidade existente nos primeiros anos do reinado de Dom Pedro II, seus
esforgos em promover a integralizagio do Santo Oficio aos planos expansionis-
tas do Reino, tanto pela instrumentaliza¢do dos procedimentos inquisitoriais

36  AZEVEDO, Jodo Lucio d’. Novas epandforas: estudos de histéria e literatura. Lisboa: Livraria
Cléssica Editora, 1932, p. 172.

37 De acordo com Yllan de Mattos, as “Noticias Reconditas” estdo divididas em cinco edi¢des
e, fazem criticas aos procedimentos adotados pela Inquisi¢do e ndo a institui¢do em si. Ver.
MATTOS, Yllan. “As noticias reconditas e os escritos contra o Santo Oficio portugués na
época Moderna (1670-1821)”. Rio de Janeiro: Revista Topoi, v.20, n.40, 2019, pp. 84-110.



Entre Lisboaeo Bispado do Maranhao e Grao-Para: aa¢aoinquisitorial durante oreinado de D. Pedro I1 271

no uso do disciplinamento religioso/social quanto pelo comprometimento da
Inquisi¢do com o projeto de uma crescente centralizagio do poder régio, con-
seguiu, em certa medida, alcangar seus intentos.

Em relagdo ao ultramar, de maneira mais especifica, ao Bispado do
Maranhio e Griao-Pari notamos que durante o governo de Dom Pedro II a
atuagdo persecutéria da Inquisi¢do se mostrou em discorddncia com as apre-
sentadas em Lisboa, onde o criptojudaismo ainda permanecia como principal
alvo da agdo inquisitorial. Possivelmente essa divergéncia tenha ocorrido em
virtude da “escassez” de cristios-novos na Amazonia portuguesa, jd que esses
homens de nagio ocupavam posi¢des de destaque nessa sociedade em vias de
consolidagio. Para além disso, possuiam relages politicas e comerciais impor-
tantes no Reino e estas influéncias no espago colonial poderia lhes garantir
certo grau de tolerdncia. O mesmo ndo se pode dizer quanto as dentincias de
teor considerado imoral, fato destacado pelas palavras do padre Jodo de Villar
ao comentar o excessivo desregramento moral no Maranhio®, onde o Sertio
aparecia como um grande espago facilitador da depravagio dos corpos.

Por fim, esclarecemos que nao nos cabe, e nem é nossa intengio, fazer
comparagdes entre a Inquisi¢do na metrépole e no espago ultramarino, tam-
pouco minimizar seu impacto e austeridade durante o reinado de Dom Pedro
II. O que pretendemos com esta breve apresentacido foi demonstrar que a
Inquisigdo possuia a capacidade de se reinventar, de se adaptar ao tempo, ao
espago e as relagdes politicas, caracteristicas que garantiram sua longevidade.
Nesse sentido, compreendemos o Tribunal do Santo Oficio como institui¢io

una, mas que primou pela pluralidade em sua atuagio.

38 ANTT. Inquisi¢do de Lisboa. Cadernos do Promotor, n. 272.






CAPITULO 12

AS AGRURAS DO BISPO DO GRAO-
PARA ENTRE TANTAS TENSOES NO
ALVORECER DO OITOCENTOS

Fernando Arthur de Freitas Neves'

omente no final do século XIX é que nds iremos assistir uma atuagio

coletiva do episcopado nacional. No alvorecer daquele século, os bispos

estavam muito mais préximos aos dilemas de governar dioceses tao vas-
tas e desprovidos do mais elementar recurso necessdrio para manter assisténcia
as almas, sacerdotes. Parece lugar-comum falar da falta de curas nas paréquias,
tanto quanto daqueles existentes, colados, encomendados ou em alguma situ-
agdo transitérias, sobre eles pesavam dcidas criticas, desde a débil formagio
intelectual, acentuando-se sobretudo no que respeita ha uma moralidade
nada convencional, pois parte destes viviam ostentando amantes, tendo pro-
les extensas de sua prépria semente, contestando portanto o voto de celibato,
colocando muitos poucas ambigdes para os bispos quanto aos desafios que
estavam a merecer na agenda politica, social e econémica na colénia e, depois,
no império. A diocese do Pari teve uma linhagem de bispos mais préxima a
cultura de reagdo as mudangas providas pela dupla revolugio burguesa, embora
tenha sido sensibilizada pela cultura liberal em gestagdo, ndo pode ficar imune
aos riscos experimentados pela Igreja no mundo, assumindo uma postura de

1 Prof. Associado III da Faculdade de Histéria e PPGHIS/UFPA.



274 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

ratificagdo do direito eclesidstico, sem desconhecer o direito do Estado portu-
gués, e na sucessio do Estado brasileiro.

Sucedaneo do regalismo portugués, o regime do padroado amalgamou a
esfera civil e a esfera dos negécios eclesidsticos, mas cuidou do quotidiano das
relagdes Estado/Igreja nas paréquias ao viabilizar acordos entre as disputas
dos partiddrios dos portugueses e dos nacionais logo no alvorecer do Estado
Nacional; e o caso paraense ¢ ilustrativo desse caminho.

Desde quando ainda era sacerdote, Romualdo Coelho ji assumiu impor-
tantes tarefas, cujo principio era manter boas rela¢des entre a hierarquia da
igreja e os dirigentes do Estado. Sua competéncia o projetou para estar pre-
sente em momentos bastante ricos, porém bem agitados, como a orquestragio
da sucessdo prevista na manutengio do Estado portugués, como sendo um
Reino Unido, junto a Brasil e Algarves e todos os processos incompletos de
modernizagdo nascidos das pressoes revoluciondrias experimentar da Europa,
como foi a demanda das cortes portuguesas para por fim ao absolutismo, sem,
entretanto, assegurar essa mesma liberdade ao Brasil.

No juramento feito a D. Jodo VI, o representante do bispo lembra da
importancia do trono considerar o altar para bem governar e exemplifica “os
Paraenses, do que segurar a VOSSA MAGESTADE pelo nosso Ministerio,
que ainda hoje conservio com a Religido, que recebério, sem alteragio alguma
a mesma obediencia’,? situagdo a ser permanentemente renovada pelo com-
promisso de afastar os inimigos da ordem celestial e de seus escolhidos para
reinar, colocando em risco os direitos como afirmava a “tenebrosa Politica do
Seculo” ao desprestigiar o “Throno, a pureza do Christianismo”. Em resposta
a esses males a religido no Pard “he huma barreira mais inacessivel as perigosas
inovagdes”. O aconselhamento ndo foi absorvido.

Esse incomodo serviu de combustivel para a independéncia do Brasil;
notadamente do Pard, com elevagio desse conflito entre os partiddrios do Brasil
independente e aqueles ainda atados aos interesses da Metrépole. Esse dltimo

conflito prolongou-se na década de 1830, sendo revigorado com a ascensio de

2 COELHO, Romualdo de Souza. Ratificacio do juramento de fidelidade, e vassallagem offerecida
ao fidelissimo senhor D. Jodo VI. Rey do Reino-Unido de Portugal, Brazil, e Algarves no dia da sua
Sfaustissima acclamagdo. Em nome do excellentissimo, e reverendissimo bispo do Pard D. Manoel de
Almeida de Carvalho. Rio de Janeiro: Impressdo Regia, 1817, P 7. http://www2.senado.leg.br/
bdsf/handle/id/174432.



As agruras do bispo do Grao-Para entre tantas tensdes no alvorecer do oitocentos 275

um segmento popular, apoiando a causa da promogdo dos nacionais aos postos
de Governo da Provincia. Sem obterem o resultado requerido, sufragaram a
Cabanagem.

Em todos esses processos esteve viva a intervengdo de D. Romualdo, pers-
crutando um caminho para fortalecer a influéncia da igreja catélica no bloco
de Poder, porém isso nio significa uma intervengio linear. Houve uma série
de reposicionamentos ao longo dessa trajetéria devido as muitas circunstin-
cias; inicialmente sua simpatia estava com as cortes portuguesas, logo redefiniu
seu papel ao captar a impossibilidade destas mesmas cortes fazerem conces-
soes efetivas para os brasileiros; ou ainda durante os conflitos da Cabanagem,
no qual buscou salvaguardar a mediagio da igreja entre as for¢as militares do
império, de um lado, e dos revoluciondrios de outro.

Findado 1840, o rastro de violéncia provocado pelas tropas do Império
para assegurar o seu poder deixou sinais indeléveis, como a perda de apro-
ximadamente metade da populagdo masculina na provincia; tanto quanto o
conjunto de destrui¢do fisica comprometendo edificagdes e propriedades ali-
mentou um imagindrio bastante negativo quanto as motivagdes daquela revo-
lug¢do popular. No entanto, D. Romualdo nio era mais tdo eficiente em suas
mediagtes, sendo o ocaso de sua vida quase colado a esse desfecho.

Autobiografia de Dom Romualdo de Seixas, Bispo da Bahia, nos oferece
muitas pistas sobre como procedeu o seu tio, Dom Romualdo Coelho, durante
a sua vida eclesidstica, dirigindo inclusive a formagéo intelectual do sobrinho
talentoso, quanto a presenca deste na igreja no Para. Se houve uma série de
identificagbes entre o clero e o liberalismo no Brasil em geral, nas provincias
do Norte nio se pode destacar essa primazia, embora nio estivesse ausente.
Coube ao bispo mobilizar o clero, em suas diferentes identidades, para atender
as necessidades pastorais da diocese. Parte de sua contribui¢do estd também
evidente nos reclamos para constitui¢io de um outro bispado a ser sediado
na Barra do Rio Negro, no intuito de atender melhor as demandas daquele
grande territério.

Com efeito, a igreja lutava contra falta de apoio do estado portugués
para responder de modo eficiente a caréncia de sacerdotes, pois a proibi¢do a
determinadas ordens religiosas de atuarem na colonia, feitas pelo Marqués de
Pombal, manteve-se mesmo depois no império, s6 tendo as primeiras declina-
¢oes a partir de 1840, quando comecaram a relaxar algumas dessas medidas;



276 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

bem como a proibi¢io de receber novigos das ordens religiosas existentes difi-
cultou, sobremaneira, a formagido de clérigos para atuarem em missio; com-
pletando esse quadro de obstdculos, a insistente auséncia de vocagoes religiosas
para poder suprir as necessidades das paréquias, haja vista parte delas ficarem
descobertas por anos seguidos sem assisténcia espiritual.

Gragas ao regime do padroado a igreja no Brasil estava mal posicionada.
Até mesmo o legado de formacdo das elites realizado por esta passou a ter a
concorréncia das teses liberais ja bem firmados no final do século XVIII nas
prestigiadas academias e semindrios portugueses, fazendo chegar no Pari a
influéncia do iluminismo em alianga com as teologias e priticas de jansenista
e galicanos. Coube ao Semindrio Episcopal, no Convento de Santo Anténio
em Belém, formar o cariter dos iniciados na carreira de sacerdote, protegendo-
-os das armadilhas denunciadas pelo nicleo conservador da Igreja. Moldados
dessa maneira, parte dos candidatos ao sacerdécio pode experimentar o con-
tato com a cultura liberal presente na Ordem do Oratério, em Lisboa.> D.
Romualdo de Seixas atribui a seu tio, D. Romualdo Coelho, essa protegio,
embora seu testemunho esteja em desacordo, a julgar pelo juizo corrente a
época quanto a influéncia liberal sobre os oratorianos ser bastante avantajada.

Parece razodavel reconhecer que a prote¢io dada por D. Romualdo
Coelho ao seu sobrinho, quando ainda exercia o cargo de Secretdrio do Bispo
Dom Manoel de Almeida Carvalho,* de quem viria a ser sucessor, deve ter
sido estendida a outros candidatos ao clero, entretanto, nem todos escaparam
a atragdo das ideias seculares de ratificar um poder civil, sendo a margem da

Igreja, empenhando a sabedoria adquirida a servico da diregio dos recursos

3 Sobre D. Romualdo Coclho: REIS, A. C. F. D. Romualdo Coelho: escorgo bibliografico. Belém,
s.e.,1840. p.22; BAENA, A. L.M. Compéndio das eras da Provincia do Pard. Belém: Universidade
Federal do Pari, 1969; BUARQUE, M. Dom Romualdo de Seixas, marquez de Santa Cruz.
Revista do IHGP, v. 8, p. 189-192, 1933; RAIOL, D. A. Motins politicos. Belém: UFPA, 1970;
SALLES, V. Memorial da Cabanagem. Belém: Conselho Estadual de Cultura, 1985). H4 re-
feréncias mais recentes a problematizar a intervengio do bispo, sobretudo, em suas relagdes
com a Cabanagem: BARBOSA, M. M. O povo cabano no poder: memdria, cultura e impren-
sa em Belém-PA. Dissertagio (Mestrado em Histéria) — PUC, Sao Paulo, 2004; RICCI, M.
“Cabanagem, cidadania e identidade revoluciondria: o problema do patriotismo na Amazonia
entre 1835 ¢ 1840”. Tempo— Revista do Departamento de Histéria da UFF, v. 11, p. 15-40, 2006;
CLEARY, D. “Lost Altogether to the Civilised World: Race and the Cabanagem in Northern
Brazil”, 1750 to 1850. Comparative Studies in Society and History, v. 40, n.1, p. 109-135,1998.

4 SEIXAS, Romualdo Anténio de. Memdrias do Marqués de Santa Cruz. Rio de Janeiro, Tip.
Nacional, 1861, p 3.



As agruras do bispo do Grao-Para entre tantas tensdes no alvorecer do oitocentos 277

materiais e simbdlicos 4 mercé do estado e da sociedade, segundo as necessida-
des emergentes do sistema da economia mundo.’ E a originalidade da defesa
dessas causas no clero do Pard é que este nio precisou mobilizar da magonaria
para fundar esse corpo de teses. Ao contririo, esteve bastante indisposta com
essa organizagdo durante todo periodo desse bispo. Nesse sentido, a prépria
tradi¢do da hierarquia catélica conseguiu elaborar uma renovagio da gestao do
estado, apartada das tentagoes apontadas pela magonaria como testemunham
os casos das revoltas liberais de Pernambuco em 1917,° contando com lideres
religiosos entre seus pares aliados aos magons; ou ainda dos padres, liberais
e magons, a um sé tempo, como os da provincia de Sao Paulo, a exemplo de
Feijo,” ostentando a bandeira do liberalismo, revoltam-se contra o império em
1842.

Renovagio essa tio desejada, porém sem conseguir efetiva adesio dos
segmentos dirigentes da esfera secular, notadamente devido aos cargos poli-
ticos da provincia terem sido conservados sob a influéncia dos lusos no Pard,
mantendo o descontentamento latente. Mesmo a participa¢do de brasileiros,
dentre estes, o préprio bispo Dom Romualdo Coelho em postos de governo,®
tendo este chegado a presidir a Junta, amparado por seus partiddrios presentes
nas lides politicas diante da influéncia dos portugueses e da magonaria no
governo da provincia, esperando poder reorganizar a estrutura minima neces-
saria ao funcionamento do governo provincial.

Diante de tantos tumultos, o bispo volta-se mais para esfera secular do
que propriamente para o governo eclesidstico, nio permitindo o objetivo de
dedicar-se fundamentalmente a salvar almas ocupasse o centro do seu pasto-
rado. Desse modo, foi secundarizada a tarefa de trazer os sacerdotes exclusiva-
mente a esfera espiritual como costumeiramente se tem caracterizado o modelo
de igreja diocesana, inequivocamente representado pelo ultramontanismo. A

5  Sobre essa categoria, ver: WALLERSTEIN, 1. M. (2016). E/ moderno sistema mundial: La agri-
cultura capitalista y los origenes de la economia-mundo europea en el siglo XVI.I. México: Siglo

XXI.

6  SILVA,A.C.A.P.“Os embates pela memoria magonica de frei caneca: A polémica entre Mirio
Melo e frei Romeu Peréa na imprensa didria recifense”. Campo da Historia (ISSN 2526-3943), v.
3,n.1,p.17,2018.

7 DE CARVALHO, W. A. “Pequena histéria da magonaria no Brasil”. REHMLAC. Revista de
Estudios Histdricos de la Masoneria Latinoamericana y Cariberia,v. 2, 1. 1, p. 30-58, 2010.

8  SEIXAS, Romualdo Anténio de. Memdrias do Marqués de Santa Cruz. Rio de Janeiro, Tip.
Nacional, 1861, P 36.



278 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

justificativa para tal postura estava assentada na prépria impossibilidade da
igreja e do prelado esquivar-se das contendas, sob pena de ameagar o poder e o
préprio prestigio da Igreja, embora o mesmo tenha sempre acentuado que sua
participagio estava condicionada ao cariter de mediagio e de vigilincia para
nio acender maior violéncia.

Estado e Igreja eram parceiros de longa data e isso remetia a uma série
de solidariedades ativas. A sociedade tradicional catélica ndo podia desconhe-
cer a releviancia do combate a outras convivéncias religiosas, particularmente
quando o protestantismo se tornou uma ameaga bem evidente. Se nio era
mais possivel o retorno a sociedade holistica medieval, a0 menos esperava-se
a protecdo para a Igreja como religido oficial do Estado; recebendo patroci-
nio do mesmo para sustentar o culto, os sacerdotes, semindrios e a expansio
orginica do episcopado, subordinada a esfera secular, colocando a coroa como
ultima instincia recursal, dependendo dela para dar legalidade aos documentos
exarados pela Sé de Roma, sendo necessiria a permissdo formal para criagio
de bispados, devendo ainda tutelar todo corpo eclesidstico a autoridade com
juramentos a constituigdo.

Esse compromisso ji estava assinalado em 1821 quando foi oficiado a
dinastia de Braganca e as cortes Gerais, encarregadas de prover uma constitui-
¢do para reger os dominios portugueses, a importincia da manutengio da reli-
gido catdlica.” Apés a independéncia, a hierarquia eclesidstica persistiu nesse
intento por meio da a¢do de D. Romualdo de Seixas, na Bahia e D. Marco
Antonio Souza, no Maranhdo. H4 uma interpretacio de retorno aos principios
de Trento quando o episcopado atuou no parlamento brasileiro.'

Ao préprio Romualdo Coelho foi atribuida a filiagdo ao concilio triden-

tino, entretanto as bibliografias sobre os bispos no Para'' reportam sempre

9  Vou langar mio das notas de Manuel Emilio Gomes de Carvalho sobre a atuagio dos parla-
mentares durante as Cortes gerais. Didrio das Cortes Gerais, vol. 1°, pag. 369 — Oficio de 5 de
fevereiro de 1821.GOMES DE CARVALHO, M. E. (1912). Os deputados brasileiros nas Cortes
Gerais de 1821.

10 MELO, A.A. 4 evangelizagio no Brasil: dimensoes teoldgicas e desafios pastorais — o debate teol6-
gico e eclesial (1952-1995). Roma: PU.G., 1996. p.54.

11 Ver: LUSTOSA, Antonio de Almeida. Dom Macedo Costa (Bispo do Pari). Belém: Cruzada
da Boa Imprensa, 1939; COSTA, Benedito Gongalves ez al. “A educagio para ser boa deve ser reli-
giosa” romanizagio e civilizagio no projeto educativo do Bispo Dom Anténio de Macedo Costa
para a Amazdnia (1861-1890). 2019; ANDRADE, Allan Azevedo ez al. Entre a igreja e o estado:
atribui¢bes e atribulagdes de um bispo ultramontano na Amazonia (1844-1857). 2017.



As agruras do bispo do Grao-Para entre tantas tensdes no alvorecer do oitocentos

as dificuldades com que estes tinham para cumprir suas obrigagdes na sua
extensa diocese, enfrentando os riscos dessas visitagdes nos territérios cober-
tos por florestas mortiferas e rios perigosos. Esse relato foi descrito pelo pré-
prio, quando Deputado as Cortes, tendo inclusive passando por nova pentiria,
naquele instante de sua presenga em Lisboa, por nio ter o sustento assegurado
pela junta do Pard, recorrendo ao subsidio determinado pelas Cortes.’> Quanto
a utiliza¢io dos fundamentos de Trento ndo hd evidéncias para sustentar essa
tese.

Romualdo, deputado pelo Pari, nem sempre esteve aliado a outras repre-
sentacdes do Brasil devido ao estabelecimento das préprias conexdes do Norte
para dar seguimento em suas demandas politico-administrativas e econdmicas,
preferindo estabelecer uma via auténoma com Portugal, a ter de submeter o
interesse da provincia do Pard a lideranca da regéncia do Rio de Janeiro.

Considerando a atuagdo do bispo naquela constituinte, observamos seu
esfor¢o para qualificar o interesse do Pard. Nao hd uma proposicio efetiva de
um retorno a Trento, nem a sugestio de subordinar o Estado portugués a Igreja,
apesar de sustentar o catolicismo como uma religido de Estado nos termos
comuns do regalismo; por outro lado, apontd-lo como silente ao governo luso
em sua propria provincia ndo lhe faz justiga, como testemunham as dentncias
teitas pelo Cabido da diocese diante dos atos praticados contra os brasileiros;
esses choques estiveram em efervescéncia até a explosio da revolta popular a
Cabanagem.

Para chegarmos ao efetivo exercicio do bispado de D. Romualdo, temos
que garimpar entre os arquivos quais as fontes estariam a justificar o juizo
sobre suas simpatias com o Concilio de Trento. Na dificuldade de suprir esse
evento, encontramos apenas sua a¢io na carta pastoral de 6 de janeiro de 1821,
comentada no periédico “O Paraense”, sobre como agiam em desobediéncia
os comerciantes interessados em manter seus lucros, ao insistirem em seguir
com seus estabelecimentos abertos, apesar das reprovagdes contidas nos ensi-
namentos para guardar os dias santos e os domingos conforme descritos na
pastoral do bispo. Mesmo este estando no Rio de Janeiro, estimula seu sobri-
nho, Romualdo de Seixas, a agir com denodo, na qualidade de Vigario Geral
capitular, em Belém do Par4, devido 4 inobservéancia dessa diretriz ditada fazia

12 Sessdo de 3 de maio de 1822 (Didrio das Cortes Gerais, tomo 6°, pag. 53).




280 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

muito. Segundo informa o periédico, todas as provincias estavam privadas de
trabalhos naqueles dias. Aqueles agindo em contrario eram movidos pela “furia
e ambicdo de riqueza’, devendo ser reprovados nio apenas pela igreja, mas
também pelo “cidaddo constitucional” para servir como auxiliar do floresci-
mento da “religiao”.®

Se retrocedermos ao seu pronunciamento quando foi escolhido para
representar o Pard na Cortes Gerais, anuncia estar junto com os demais,
imbuidos na tarefa de “regeneragio politica”, conforme os designios dos céus,
inspirado no Espirito Santo para fazer a promogdo da nagdo e da soberania
medindo e pesando os atos realizados. Apesar de afirmar ser mais confortivel
a “Cadeira Pastoral” do que a tribuna, preventivamente diz “~ sem envolver-me
em questdes Politicas” justifica a tutela da Providéncia nas possiveis “mudanga
dos Governos”, usando a passagem biblica “Mene, Mene, Tequel, Parsim”
(Daniel 5:25-28) quando Deus teria feito ruir o reino da Babilonia, depois
de haver medido e pesado aquele governo.'* Essa referéncia ¢ bem anterior a
Trento, nem por isso houve alguma reprovagio a seu contetdo ou sua associa-
¢do as teses ultramontanas.

Hé uma similitude no seu discurso com outras interpretagdes liberais
ao retratarem as inteng¢ées do “bom Cidadao” dirigido pelo cristianismo para
legar direitos, sob pena da influéncia daqueles afastados da religido dissemina-
rem mais conflito, exatamente, por terem tornado assimétricos os interesses da
sociedade, dos da religido. Segundo o bispo, o cidaddo para ser amante da pétria
deve professar o cristianismo na sua pureza, celebrando as festas nacionais para
reter a esperanca da felicidade da nagdo. Dessa forma alia os sacramentos aos
interesses da regeneracio da vida espiritual estabelecendo uma fraternidade.

S6 religido forneceria as virtudes para formar cidadios retos, cujo modelo
¢ a cidade habitada no céu, porém toma de empréstimo as narrativas biblicas
de defesa da pitria para legitimar a prépria religido, a justica, a honra e a pro-
priedade como quando agiram os macabeus para libertar Bethulia. Com efeito,

13 O Paraense (PA) — 1822. 26/06/1822. P 2. Disponivel em: http://memoria.bn.br/
DocReader/819301/102. Acesso em: 12 mar. 2021, 02:24.

14 “Discurso que recitou o bispo do Pard D. Romualdo de Sousa Coelho, no dia 10 do mez de
dezembro de 1821 em que se procedeo a eleigio dos deputados de cortes depois da missa ponti-
fical, que o mesmo prelado celebrou”. Estampado por intervengio, e generosidade do benemérito
cidaddo comendador Anténio José Meirelles. Lisboa: Typographia Patriotica. 1822. P 3.



As agruras do bispo do Grao-Para entre tantas tensdes no alvorecer do oitocentos

aqueles ali reunidos, estavam na mesma senda de gerar outra ordem juridica
para fazer o pais romper com a paralisia politica, econémica e “Chista”."

Logo, chamar de ultramontana a posigio de D. Romualdo nio tem
amparo. Este inclusive cita a expressdo religiosa por tdltimo, confiando nio
sofrer ameaca com os debates das Cortes ao propor solugdes para a educagio
da mocidade, crescimento da populagio, incremento da agricultura, aumento
no comércio, controle nas finangas publicas e for¢as armadas, sem descuidar de
atender as missdes religiosas e demais “virtudes sociais e patridticas”.

A causa da liberdade social seria engrandecida pela legislagdo, preve-
nindo o abuso e favorecendo a “grandeza, e opuléncia” por nio ter se afastado
do Evangelho, coroando a alianga das “aguas do Amazonas, com as do Tejo”,
estreitando o comércio e os afetos. Aqui podemos perceber o interesse das
provincias do Norte ao ndo se sujeitarem a lideranca do Rio de Janeiro. Nem
hd uma demonstragio exorbitante da precedéncia da esfera espiritual sobre a
esfera secular, embora exista a promogio da causa da religido, afinal, trata-se de
um bispo, e ndo um mero funciondrio piblico como depois sera estatuido, seja
na constitui¢do portuguesa, seja na constitui¢io brasileira.

Justificando os votos proferidos quando estava investido como represen-
tante da provincia do Pard na Cortes, D. Romualdo nio recua ante a acusagio
de possivel trai¢do por nio subscrever a proposta de um parlamento a parte no
Brasil, tendo como sede o Rio de Janeiro. Se esse interesse havia sido inscrito
pelas outras provincias, ndo o foi pelo Para.

As ligacoes entre Lisboa e Pard eram muito expressivas e estavam anco-
radas na relagdo de proximidade para fazer chegar as demandas ao governo,
como atesta a prépria experiéncia do bispo que teria levado seis meses para
chegar ao Rio de Janeiro, partindo de Belém, por terra, ou trés meses por mar
até o mesmo destino; enquanto para Portugal a distincia e os incomodos eram
menos acentuados e os sucessos alcang¢ados faziam do Pard um tributario dessa
relagdo. As redes economicas também fortaleciam essa argumentagio por
terem maior volume de trocas diretas com as mercadorias e transporte, em
detrimento de qualquer outra praga comercial do Brasil. S6 outra deliberagio
enviada pelo Pard poderia alterar seu voto, portanto, a lealdade requerida era
muito objetiva em fungio dos interesses 4 margem daqueles inscritos quando

15 Idem,P 7.




282  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

da sua eleigdo.'® Uma vez mais fica patente a atengdo do bispo para as questdes
do governo civil e da esfera secular.

No mesmo documento ensaia uma profecia sobre a dificuldade de com-
por diferentes interesses das provincias para serem representadas via Rio de
Janeiro. Particularmente significativa foi sua percepgdo sobre o risco de um
levante entre escravos, libertos e mestigos caso se enveredasse para um novo
sistema abandonando a monarquia.'” Essa situagdo nio se reproduziu na tota-
lidade, no entanto, é uma das caracteristicas mais gritantes da sublevagio da
Cabanagem na Provincia do Pard, quando esses sujeitos romperam o dominio
das elites no poder politico.

Enquanto administrava sua diocese, D. Romualdo percebia as enormes
distdncias a percorrer, a impossibilidade de gerar uma nova diocese e a fragi-
lidade de suprir adequadamente as paréquias. Devido a submissdo politica e
financeira da Igreja ao poder civil, esta dependia em quase tudo para desen-
volver sua pastoral, entretanto, a possibilidade de ocupar lacunas foi aprovei-
tada pelo bispo quando este expandiu a organizagio da diocese pela criagio da
Vigararia Geral do distrito do Baixo Amazonas por provisio em 17 de agosto
de 1821, com sede em Santarém, devendo a partir dali o ocupante exercer a
funcio de Vigirio Geral.”® Essa medida nio foi nada timida para os parime-
tros da época, ela potencializava a a¢do pastoral em 28 vilas e missdes.

Porém, essa agdo ndo foi capaz de suplantar o drama da auséncia de
vocagdes para o pulpito, além do decaimento moral, sempre preocupante, dos
sacerdotes a viver de modo dissoluto, quanto mais distante estavam dos olhos
do bispo. Situagio a causar arrepios no poder civil e na hierarquia.

Remediar esse mal pela disciplina eclesidstica era a proposta do epis-
copado, contudo, o temor do Estado com uma exagerada independéncia no
governo da religido fez o poder civil constituir sélidas barreiras a qualquer
oposi¢io ao regime do padroado. A subordinagio da Igreja ao poder civil seria

um instrumento de manutenc¢io da alianga Trono/Altar como se infere pela

16 PARA, Dom Romualdo de Souza Coelho 8° Bispo do. Manifesto que faz o bispo ¢ deputado
da provincia do Pard Dom Romualdo de Sousa Coelho sobre os motivos do seu voto contra o
projeto de um centro de poder legislativo no Reino do Brasil. Lisboa, Portugal: [s.n.], 1822.

17 Idem.
18 BAENA, Anténio Ladislau Monteiro, 1782-1850. Ensaio corogrdfico sobre a provincia do Pard/

Antonio Ladislau Monteiro Baena, Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2004. 432 p.
(Edi¢oes do Senado Federal, v. 30), p. 175.



As agruras do bispo do Grao-Para entre tantas tensdes no alvorecer do oitocentos

preservagdo do benepldcito na constitui¢do de 1824, determinado a tutela
sobre os atos da hierarquia; destituindo-a de autonomia para gerar finangas,
ficando a4 mercé do orgamento publico para o trabalho de missdo, formagdo
religiosa e pastoral; e tendo o “Recurso a coroa” como instincia tltima de ape-
lagdo. Tudo isso em troca da exclusividade do catolicismo como religido oficial.

Antes da independéncia do Brasil, a hierarquia catélica promoveu a
causa da unido nas Cortes. Para além disso houve o empenho individual de D.
Romualdo explicando sua compreensio sobre como se atinge a Regeneragio
Politica fruto de “um eféito da Divina Providencia, que tudo regula com peso, e
medida na associacio das Familias, no estabelecimento dos impérios e mudanga dos
Gowernos”, desta feita, seria grosseiro separar os interesses da religido dos da
sociedade. Nesse sentido, cabe & fé elevar a cidadania, revelando o plano da
religido e de Deus para sufragar os interesses da patria; porém, quando néo
hé esse auxilio, pena o homem por esses descuidos, ndo conseguindo reali-
zar reformas ou melhoramentos no interesse dos cidadios ou do império."”
Por essa interpretagio, a religido é promotora da solidifica¢do do sentimento
nacional, cujo Estado se beneficia na edifica¢ido da civilizagio.

Confiando na lideranga de Dom Jodo VI, o bispo do Pard segue a trilha
de manter a todos sob o mesmo reino. Para tanto, dedica uma Pastoral espe-
cifica, conforme recebeu orientagio ditada por correspondéncia pelo préprio
Rei, no qual ratifica os compromissos assumidos em uma nova constituigio,
abracando as expectativas daqueles representados; esclarecendo como as “luzes
do século” haviam chegado ao reino, permitindo a celebragdo desse pacto
social. Aproveita para contestar aqueles, ainda descrentes, nessa nova situagio,
por suas atuagdes cujo fim era desqualificar e obstruir qualquer efetiva possibi-
lidade de manutencgdo. O contetdo dessa Carta Pastoral evidencia a entrega de
D. Romualdo ao regime regalista em sua plenitude. Observa-se o alinhamento
a legitimidade do Patrocinio do Estado sobre a Igreja, notadamente quando é
rememorada a acolhida dos pleitos da provincia do Para e da diocese.”

19  COELHO, Romualdo de Sousa. Discurso que recitou o bispo do Pard D. Romualdo de Sousa
Coelho, no dia 10 do mez de dezembro de 1821: em que se procedeo 4 eleicXad dos deputa-
dos de cortes depois da missa pontifical, que o mesmo prelado celebrou. Lisboa: Typographia

Patriotica, 1822, P 3.

20 COELHO, Romualdo de Souza. Pastoral do bispo do Pard dom Romualdo de Souza Coelho:
Prevenindo os seus diocesanos contra oppinides abusivas e sediciozas sobre a verdadeira inte-
lligencia do systema constitudional que a nacad tem adoptado, para manter a sua seguranca, e




284 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

A efeito de conclusio, podemos identificar como parcela da hierarquia da
Igreja percebeu a importincia de manter-se como integrante bloco de poder
para preservar o monopodlio do catolicismo diante da nova configuragio poli-
tica projetada pela reunido das Cortes em Portugal.

No entanto, nio ¢é crivel subordinar essa postura, necessariamente, a
légica do ultramontanismo como costumeiramente tendeu se a interpretar
as posicoes do episcopado dos oitocentos. Quando consideramos o corpo de
fontes disponiveis para se chegar a uma conclusdo, temos a oportunidade de
repensar esse enquadramento, conferindo quais sdo os interesses manifestos
pela consciéncia e oportunidade daqueles a dirigir as dioceses. D. Romualdo
ird insistentemente reforcar a necessidade do pacto social e nio mais de um
pacto religioso.

Quanto ao clero? Esse foi secundarizado pelas lides politicas incessantes,
sempre atraindo o bispo como atesta sua ocupag¢do na junta do governo da
provincia ap6s chegar pelo brigue Palhago,?! navio de infausta memoria onde
seriam martirizados os partidirios da Independéncia do Brasil. Imbuido de
um sentido de paz, embora desconectado dos anseios mais gritantes, tenta
ainda assegurar lealdade a Portugal, porém a chegada de Grenfell confirmando
as noticias sobre as vitérias em favor da Independéncia liderada pelo Rio de
Janeiro demove o bispo de sua iniciativa.

Em 15 de agosto de 1823, o bispo, a frente da junta de governo, profere
a Adesdo do Pard ao processo de independéncia, precedida do ato de celebra-
¢do do Te-Deum? para demonstrar a continuidade da alian¢a entre Estado
e Igreja. Sem mais ocupar postos de governo, volta-se para o governo eclesi-
dstico, cuja matéria requeria mais atengdo para cultivar vocagdes, orientar os
sacerdotes e fortalecer o campo catdlico por meio da promogio dos rituais

publicos e das visitas pastorais na enorme diocese do Para.

prosperidade. Com addimento de hum edital analogo. Lisboa: Typographic patriotica, 1822. P 4.

21 Cita o massacre ¢ a recepgio deste acontecimento na constru¢do da memoéria da Cabanagem
a partir da representa¢io construida por Raiol (P50-51). REIS, Nathacha Regazzini Bianchi.
“Motins Politicos, de Domingos Antonio Raiol-Memdria e historiografia”. Intellectus,v. 4, n. 1,
p. 6,2005.

22 RAMOS, Alberto Gaudéncio. Cronologia eclesidstica do Pard. Belém: Falangola, 1985. P 52-53.



CAPITULO 13

FEITICEIROS, CRISTAOS E INDIGENAS:
PRATICAS RELIGIOSAS E MESTICAGENS
CULTURAIS NA AMAZONIA COLONIAL

Almir Diniz de Carvalho Junior'

Um estranho ritual

ra noite. Em um lugar escondido na mata, numa cabana feita ao modo

indigena, escura, imida e forrada de palha, um escravo de uma fazenda

nas proximidades de Belém do Pard, chamado Domingos de Souza,
“descia demonios”. Por essa razdo, foi denunciado a Mesa do Tribunal da
Inquisi¢do de Lisboa, que aportara um ano antes naquela capital do Grao-
Pard. O ano era 1764, e Domingos era um indio cristao.

Domingos, enfeitado de penas, utilizando o maracd e a fumaga do seu
tabaco, realizara uma pratica de cura naquela cabana afastada dos olhares sem-
pre atentos das autoridades religiosas. O feiticeiro indigena, assim chamado
pelo inquisidor e anotado pelo escrivdo, ndo estava sozinho. Com ele, e de
forma ativa, algumas mulheres o auxiliaram naquele ritual.

A paciente de Domingos e de suas auxiliares era também uma india. Ela

estava enferma e foi deitada numa rede, ao centro da cabana. Domingos e suas

1 Doutor em Histéria pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp); Professor Associado
da Universidade Federal do Amazonas, do Departamento de Histéria e do Programa de Pés-
graduacio em Histéria da UFAM; membro do Instituto Geogrifico de Histérico do Amazonas

(IGHA). Contato: almirdcjr@yahoo.com.br.



286

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

“feiticeiras” rodeavam a rede onde estava a india, enchendo a cabana com seus
cantos. O pajé e suas discipulas dangavam entre a fumaga que saia dos fumos,
e no ritmo do maracd tangido por Domingos. Virias testemunhas ouvidas
pela Mesa narraram o episédio de forma semelhante. Mas somente uma delas
descreveu aspectos novos daquele ritual. Ela tinha 15 anos de idade, vivia na
mesma fazenda que Domingos e se chamada Esticia. Ela foi descrita como
sendo uma mulata. Segundo o registro do escrivéo, era cafuza. Seu pai era de
origem mestica — mistura de negro com indio. Sua mée foi também descrita
como sendo mulata. Seu depoimento traz 4 tona questoes que serdo analisadas
em seguida. Voltemos ao ritual.

Em primeiro lugar, talvez por viver na mesma fazenda e conhecer
Domingos, Esticia sabia de detalhes especiais. Contou que as tais auxiliares
eram, na verdade, filhas de Domingos. O mais interessante, no entanto, foram
as palavras que a moga diz ter ouvido no momento do ritual. Ela afirmou ao
inquisidor que foi testemunha do ocorrido por estar escondida acompanhado
todo o processo, por isso, ouvira algumas palavras proferidas por Domingos.
As palavras, na lingua geral da terra — uma lingua do tronco Tupi — foram as
seguintes, traduzidas para o portugués: “o verdadeiro diabo (Iurupari) metera
o meio pé no olho d’dgua para nio cortar a perna”. Seja qual fosse o signifi-
cado dessa enigmitica frase, a0 mencionar Jurupari, ela chamou a aten¢io dos
inquisidores. O restante do seu relato também deixou atentos os homens do
“santo tribunal™.

Disse ela que Domingos cantou e tocou o maracd. Em seguida, ouviram
um grande estrondo vindo do teto da cabana e logo apareceram quatro vul-
tos vindos do alto. Todos cantavam em uma s6 voz. Conta que vira no meio
da casa uma cobra pintada com virias cores vivas, muito grossa e comprida.
Domingos continuou a cantar e dangar e as vozes disseram que a tal cobra
havia saido do ventre da enferma. Segundo Esticia, antes do ritual, a india
apresentava o ventre grande, mas imaginavam que estivesse gravida. Ao final
da pritica, o indio Domingos e os quatro vultos foram caminhando em dire¢do
ao rio. Todos entraram na dgua. Os quatro acompanhantes de Domingos eram

velhos e tinham os cabelos brancos e muito compridos. Enquanto os quatro

2 Arquivo Nacional da Torre do Tombo — ANTT, Tribunal do Santo Oficio de Lisboa — Inquisi¢io
de Lisboa. Processo nimero: 12893. Agradeco a gentileza de Sarah dos Santos Aratjo que
transcreveu o documento.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

mergulhavam na dgua, viu seus longos cabelos boiarem. Domingos permane-
ceu na superficie, nas proximidades do porto. A testemunha assistiu a tudo
escondida atrds de uns troncos de drvores’.

Um depoimento téo rico em detalhes logo acionou simbolos conhecidos
pela demonologia cristd americana. Os inquisidores sabiam quem era Jurupari;
conheciam também o maraci e, sem nenhuma davida, conviveram sempre com
o simbolo da cobra. Toda uma literatura de duzentos anos de convivio com o
universo cosmolégico indigena americano ja havia sedimentado tais simbolos
na memoria do aparelho repressor que, embora nascido sob a égide da caga as
bruxas e hereges na Europa, soube ampliar seu horizonte de conhecimentos
para analisar e descobrir as diversas faces em que, em sua opinido, o demonio
se transfigurava, principalmente nos trépicos.*

O diabo na modernidade Ibérica

Para a Europa catdlica, neste caso para o clero regular e secular lusi-
tano, nio havia dividas de que o diabo existia e que estava ali, depois de ter
sido expulso da Europa dominada por Cristo. O imagindrio catdlico, apesar
das profundas mudangas trazidas pelas rupturas causadas pelo pensamento
moderno, ainda era forte e de raizes profundas em boa parte da Europa e prin-
cipalmente no reino de Portugal. Apesar do movimento de Reforma Catdlica
com todos os seus desdobramentos, o contra-ataque da Igreja no século XVI,
através do Concilio de Trento, tratou de disseminar o sentimento do medo e
tratar as dissidéncias teolégicas como heresias e artimanhas dos inimigos de

Deus para o controle das almas e para a perdi¢do dos homens.®

3 ANTT - Inquisi¢io de Lisboa, Processo n. 12893. Entre os virios grupos indigenas da
Amazodnia, o uso do Maraci ¢ disseminado ainda hoje. Para vérios antropélogos que estudam
0 xamanismo, o Marac4 era utilizado como um veiculo entre o0 mundo dos vivos e o mundo so-
brenatural. Ele carregaria as substancias entre esses dois mundos. A fun¢io méxima do Maracd
¢ a transferéncia dessas substincias. Para uma andlise comparativa sobre o uso do Maracd por
grupos indigenas da Amazonia, ver: CARVALHO JUNIOR, Almir Diniz. Indios Cristaos —
poder, magia e Religido na Amazonia Colonial. Curitiba: CRV, 2017 p. 304-320.

4 Sobre a transposi¢do do deménio cristdo aos trépicos, dois classicos da historiografia colonial:
Laura de Mello e Souza. O diabo na terra de Santa Cruz. Sio Paulo: Companhia das Letras, 1989
e, da mesma autora, Inferno Atlintico. Sio Paulo: Companhia das Letras, 1993.

5 Cf. VAINFAS, Ronaldo. Trdpico dos Pecados — moral, sexualidade e inquisicio no Brasil. Rio de
Janeiro: Editora Campus, 1989.

287




288 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

A Igreja de Roma tentou retomar seu poder em detrimento da fragmen-
tagdo reformista que se fazia sentir no norte da Europa e ameagava se dissemi-
nar por todo o continente. Fez isso, principalmente, através da reconfiguragio
do Tribunal da Inquisi¢do, transformando uma antiga institui¢io medieval
num aparato organizacional sem precedentes ativada em quase todos os reinos
Europeus e em boa parte de suas colonias®.

Por outro lado, a Igreja também articulou com as monarquias ibéricas,
Portugal e Espanha, uma parceria inovadora. Deu, as duas Coroas, o poder
de escolher seus bispos e, em contrapartida, manté-los através do erario régio.
Esse acordo ficou conhecido em Portugal como padroado e,em Espanha, como
patronato. O controle passava a ser de mido dupla. A Igreja conseguiria pro-
pagar sua doutrina em todos os rincées do novo e do velho mundo ibéricos e
ganhava aliados importantes contra a religido reformada, leia-se Paises Baixos
e Inglaterra, principalmente. Ao mesmo tempo, as antigas ordens mondsticas,
também sob os auspicios do papado, iriam se transformar completamente. Ao
clero regular era dada a tarefa de propagar a palavra de Deus nos territérios
recém conquistados, onde o clero secular, capitaneado pelos bispos, ndo atuava.
Portanto, nesse jogo politico, se por um lado a Igreja Romana perdia poder
sobre o seu clero secular, a0 compartilhd-lo com as monarquias ibéricas, por
outro lado, fazia-se sempre presente nas colonias europeias através dos seus
novos missiondrios’.

E nesse contexto que podemos entender como num momento em que
o pensamento moderno e as institui¢des das monarquias nacionais ganhavam
o poder e se consolidavam, houve como uma retomada do fundamentalismo
religioso na Europa. Aparentemente contraditorios, esses dois movimentos
se irmanavam. Ambos queriam conquistar suditos e tornd-los cristdos, e, evi-
dentemente, dominar o novo mundo. De um lado, as monarquias queriam o
controle politico, social e corporal daqueles novos homens e mulheres para
tornd-los uteis 4 consolidagdo de seu poder. Por outro lado, a Igreja queria o
controle de suas almas e espalhar-se por aquele mundo, antes que as poténcias
reformistas aportassem por la.

6 Cf. BETHENCOURT, Francisco. Historia das Inquisicoes, Portugal, Espanba e Itdlia — Séculos
XV-XIX, 3*. Ed., Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2000.

7 Cf.BOXER, Charles R. 4 Igreja e a expansio ibérica (1440-1470). Lisboa: Edi¢oes 70, 1981.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

Uma das formas de alcangar seus objetivos foi a disseminagdo da doutrina
catdlica pelo novo mundo através da repeti¢do dos ritos e das crengas, seja
pelos templos das cortes ou pelas missdes nas colonias. O sentido de missao
se propagou e as ordens religiosas, principalmente a dos jesuitas, no caso de
Portugal, se langaram no além-mar com o objetivo de salvar as almas perdidas
para Cristo.

Por outro lado, vivia-se num mundo de conexdes. O Atlantico era uma
via de comunicacio entre Europa, Africa e América. Produtos, pessoas, doen-
cas e ideias atravessavam os mares. Nesse contexto de multideterminagdes,
aquela moca de 15 anos representava um elo entre mundos e religiosidades
distintos. Ela era fruto de um novo tempo, de um novo circuito de crengas.
Nada mais assustador para quem temia o reino das trevas e a perda do controle
sobre aquelas novas almas.

Nesse mundo conectado e novo, entre os séculos XVII e XVIII, o Império
portugués expandiu-se e se consolidou no norte de suas possessdes americanas.
Naquele espago colonial, uma nova sociedade surgia aos poucos. De forma
violenta e autoritdria ao longo daqueles dois séculos, autoridades civis e eclesi-
asticas impuseram as intimeras sociedades indigenas de variadas etnias e cos-
mologias ali existentes um novo modelo moral, ético e religioso. No entanto,
a despeito do combate exercido pelos missiondrios catélicos contra as crengas
e priticas espirituais daquelas inimeras sociedades, as quais evangelizavam
ao longo de tantas décadas em seus aldeamentos missiondrios, alguns rituais
“ancestrais” teimavam em permanecer e eram praticados por aqueles novos
cristdos as escondidas. Um dos mais persistentes e significativos era o intitu-
lado “ritual de descer demonios”.

Partindo da possivel “permanéncia” de rituais “ancestrais” entre os indi-
genas cristianizados entre os séculos XVII e XVIII, na regido conhecida pos-
teriormente por Amazonia, pretendo discutir algumas questdes fundamentais
que envolvem os processos de encontro entre diversas “culturas” num contexto
de colonizagio. O objetivo principal é discutir as formas e as caracteristicas
dos “espagos culturais autdbnomos” criados naqueles contextos por parte das
populagdes indigenas evangelizadas. A ideia é ir além da nogdo de cultura com
uma esséncia profunda, sistémica e orginica e compreendé-la como referéncias
dindmicas que constituem um campo semantico aberto, contextual e ordena-
dor. O objetivo é também acentuar o poder criativo dos atores indigenas que

289




290 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

subverteram as amarras dos projetos de evangelizagio e de ocidentalizagio

impostos pelo poder colonial na América Portuguesa.®

O ritual no contexto colonial

Voltando ao caso que abriu este texto, o depoimento daquela escrava é
um dos mais importantes para esclarecermos algumas questées que vamos
propor. Ele revela, nas lembrancas da “mulata” Esticia, que para além de uma
mesticagem fisica, provavelmente, havia também uma mesticagem cultural. O
mais interessante é que os detalhes por ela revelados nos permitem aprofundar
a andlise e visualizar a possibilidade de uma “ponte de conexdo de sentidos”
entre universos mitolégicos também mesticos. O mais contundente deles &,
sem duvida, a presenga de Jurupari.

O mito de Jurupari ou lurupari ji foi investigado por muitos estudio-
sos. Sem duvida, ¢ um dos mitos mais constantes da cosmologia amerindia
da Amazonia. Ele ultrapassa os limites das cosmologias relacionadas a certos
grupos étnicos e parece se constituir numa verdadeira matriz do imaginario
de diversos povos daquela regido. Jurupari é, ainda hoje, um mito indigena
disseminado entre vérios grupos étnicos amazonicos. No entanto, ele foi
transformado no demonio cristdo pelos missiondrios que vieram evangelizar
aquelas populagdes durante os séculos XVII e XVIII. Longe desse significado,
para os diversos grupos que o adotaram, ele representa uma entidade que nio
guarda nenhuma semelhanga com o anjo caido instituido pela Igreja catélica.
Nagquelas diversas cosmologias, ele estd vinculado, em linhas gerais, a retomada
do poder dos homens sobre as mulheres. Voltaremos ao ritual adiante.’

8  Sobre o conceito de cultura e suas implicagdes na andlise social, ver, entre outros: Clifford
Geertz. A interpretagio das culturas Rio de Janeiro: LTC, 1989; Roy Wagner. 4 invengio da cul-
tura. Sio Paulo: Cosac Naify, 2010; Manuela Carneiro da Cunha. Cultura com aspas. Sio Paulo:
Cosac Naify, 2009; PASQUINELLI, Carla. “The concept of culture between modernity and
postmodernity”. In: Grasping the Changing World — Anthropological concepts in the postmodern
era. London, New York, 1996; ZYGMUNT, Bauman, Ensaios sobre o conceito de cultura. Rio de
Janeiro: Zahar, 2012.

9 Algumas das obras que tratam desse mito, entre cldssicas e atuais sio: Luis Camara Cascudo.
Geografia dos mitos brasileiros Rio de Janeiro: Instituto Nacional do Livro; Brasilia: Ministério da
Educagio e Cultura, 1976; Anténio Branddo de Amorim. Lendas em Nheengatu e em Portugués.
Manaus: ACA — Fundo Editorial,1987; Sérgio Medeiros (org.). Makunaima e Jurupari Sio
Paulo: Editora Perspectiva, 2002; Glducia Buratto Rodrigues de Mello. Yurupari — o dono das
flautas sagradas dos povos do Rio Negro Belém: Paka-Tatu, 2013, entre outros.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

Cabe um mergulho no significado e peso dos rituais no ambito da religio-
sidade humana. Sem ceder a tentagio de ser demasiado genérico, a antropolo-
gia da religido apresenta algumas ideias que rompem com a visdo depreciativa
e etnocéntrica sobre a ndo complexidade e a profundidade dessas religiosida-
des ndo ocidentais. Embora hoje o lugar da verdade tenha se deslocado para
além do mundo ocidental, o discurso religioso pouco acompanhou essa visio
multicultural, principalmente na sua versdo mais ortodoxa. Embora ao longo
do tempo tenha havido o desenvolvimento de uma visio menos depreciativa e
sensivel as alteridades culturais, essa sensibilidade pouco habitou o mundo dos
dogmas. Se percebemos isso ainda hoje (em pleno século XXI), no século XVII
e XVIII e na distante colonia do Grao-Para nio havia nenhuma tolerancia as
crengas alheias. Para os missiondrios catélicos, para o clero secular e principal-
mente para os funciondrios da inquisi¢do, incluindo ai os teélogos europeus,
ndo poderia existir religido que ndo a sua, a verdadeira, a de Deus. Outra forma
de se pensar o mundo espiritual que nio a pregada pelo Igreja Romana era
denunciada como heresia e deveria ser punida com todo o rigor.

O drama vivido naquela cabana escondida nas matas do Para era apenas
o indicio de um conjunto de priticas que continuavam a existir circulando
entre as novas geragdes de indios ja cristdos. Com o passar dos anos, filhos e
netos dos primeiros indios cristdos das aldeias missiondrias, embora catélicos,
evangelizados e vivendo, muitas vezes, distantes de seus parentes ou de suas
raizes étnicas, foram se misturando com diversas outras etnias indigenas, com
escravos negros trazidos da Africa, e criaram uma comunidade nova, complexa
e multicultural. Parecia persistir uma profunda crenga nas forcas teldricas, nos
espiritos das florestas, nos cantos e mitos dos seus avés. Como se o evange-
lho dos catdlicos, e mesmo o seu batismo, tivessem inseridos em um universo
sagrado muito mais amplo e que comportava diversos sentidos conforme fos-
sem acionados.

Esse estranho ritual foi surgindo dos registros do Tribunal da Inquisi¢éo.
Talvez a prépria ida do Tribunal aquela regido tenha acontecido em razio da
constatagio assustadora que, mesmo depois de mais de cem anos de trabalho

missiondrio, o cristianismo ndo tinha gerado cristdos convictos. Nesse sentido,

291




292  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

em detrimento dos sacrificios feitos pelos missiondrios visando a evangeliza-
¢do daquelas “pobres almas”, o diabo ainda dominava os trépicos’.

Dentre os registros encontrados nas fontes do século XVII e XVIII sobre
possiveis rituais indigenas encontra-se aquele que tomamos aqui como exem-
plo, que se repetia insistente ao longo daqueles dois séculos e que deixara ato-
nitos e temerosos os missiondrios europeus. O aqui descrito é apenas um entre
diversos que encontramos. Na falta de referéncias mais contundentes, sobra-
ram alguns fragmentos sobre o tal ritual. Através da comparagio dos registros,
de seus elementos repetidos, de seu cardter comum, aos poucos foi surgindo
como que o sistema de um ritual que insistia em ndo desaparecer, malgrado o
esforgo dos missiondrios em extirpar o que consideravam praticas supersticio-
sas, quando ndo, demoniacas''.

No século XVIII, Amazénia portuguesa era um Estado gigantesco divi-
dido em duas grandes capitanias principais e em outras secunddrias. Era o
Estado do Maranhio e Grio-Pari, que ganhou esse nome até a metade do
século XVIII. Ele mudou de nome na segunda metade do século, atestando a
constante importincia econdmica e geopolitica da parte do seu territério mais
a oeste. Passou entdo a se chamar Estado do Grao-Pard e Maranhdo.'?

Embora, através desse exemplo, eu procure retratar um panorama que
inclui basicamente dois séculos, um tempo longo e com um ritmo lento, ele
se baseia em fontes compiladas, e outras produzidas, ja na segunda metade
do século XVIII. Essas fontes se constituem de dentncias e processos da
Inquisi¢do de Lisboa, setor do Tribunal da Inquisi¢io Portuguesa que se res-
ponsabilizava pela analise e puni¢do das heresias praticadas nas suas possessoes
do além-mar. Ao mesmo tempo, o contexto no qual os registros ganharam vida
e importancia refere-se a ultima Visita do Tribunal da Inquisi¢do a América
Portuguesa, em pleno iluminismo portugués.

10  Essa constatagio era feita por virios missiondrios nos seus registros. Ao mesmo tempo, havia o
desejo de alguns clérigos para que o Santo Tribunal viesse averiguar essa situagio. Sobre isso, ver:
CARVALHO JUNIOR, Almir Diniz. Indios Cristios — poder, magia ¢ Religido na Amazonia
Colonial. Curitiba: CRV, 2017, p. 261-280.

11 Cf CARVALHO JUNIOR, Op. Cit., p. 304-320.

12 Cf. FERREIRA REIS, Arthur Cézar. Limites e demarcacées na Amazénia Brasileira Belém:
SECULT, 1993); AZEVEDO, Jodo Lucio de. Os Jesuitas no Grio-Pard — suas missées e a coloni-
zagdo, Belém: 1999.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

E importante frisar que a segunda metade do século XVIII registra
mudangas fundamentais no processo de controle e evangelizagio das popula-
¢oes indigenas naquela regido. A politica pombalina para a Amazdnia estava
em pleno desenvolvimento. O antigo poder do clero regular, representado
pelas Ordens Religiosas, havia sofrido uma derrota politica sem precedentes
até entdo. O antigo ordenamento legislador conhecido como o Regimento das
Missoes (1686) havia sido substituido por uma nova lei que colocava o controle
das antigas missoes e dos indios na mio dos Diretores de Aldeias, todos leigos.
A nova legislagdo ficou conhecida pelo nome de Diretério (1757). Pombal
conseguiu, através do apoio do clero secular — dos bispos entdo escolhidos pela
Coroa, esvaziar o poder e expulsar os antigos missiondrios, principalmente os
da Companhia de Jesus. A politica pombalina mudou o centro de gravidade do
poder politico do estado para Belém do Para também por razdes geopoliticas
e estratégicas vinculadas as disputas de fronteiras estabelecidas com a Espanha
no contexto do Tratado de Madrid.

No entanto, embora o clero regular tenha sido expulso, as dentncias que
ensejaram a vinda da Visita do Tribunal do Santo Oficio em 1763 para Belém
foram produzidas ao longo dos muitos anos anteriores e em plena vigéncia
do controle moral e religioso dos missiondrios catdlicos, todos oriundos do
clero regular. Portanto, as heresias, em sua maioria, revelam o problema do
projeto evangelizador daqueles missionarios, que, ao longo de quase duzentos
anos, nio conseguiram tornar os indios cristdos convictos. Ao contririo, um
cristianismo distinto do projeto evangelizador portugués foi se configurando a

revelia dos salvadores de suas almas.

A visita do Tribunal e as heresias coloniais

O contexto em que esses registros surgiram foi muito singular e possibilita
ao pesquisador uma riqueza incomum de dados. No final da segunda metade
do século XVIII, aportava em Belém, entdo capital do Estado do Grao-Pard e
Maranhido, uma comitiva que trazia o Visitador do Tribunal do Santo Oficio
da Inquisi¢do de Lisboa e alguns funciondrios para dar inicio a uma investiga-
¢do mais contundente sobre os hibitos pouco cristios que foram sistematica-
mente denunciados ao longo de quase dois séculos naquela regido. No entanto,
os registros das priticas heréticas remontavam a habitos e priticas anteriores,

293




294

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

baseadas, muitas vezes, em dentincias de 20 ou 30 anos antes. Esses investi-
gadores das almas colhiam dados em busca dos pactos implicitos e explicitos
estabelecidos entre o demonio, os colonos e os novos cristdos indigenas.’

A natureza das praticas heréticas era variada. Desde blastémias, praticas
judaizantes, descontrole da moralidade, paganismo etc. Mas o que eviden-
ciava o descontrole maior sobre as almas dos cristdos eram priticas ligadas a
persisténcia de crengas tradicionais e 2 manutengdo do poder dos operadores
daqueles rituais. Eles foram eleitos como os operadores do mal: os feiticeiros e
as feiticeiras. Os pajés eram considerados os funciondrios do mundo sombrio
e constitufam o verdadeiro exército do anjo caido. Naquela colonia americana
portuguesa, eles foram transformados nos maiores inimigos de missiondrios,
padres, inquisidores, demondlogos, tedlogos, entre outros, que constituiam a
inteligéncia da cristandade moderna.

Portanto, eles estavam sempre atentos as praticas de seus principais ini-
migos. Foi nesse contexto de medo e luta espiritual que surgiram os regis-
tros sobre esse “ritual” que, na falta de referéncias maiores, foi chamado pelos
membros da Igreja catélica de Descimento de Deménios. E importante des-
tacar que mesmo um século antes, ou mais anteriormente, nos registros de

13 Para além do cldssico livro de José do Amaral Lapa. Livro da wisitagio do Santo Oficio da
Inquisi¢do ao Estado do Griao-Pard (1763-1769). Petrépolis: Vozes, 1978 que descortinou para a
historiografia brasileira a existéncia de uma tltima Visita do Tribunal da Inquisi¢do portugue-
sa & América lusitana, jd em pleno século das luzes, algumas recentes obras tém colocado em
foco o papel dessa visitagio, ocorrida entre os anos de 1763 e 1774, no Estado do Grio-Pari e
Maranhido. Dentre elas, uma recente obra lanca luz sobre as suas caracteristicas menos visiveis.
Em A4 dltima Inquisigao: os meios de agio e funcionamento do Santo Oficio no Grao-Pard pombalino
(1750-1774), Jundiai: Paco Editorial, 2012, Yllan Mattos destaca os vinculos profundos entre
essa Visita e a politica de civilizagdo langada pelo Marqués de Pombal para aquela regido. Em
particular, destaca o papel do clero secular, sua relagio com o poder do rei e seus desdobramentos
na politica de dessacralizagio e de distanciamento do governo portugués em relagio ao papado.
Ao mesmo tempo, busca compreender o novo papel do Tribunal da Inquisi¢io naquele contexto
através da mudanga no seu estilo que passou a servir, sobretudo, segundo o autor, como institui-
¢do de coergio e controle a servico daquela nova politica de Estado. Outras obras sobre o mesmo
tema: Pedro Marcelo Pasche. Inquisicio, Magia e Sociedade — Belém do Pard, 1763-1769. Niteroi:
UFF - Dissertagio de Mestrado, 1995; Evandro Rodrigues. 4 pedagogia da desconfianca — o
estigma da heresia langado sobre as priticas de feiticaria colonial durante a visitagio do Santo Oficio
ao Estado do Grao-Pard, Campinas: Unicamp. Dissertacdo de Mestrado, 1991. Para uma andlise
mais especifica sobre as heresias praticadas pelos indios cristdos quando da Visita do Tribunal
naquela regifo, ver: CARVALHO JUNIOR, Almir Diniz. Indios Cristios — poder, magia e
Religido na Amazonia Colonial. Curitiba: CRV, 2017, p. 261-320.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial 295

missiondrios cristdos que frequentaram aqueles longinquos lugares, podem ser
encontrados fragmentos sobre esse “ritual”. Portanto, ele foi persistente!.

O desafio ¢ o de pensar essa pritica ritual como oriunda de uma reli-
giosidade persistente e estrutural, ou como uma pritica aberta a incorporagio
de elementos novos nascidos dos contextos vividos. Considero que é possivel,
num primeiro momento, lan¢ar méo da categoria de imagindrio, mas especifi-
camente de imaginagio simbdlica que se caracteriza pela redundéncia de ges-
tos que retornam ao centro de um conjunto de significados, no entanto, abertos
e cumulativos. Nesse sentido, nasce uma primeira questdo: estaria sua matriz
inserida no contexto dos rituais dos grupos especificos, ou seria o amalgama
de diversos rituais ressignificados no contexto colonial? Haveria uma simples
redundincia do mito ou a inven¢do de novas crengas? Sdo essas as questoes que
nos alimentam. Elas, no estreito espago deste texto, ndo serdo respondidas de
todo. Mas podemos tragar algumas possibilidades de respostas.’

Uma resposta possivel é pensar esse “ritual” como um indicio de formas
autdbnomas engendradas pelos novos atores sociais, que se constituiram como
produto do processo colonizador e evangelizador na Amazénia Portuguesa. Os
novos atores sio aqui nomeados de indios cristdos'. A pritica é entendida nio
como a simples persisténcia de uma tradi¢do, mas como a construgio possivel
de um ritual novo, que, no entanto, remetia @ manuten¢io de um padrio autd-
nomo de existéncia diante da violéncia sem limites do modelo evangelizador

e colonizador europeu. Ao mesmo tempo, para além de uma perspectiva de

14 Cf CARVALHO JUNIOR, Op. Cit., p. 304-320.

15 Sobre a categoria de Imagindrio, existe um nimero grande de autores que se dedicaram a
refletir sobre o tema, principalmente no dmbito da filosofia. No entanto, ela tem sido muito
utilizada também por vérios historiadores da cultura, como: LE GOFF, Jacques O imagindrio
medieval. Lisboa: Editorial Estampa, 1994, entre outros. Quanto a uma reflexdo mais tedrica
da categoria, temos: CASTORIADIS, Cornelius. “Imagindrio ¢ Imaginagdo na encruzilhada”.
In: Do mundo da imaginagio & imaginagio do mundo. Lisboa: Fim do século/Margens, 1999;
DURAND, Gilbert. As Estruturas Antropolégicas do Imagindrio. Sao Paulo: Martins Fontes,
2002; DURAND, Gilbert. O Imagindrio: ensaio acerca das ciéncias e da filosofia da imagem.
Rio de Janeiro: DIFEL, 2004.

16 A categoria de indios cristdos proposta aqui foi apresentada por mim de forma mais completa
no livro: Indios Cristios — poder, magia e religido na Amazonia Colonial, Op. Cit., 2017. Trata-
se de uma construgio histérica que, embora parta de um modelo genérico, de um tipo ideal, tal
qual Max Weber, ¢ uma categoria identitiria que visa analisar & produgio de novos sentidos e de
novas redes de solidariedade no contexto colonial. Suas fronteiras eram bem definidas, somente
os nativos batizados poderiam ser assim nomeados e somente a populagdo de origem indigena
poderia ser assim considerada. Os indios cristdos eram especiais, compunham-se de etnias diver-
sas em sua origem, mas definiam um tipo de inser¢do social particular.



296

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

imobilidade temporal que a categoria de cultura, ao longo do tempo, foi sendo
travestida pelo desejo ocidental de construir a alteridade, langamos mio da
ideia sempre desafiadora e controversa de mesticagem cultural que acentua o
cardter de subjetividade ativa dos atores nativos, quase sempre engessados na
posicdo passiva pelo discurso tradicional de parte da antropologia ocidental.
Isso nio significa, no entanto, acreditar no processo de etnocidio ou de acul-
turagio. Essas defini¢des ndo ddo conta da dinamicidade da cultura e partem
do principio anterior, considerando-a como sistémica e orginica, e nio como
produto contextual e vivo da dindmica social. Defendemos que o embate entre
culturas sempre articula pontos de conexdo. Essa conexdo estabelece a conver-
géncia de sentidos, ndo pacificos e sintéticos, mas contraditérios e dindmicos.

Um processo criativo gestado por atores diversos na sua luta por existir.

O diabo e seus “sacerdotes”

Na persisténcia desses rituais gentilicos e no uso profano de objetos
sagrados, o diabo ficava como o grande maestro de sua manutenc¢io e o res-
ponsivel pelo embuste. Para os jesuitas e posteriormente para os inquisidores,
“ele” era o grande culpado da dificuldade da implanta¢do do evangelho e do
nascimento das heresias. As idolatrias, na opinido de Jodo Daniel, eram persis-
tentes, mesmo entre os ja mansos e cristdos. Muitos, como os indios da “nagdo
Arapium”, adoravam a lua a quem davam o nome de “Coara Ci, mie do dia,
ou mie do mundo; e, a esta apelidam — Jaci — mie dos frutos da terra [...]".
Em certas ocasides, escreve o jesuita, festejavam o aparecimento da lua nova
dando saltos de prazer, dando-lhe as boas-vindas, saudando-a e mostrando os
seus filhos. Complementa o missiondrio que estando com alguns indios, nio
somente batizados, mas também ladinos, os viu sairem, estando numa grande
barraca, a festejar a lua. Com gestos de alegria, estendiam seus corpos, balan-
¢avam os bragos, mios, dedos como que pedindo saude e forga. Daniel, sur-
preso com o episédio, chegou a desconfiar que estariam idolatrando. Finaliza
dizendo: “E se assim faziam os mansos educados e doutrinados nos dogmas da
fé de Cristo, que fardo os bravos, e infiéis?”."’

17  Jodo Daniel, op. cit., tomo I, p. 236. Jodo Daniel era portugués, jesuita e missiondrio na regiao
em meados do século XVIIL Esse e outros episédios registrados pelo padre Joio Daniel que
serdo apresentados aqui, foram citados e analisados por mim anteriormente, Cf. CARVALHO

JUNIOR, Op. Cit., 204-257; 281-320.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

A antiga missio dos Tapajés, na qual foi missiondrio Bettendorff, quase
um século antes, tornara-se Vila de Santarém. Jodo Daniel escrevia nio ter
duvidas e ter provas de que por 14 estavam verdadeiros idélatras. Um dos mis-
siondrios daquela antiga aldeia querendo ter certeza da verdade chamou alguns
indios que considerava os mais fiéis e indagou-os da obriga¢do que tinham
em adorar a um s6 Deus, pois desconfiava que adoravam algum idolo. Os
indios indagados responderam que na verdade adoravam alguns corpos e cria-
turas que tinham ocultos numa casa no meio dos matos de que s6 conheciam
os velhos e os adultos. Obrigou-os o padre a que trouxessem os tais corpos.
Trouxeram entdo sete corpos “mirrados” e umas cinco pedras que fazia parte
de sua adoragio. O ritual se processava da seguinte forma: certa época do ano,
juntavam-se os velhos em segredo, eram entdo os corpos e objetos vestidos
com bretanha ou outro pano. Cada pedra tinha uma dedicagio e denominagio
relativa a alguma figura, indicando para o que serviam. Uma delas relacionava-
-se 40s casamentos; outra servia para que os partos tivessem sucesso, € assim
por diante. O que mais perturbava o jesuita era que todos esses “idélatras”
eram nascidos, domesticados e educados entre os portugueses, além do que
doutrinados por seus missiondrios. Portanto, eram tidos por bons catélicos,
como haviam professado no seu batismo. Apesar disso, mantinham-se: “... con-
servando aquela idolatria por mais de 100 anos, que tinha de fundagio a sua
aldeia, e passando esta tradigio dos velhos aos mogos, e dos pais aos filhos, sem
até ali haver algum, que revelasse o segredo”.®

Na opinido de Jodo Daniel, o que era admirdvel é que sendo o “...diabo
tdo feio e abomindvel inimigo de todo o bem, e condenado por rebelde ao seu
Criador, tem contudo tanto séquito, e tanta adorag¢io das gentes, que em mui-
tas partes ¢ mais temido, que Deus!”. Assim acreditava acontecer também com
os “tapuias” do Amazonas que, embora nio conhecessem a Deus, tinham noti-
cia do diabo nomeando-o com um nome em sua prépria lingua — “Tunepari”.

Tinham conhecimento e medo do mesmo diabo, mas convidavam-no
para suas dangas e festas que chamavam “poracés”. Muitas vezes, segundo o
jesuita, aparecia o senhor das trevas, visivelmente dangando no meio deles. Nos

18 Jodo Daniel, op. cit., tomo I, p. 238. Uma interessante e recente andlise sobre a atuagio de
Jodo Felipe Bettendorff na missio do Maranhio, através de documentagio inédita, ¢ o artigo:
ARENZ, Karl Heinz. “Nao Saulos, mas Paulos: uma carta de Jodo Felipe Bettendorff da Missao
do Maranhio”, In: Revista de Histdria, Sio Paulo: FFLCH/USP, n. 168, 2013, p. 271-322.

297




298

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

catecismos, os missiondrios, jd sabedores destas “dancas infernais”, questiona-
vam aos seus catecimenos: “Eremunha poracés? Dangastes algumas vezes?
- se dangaram, andou também o diabo nas dangas”. Os meninos e rapazes,
segundo o jesuita, mais inocentes e medrosos e prontos a dizer o que viram e
ouviram, logo confessavam que, por vezes, realmente “viram o diabo”.

O senhor das trevas, conta o jesuita, aparecia de diversas formas para esses
indios. Na forma de carneiro nos campos brincando com os meninos ou nas
matas e rogas, onde apareciam uns vultos com figura humana, “nus como os
tapuias e de cabeca rapada, a que chama coropiras, e com eles falam e mostram
algumas vezes o que os indios querem”. Daniel associa esta mesma figura ao
que na Europa chamam “duendes”. Aos tais “coropiras” eram atribuidos deter-
minados estrondos que aconteciam nas matas, causando a quebra das drvores.
Os indios mansos que iam ao sertio em busca de algumas drogas a servigo dos
brancos também ouviam os tais estrondos caminhando em sua dire¢do, pois
acreditavam que o “coropira” queria mostrar coisas a eles. Caso nao obedeces-
sem ao convite, a tal criatura dava-lhes muita pancada. No entanto, uma vez
atendido o pedido, sempre lhes mostrava o que buscavam.

A conclusio do jesuita é que o diabo, na forma dessa figura humana cha-
mada “coropira”, tinha comunicagdo com esses indios mansos e aldeados. Logo,
o tinha muito mais com aqueles que viviam nas florestas, a quem chamavam de
“caaporas” — ou habitantes dos matos. O senhor das trevas também, segundo
o jesuita, aparecia para estes indios em suas festas e baile, os tais “poracés”.
Reitera que, embora tivessem muito medo dele, serviam-no, pois este os mos-
trava todos os segredos que queriam ouvir. Inclusive informagdes sobre os que
vinham em sua busca, como os brancos e os missiondrios.

A ideia do pacto demoniaco, abordada de maneira ripida e nio total-
mente explicita neste trecho de Jodo Daniel, seria a base para as acusagdes
contra os indios cristdos na “Santa Inquisi¢do”. Para o jesuita, no entanto, nio
parece claro que houvesse um culto organizado de adoragdo como nas outras
“nacdes gentilicas, e idélatras” entdo conhecidas, embora observe os contor-
nos de uma idolatria nas praticas ocultas dos indios jd cristianizados. Em sua
opinido, ndo reconheciam nas pedras ou corpos mirrados qualquer divindade
e pouco culto prestavam a esses objetos que, quando existia, era “material e ris-
tico, e nada formal”. Tratava-se apenas de ilusdo que sua ignorancia alimentava.
No entanto, além do anjo caido, havia também outro “embusteiro” que, embora



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

nio fosse sacerdote, tinha sobre eles uma grande influéncia e fazia-os crentes
em seus poderes. Ndo o veneravam como sacerdote ou como deus, apenas o
temiam por seus poderes. O jesuita traduz esse personagem como feiticeiro,
termo mais préximo para designar o seu significado. Essa tradugio vai ser a
mesma que os inquisidores e todos os que comungavam do universo cultural
cristdo da época também utilizaram para nomear os pajés."’

A visdo do jesuita sobre esse personagem ndo era das mais positivas.
Considerava-os “embusteiros”, que, através desses embustes, faziam-se temi-
dos e respeitados. Esses homens se diziam poderosos e que alcangavam grandes
teitos, sendo “soberanos” do sol, da lua, dos astros e dos elementos. O aspecto
significativo é a afirmagdo que faz de que eles diziam falar com o diabo. No
entanto, considerava tudo “...maravilhas e mordem a granjearem estimagio,
medo e respeito entre os mais, que o lhes ofertam seus mimos, e dadivas, e suas
mesmas filhas para abusarem delas, que é o seu primdrio intento”.°

Daniel descreve os tipos de pajés que existiam na regido. Divide-os prin-
cipalmente entre os pajé catu — chamado de pajé bom; e os pajé aibd — pajé
mau. Destaca que os pajé catu nao eram tao ruins, nem tio embusteiros como
o outro tipo. Na realidade, especializavam-se em curar doengas que, na opi-
nido do jesuita, acabavam muitas vezes por agravi-las através de seus remédios
“naturais ou fingidos”. Entre esses curadores havia também diferengas. Uns
curavam somente com remédios naturais compostos de ervas, arbustos, plantas
e animais. Entre eles, Daniel chega a afirmar que havia alguns que realmente
faziam curas “maravilhosas”. Outros, no entanto, curavam ou agravavam mais
as doengas com seus “fingimentos”. Fingiam, segundo o jesuita, curar com sua
boca e lingua como alguém que “..tem a saide ao seu dispor”. Assopravam
entdo as partes doentes do corpo com “...assopros tdo violentos, que sdo mais
aptos para molestarem, do que para sararem os doentes”. Faziam as tais curas
com muitos “estrondos” e gritos que causavam ou riso ou medo nos outros. *

O que mais incomodava ao jesuita era o fato de que ndo somente os
indios do mato recorriam a esses pajés, mas também os das missdes — os cris-
tdos. Estes, assim que adoeciam eles préprios ou seus filhos iam até os pajés.

Ao mesmo tempo, lembra Daniel, efetivamente muitos doentes curavam a si

19 Jodo Daniel, op. cit., tomo I, p. 248.
20  Idem, p.248.
21 Jodo Daniel, op. cit., tomo I, p. 248.

299




300

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

proprios, uma vez que conheciam as ervas com as quais se tratavam. Eram
plantas de conhecida eficdcia curativa como o leite do “iapui, o gengibre, a
malagueta” etc. Os pajés, por outro lado, atribuiam aquelas curas a seus “asso-
pros e mascas’. Definindo melhor o tipo mais perigoso dos pajés, escreve o
jesuita: “Pajé aiba chamam, aos que falam, ou fingem que falam com o diabo,
como os feiticeiros, e mandingueiros”. Acrescenta ainda que nio ha duvidas
que hd entre eles muitos infortinios e mortes, mas que nio sio causadas pelos
pajés Aiba. Por outro lado, ndo deixa de lembrar que as mortes de que padecem
os indios e que tenham por causador esses pajés, sdo, na realidade, ervas vene-
nosas que “brindam aos outros espremidas e confeccionadas em bebidas”. 2

Jodo Daniel também divide os “Pajés Aiba” em diversas categorias, de
acordo com a fonte de seu poder. Uns diziam vir o tal poder dos astros, do sol,
da lua, estrelas, ventos e tempestades. Outros afirmavam ter sobre o seu domi-
nio alguns animais, dentre estes, os jacarés. Dessa forma, se uma pessoa mor-
resse atacado por um destes répteis, atribuia-se ao tal pajé a culpa do ocorrido.
Outros animais, sob os quais os aiba tinham poder, eram as ongas e outras feras
do mato. Finalmente, segundo o jesuita, tinham poderes sobre peixes, cobras
e lagartos. Os tais pajés viviam em “choupanas” retiradas dentro dos matos e
escondidas para que ndo pudessem ser vistos ou noticiada a sua existéncia aos
missiondrios. Nessas choupanas, eram visitados por aqueles que procuravam
seus servi¢os. Segundo Daniel, eram muito escuras e dentro delas fingiam falar
e consultar o diabo. Faziam isso com grandes estrondos, “...jd com gritos, ji
com berros, e urros, j4 com suspiros, e ji com espirros muito semelhantes aos
bodes”.*

E facil imaginar o horror que os missiondrios tinham desses personagens,
procurando a todo o momento desmascari-los e desacreditd-los. Alguns des-
ses pastores cristios acabavam por colocar espides ou mesmo esconder-se para
surpreender os “embusteiros” no momento que faziam seus rituais. Segundo
os missiondrios, nos momentos em que “fingiam”, através de suas “gritarias”,
falar com o diabo, buscavam descobrir segredos e coisas ocultas. Através destes
poderes, ganhavam fama de adivinhos.*

22 Jodo Daniel, op. cit., tomo I, p. 249.
23 Idem, p. 249-250.

24 Jodo Daniel, op. cit., tomo I, p. 250. A ideia de “padrinhos” aqui indica — padres menores.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial 301

Esses rituais gentilicos, segundo a opinido dos padres jesuitas, guiados
pelos seus pajés e inspirados pelo demdnio, persistiam em detrimento do tra-
balho drduo da conversdo. Em parte, essa persisténcia deveu-se ao cuidado dos
mais antigos e dos préprios pajés em manterem, ainda que ocultos, suas prati-
cas ancestrais. Aconteceu também como fruto da troca simbdlica estabelecida
de forma truncada entre universos culturais distintos. Deveu-se ainda pelo
esforgo, por parte dessas populagoes indigenas, de construirem significados
compreensiveis para a profusio de simbolos e crencas estranhas a seus padroes
cosmoldgicos tradicionais. Os rituais mestigos constituidos nas aldeias missio-
ndrias se mantinham na forma das dancas, nas oragdes cristis que misturavam
as entidades indigenas aos santos e ao Deus cristdo. Havia uma “conversio” de

sentidos naquelas préticas rituais.

Os contornos de um ritual mestigo

O que talvez estivesse ocorrendo naquelas cabanas escuras nas matas,
onde alguns poucos indios de confianga iam as escondidas curar suas dores e
doengas, era um novo ritual. Um ritual inventado num campo possivel para a
sua existéncia. Esse novo campo, surgido no espago de interagdo intenso entre
cosmologias diversas, abriu também um novo horizonte de possibilidades para
aqueles indios arduamente cristianizados pelos seus missiondrios. Ndo parece,
pelos fragmentos que o ritual deixou do seu rastro, a repeti¢do de uma tradigdo
antiga. Também nio se configura como sendo o abandono de priticas ances-
trais com a perda completa de seu sentido. Ndo era uma repetigio, mas uma
reconfiguracio. Priticas antigas persistiam e um sentido guardava o seu lugar.
Assim como o ritual foi recriado e reconfigurado, tudo leva a crer que um novo
sentido estava em construgdo — mesclado e adaptado aquele novo mundo®.

25 A utilizagio de uma “cabana” pelo pajé para a sua comunicagio com os espiritos ¢ constante,
nio somente nos relatos de cronistas, nos registros de missiondrios e nos processos da inquisi¢io
naquela regido. Ha também referéncias a esse tipo de ritual em diversos registros etnograficos,
principalmente de grupos tupis atuais, realizados por diversos antropélogos. Tendo consciéncia
de que o presente etnogrifico traz, de certo, problemas graves para a andlise de praticas de grupos
indigenas histéricos, mesmo assim a coincidéncia destas praticas revela indicios importantes
que ndo podem ser negligenciados. Para mais informagdes: METRAUX, Alfred. Religions et
magies indiennes d’Amérique du Sud. Paris: Editions Gallimard, Bibliothéque des Sciences hu-
maines, 1967; Dominique Tilkin Gallois — “Xamanismo Waidpi: nos caminhos invisiveis, a re-
lagao I-Paie”. In: LANGDON, Jean Matteson (org.) Xamanismo no Brasil — Novas Perspectivas.
Florianépolis: EDUSC, 1996. Para uma andlise comparativa entre os autores citados, ver:

CARVALHO JUNIOR, Op. Cit., p. 304-316.



302

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Para desenhar os contornos possiveis desse novo ritual é necessario ana-
lisar o campo no qual teve lugar, o horizonte de possibilidades aberto naquele
contexto temporal, os fragmentos mitolégicos que acionou e a sua morfolo-
gia. Do caso aqui apresentado e de outros casos ja trabalhados anteriormente,
serd necessdrio deduzir um processo, ainda que com fronteiras um pouco
indefinidas.

O mergulho nos meandros do caso que abriu este texto no tem por obje-
tivo encontrar seus vinculos especificos, sua forma tnica e irrepetivel ancorada
no contexto de sua especificidade. O objetivo aqui é outro. Ele serd analisado
como a reapari¢io de uma forma. Sua forma e suas imagens acionadas impor-
tam mais do que seu contetdo profundo. E na superficie de suas praticas que o
olhar deve pousar. Isso porque ele ndo estd isolado de toda uma rede de signi-
ficados. Ele surge como um exemplo contundente de um conjunto de praticas
repetidas ao longo de algumas dezenas de anos naquela regido. Ele funciona
aqui como um foco de aglutinag¢io, um amalgama de referéncias de um possi-
vel imagindrio mestico em formagio.

O que se deve lembrar é que todos os personagens que compdem essa
trama viviam num mundo cristdo que ali estava sendo implantado havia mais
de cem anos. Eram cristdos, batizados, frequentavam a Igreja e confessavam
seus pecados. Estamos diante de imagindrios mestigos, campos de culturas
superpostas, estratos de tempo compésitos®. Era, afinal, um mundo em for-
magcio. Aquele ritual funciona como o exemplo de uma pratica que se desdobra
em muitos casos. A forma é o vestigio incontorndvel, e suas caracteristicas
associadas a outros casos podem criar uma tipologia. Mas antes de mergulhar-
mos nessa tipologia, ¢ necessdrio apresentar as condigdes de possibilidade da
apari¢do dessas novas priticas e de seus possiveis sentidos.

Uma nova configuragio social havia surgido no século XVIII naquela
regido do Grio-Pari e, mais especificamente, nas cidades, nas vilas e nas aldeias
missiondrias dos seus entornos. Novos personagens habitavam aquele novo
mundo e instituiram relagdes também novas. Se fixarmos nossa aten¢io na

parcela daquela populagio que compunha a massa de escravos e trabalhadores

26 Para uma andlise da dimensdo complexa das configurages temporais e o seu poder de es-
truturagio de priticas, como a situagdo histérica que chamo de “tempos compésitos”, ver:
KOSELLECK, Reinhart. Estratos do Tempo. Estudos sobre Histéria. Rio de Janeiro: Contraponto/
PUC - Rio, 2014.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

“livres” que colocavam em movimento o maquindrio econémico daquela cold-
nia portuguesa, em outras palavras, os indios e indias cristis, é possivel dese-
nhar os contornos de uma nova estrutura, a composi¢io mesma de seu novo
ordenamento social. Eram novos siditos do Império o que parecia surgir no
horizonte. Esses novos suditos apresentavam caracteristicas também novas®.

Aldeias missiondrias e fazendas no entorno de Belém, ao longo de deze-
nas de anos, foram congregando trabalhadores de diversas origens étnicas,
todos eles indigenas. Geragdes se sucediam e compunham, no caso das fazen-
das e nas casas das vilas e cidades, a for¢a de trabalho e a propriedade de
muitos senhores. No entanto, havia um movimento de renovagio constante
desses homens e mulheres. Em parte, a razdo estava na sucessio de grandes
epidemias que causavam a morte de dezenas e até de centenas de homens,
mulheres e criangas. Por outro lado, havia também a auséncia constante de
homens e rapazes que eram, sistematicamente, utilizados como remeiros pelos
seus proprietirios na equipagem das canoas que iam em busca das drogas do
sertio, subindo os rios € se embrenhado durante vdrios meses nas florestas cada
vez mais distantes e, como se dizia na época, infestadas de gentios e de inimi-
gos do Estado portugués — os chamados indios arredios. Néo era raro que os
remeiros fugissem quando nio estavam satisfeitos com o tratamento dado por
seus patroes ou por seus missiondrios.

Dessa forma, duas caracteristicas se revelam. A primeira é que em razio
da mortalidade causada pelas epidemias e das fugas esporadicas e conflitos com
os indios arredios, muitos indios cristdos sumiam ou morriam. Isso causava a
constante necessidade do apresamento de novos escravos negociados com os
traficantes, principalmente os do Rio Negro. A segunda caracteristica é que
essa auséncia constante dos indigenas homens das missoes, das fazendas e das
casas dos colonos criava uma forma peculiar de uso da for¢a de trabalho das
mulheres indigenas, principalmente na agricultura, nos afazeres domésticos e

27 Aideia de novos suditos implica relagdes complexas entre os indios aliados e a Coroa Portuguesa.
Mesmo antes da sua transformagio em indios livres do ponto de vista juridico, ja havia mu-
danga no seu posicionamento social. Para uma andlise desses novos personagens coloniais, ver:
CARVALHO ]UNIOR, indios Cristdos no cotidiano das Col6nias do Norte (séculos XVII e
XVII), In: Revista de Historia, USP. Sao Paulo: FFLCH, p. 69-99. Para uma anilise das mu-
dangas juridicas a partir do Diretério Pombalino, Cf. DOMINGUES, Angela. Quando os Indios
eram Vassalos: Colonizagio e Relagdes de poder no Norte do Brasil na segunda metade do séc.
XVIII. Lisboa: Comissio Nacional para as Comemoragdes dos Descobrimentos Portugueses,
2000.




304

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

no artesanato. Na auséncia dos homens, os espagos coloniais eram preenchidos
por mulheres, criangas e pelos homens velhos®.

Portanto, em muitos casos foi possivel encontrar um papel central das
mulheres nas atividades econémicas daquele mundo colonial. Mais ainda, era
possivel encontri-las exercendo fungées antes destinadas apenas aos homens
em sua cultura de origem como, por exemplo, o papel de operadoras migicas,
na linguagem da demonologia cristd, o exercicio da feiticaria®.

Uma estranha confluéncia de significados estranhos entre si parecia sin-
tetizar essa nova configuragio. No imagindrio cristdo, as mulheres responsaveis
pela perdi¢io de Addo poderiam ser, se ndo fossem a representagio da mulher
santificada, o veiculo do mal, e a imagem da bruxa estava sempre presente.
Por outro lado, ndo era comum em tradigdes culturais indigenas, oriundas de
diversos grupos étnicos, que a mulher exercesse papel mais relevantes como
operadores de rituais, leia-se: como pajés. Ainda que nutrissem respeito por
suas velhas senhoras, normalmente nio exerciam o papel de pontes entre o
mundo dos vivos e dos mortos. A presenca da figura mitica de Jurupari é um
exemplo desse impedimento. Voltaremos a ele. Dessa forma, esse novo papel
dado as mulheres indigenas e cristds reconfigurava seu posicionamento social

em novos espagos de poder e novas priticas no mundo colonial.

28  Foram virias as epidemias que assolaram aquela regido, dentre elas: variola, c6lera, sarampo, en-
tre outras. Todas elas foram epidemias que vieram do velho continente e que atingiram alto in-
dice de mortalidade entre as populagdes indigenas. Um importante trabalho ainda inédito sobre
a persisténcia dessas epidemias ¢ a dissertagio de mestrado de MARTINS, Roberta Sauaia. “Do
Sarampdo as perniciozissimas bexigas”: epidemias no Grio-Pard setecentista (1748-1800), Belém,
2017. Outros trabalhos também abordam esse tema: VIANA, Arthur. As epidemias no Pard. 2.
ed. Belém: UFPA, 1975; SOUSA, Claudia. O “Lastimoso contdgio, e fatal estrago” das epidemias
no estado do Maranhido e Grao-Pard na Primeira metade do século XVIII. Belém: Universidade
Federal do Para, 2011(Monografia); CHAMBOULEYRON, Rafael; BONIFACIO, Fernanda
& SOUZA, Claudia Rocha. “Formidavel contigio”: epidemias, trabalho e recrutamento na
Amazonia colonial (1660-1750). Histdria, Ciéncia, Saiide — Manguinkos, Rio de Janeiro, v.18,
n.4, p. 987-1004, 2011; BELTRAO, Jane Felipe. Cdlera: o flagelo da Belém do Grio-Pard. Belém:
Museu Paraense Emilio Goeldi; Universidade Federal do Para, 2004.

29 Embora existam casos relatados de mulheres que exerciam o papel de curadoras ou mesmo pajés
entre os indigenas tupis, por exemplo, é raro encontrarmos registros de que essa atividade era
comumente exercida por mulheres. No entanto, em razio das mudangas no panorama social do
mundo colonial indigena na Amazonia Portuguesa, encontramos algumas importantes perso-
nagens que exerceram esse oficio e que, por essa razio, foram acusadas de cometerem heresias
quando da Visita do Tribunal da Inquisi¢io ao Grio- Pard. Dentre elas, podemos destacar duas
famosas feiticeiras, quais sejam: a india Sabina e Dolovina. Essas duas mulheres, cada uma ao seu
modo, exerciam essa fungo e ficaram famosas por isso. Para mais informag¢des: CARVALHO

JUNIOR, Almir Diniz. Op. Cit., p. 281-320.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

De outra forma, na confluéncia de dois vazios: a perda do controle de seus
territérios e os problemas de identidade que surgiam num contexto multiét-
nico em que essas populagdes indigenas cristianizadas eram obrigadas a viver,
os sentidos de sua cosmologia estavam como que embaralhados. O que acio-
nava sua identidade profunda estava assinalada nos seus corpos — ali morava
a pessoa. Ainda que separados de suas referéncias tradicionais, a0 menos em
parte, permanecia entre eles os sentidos profundos. Sabemos que as mudancas
no campo do imaginirio sio mudangas que acontecem lentamente, porque
essas referéncias sdo as que configuram as formas que traduzem as contingén-
cias do mundo®.

Por outro lado, o sentido que o ocidente da as identidades ndo pode se
confundir com outras possibilidades de construi-la. Aqui remeto as ideias
defendidas por alguns antropélogos que colocam em evidéncia como deter-
minados grupos indigenas incorporam a diferenca, transformando-se, eles
mesmos, na alteridade. Nesse sentido, a identidade ¢ flexivel e reversivel. Nio
existiria o sentido absoluto e as configuraces seriam pldsticas®’.

O certo ¢ que naquele espago colonial das cidades, vilas e fazendas, ainda
permaneciam certas figuras centrais que, camufladas no cotidiano, exerciam
suas préticas de cura longe dos olhares dos seus padres e, muitas vezes, com a
conivéncia de seus patroes. Mulheres, em sua maioria, essas poderosas feiticei-
ras chegavam a ser disputadas quando era atestada a qualidade de seu poder®.

Em linhas gerais, os pajés permaneciam como mantenedores dos vin-

culos espirituais. Mas, certamente, uma transformagio estava em curso. Ndo

30 Sobre a relagio entre o corpo e a pessoa para a populagio de indigenas na coldnia e a sua
relacdo com o poder colonial, ver: CARVALHO JUNIOR, Almir Diniz. Nombres, Cuerpos
e Identidades: “Cristianizacién y Dominacién de los Cuerpos en el Norte de La América
Portuguesa, siglos XVII y XVIII”. Boletin Americanista, ano LXVII, 2, n. 75. Barcelona, 2017, p.
33-52.

31 Para uma interessante andlise sobre essas varias formas de identidade produzidas por indige-
nas no contexto do contato com a alteridade, destaco: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo.
“O mdrmore e a murta: sobre a inconstincia da alma selvagem”. Revista de Antropologia. Sio
Paulo: USP,v. 35,1992, pp. 21-74. Ver também: VILACA, Aparecida, “O Que Significa Tornar-
se Outro? Xamanismo e Contato interétnico na Amazodnia”, In: Revista Brasileira de Ciéncias
Sociais, 44,2000, pp. 56-72.

32  Um exemplo era o da india cristd Sabina, ji mencionada anteriormente, que, escrava de um
fazendeiro nas proximidades de Belém, era por ele utilizada para fazer adivinhagées e encontrar
feiticos. Seus clientes eram compostos por uma grande variedade de pessoas, inclusive auto-
ridades coloniais. Para mais informagGes sobre essa e outras “feiticeiras”, ver: CARVALHO

JUNIOR, Almir Diniz. Op. Cit., Curitiba: CRV, 2017 p. 281-320.




306

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

podemos afirmar, como certeza, que um novo modelo de espiritualidade se
instalara, mas os indicios indicam que novos padrées estavam em processo.

Essas sio algumas das condigbes de possibilidade que se instalaram
naquele mundo colonial. Essas condi¢es produziram a base para novas pra-
ticas religiosas. Dentre elas, novos rituais aconteciam, ainda que pautados por
referéncias tradicionais. A persisténcia de praticas que fugiam ao controle
dos missiondrios deixava-os pessimistas quanto a possibilidade da conversao.
Dentre essas variadas préticas, o ritual de descer de deménios apresenta uma
tipologia possivel, ainda que seu registro tenha sido formado por fragmen-
tos assinalados pelos missiondrios e pelas dentncias e processos da inquisi¢do
naquele estado.

A primeira dessas caracteristicas comuns é o lugar em que o ritual acon-
tecia. Ele se realizava, sempre, em uma cabana afastada e localizada nas matas,
nas proximidades das vilas, miss6es e fazendas. Além de se localizar fora de um
espago controlado pelo poder colonial, era um ritual secreto. Poucos sabiam de
sua realizagdo e do local onde tinham lugar. Isso fica claro nos variados relatos.
Havia, principalmente, um cuidado para que a informagio sobre o ritual nio
chegasse até os ouvidos dos indios mais novos, em especial daqueles que esta-
vam mais préximos dos padres atuando como alunos ou assistentes religiosos.
Sabemos que esses meninos das missdes eram, muitas vezes, o ponto de apoio
dos missiondrios e a tudo informavam os seus mentores.

Outra caracteristica: eles eram basicamente rituais de cura. Eram mui-
tas as enfermidades que assolavam os indios cristdos. Desde doengas trazidas
pelos seus colonizadores até doengas tradicionais e envenenamentos, muito
comuns naquela época, quando conviviam grupos de etnias distintas e inimi-
gos seculares. O ritual de cura normalmente acontecia no interior das cabanas,
com o paciente deitado em uma rede ao centro da casa. Comumente também
era utilizado o maracd e os fumos do tabaco. Ele era tangido pelo “feiticeiro”
e acompanhado por musicas e dangas. Ao mesmo tempo, o ritual apresentava
sempre a caracteristica de que o operador mégico, no caso do feiticeiro, através
do maracd, falava com entidades que eram interpretadas pelos missiondrios e
inquisidores como sendo figuras do demoénio. Mais do que isso, essas figuras
desciam dos tetos das cabanas e respondiam as questdes langadas pelos feiti-
ceiros. Normalmente, os “demonios” eram questionados sobre a natureza das
doengas e sobre sua possivel cura.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

Ao que tudo indica, esse ritual era relativamente comum na coldnia.
Muitos pajés eram procurados por seu poder de cura, por seu poder de pro-
tecdo e pela sua capacidade de adivinhar o futuro. Essa crenga nos seus pajés,
em alguns momentos, convivia com a crenga no poder de determinados padres
que também se dispunham a curar doengas e usavam seu conhecimento para
prever coisas ou acontecimentos.

O caso que abriu este texto nio ¢ unico. Ele era relativamente comum
naquele mundo colonial, mas apresenta caracteristicas diversas que precisam
ser assinaladas. A primeira delas é que o depoimento da mulata Estdcia reve-
lou que Domingos, o pajé, mencionou em lingua geral o nome de Jurupari. O
outro ¢ que 0 mesmo pajé ao tanger o maracd e dangar em volta da mulher
enferma fizera isso com a participagio de suas filhas. Portanto, o ritual relatado
quebra com a tradi¢do de rituais ancestrais, a0 menos no que diz respeito a
proibi¢io da participagio de mulheres quando Jurupari estivesse presente. Essa
¢ a chave de sua especificidade e da novidade de seu acontecimento.

Jurupari — o mito

Os mitos que contam a saga de Jurupari sio diversos e se espalharam
entre varias etnias ao longo dos rios amazoénicos. Muitos foram os estudiosos
que se dedicaram a compilar esse mito, dentre os quais: Barbosa Rodrigues,
Ermano Stradelli, Antonio Brandio de Amorim, entre outros. A informagio
mais detalhada foi deixada pelo indigena Maximiniano José Roberto, infor-
mante e amigo do conde Ermano Stradelli. Cito aqui o registro que Camara
Cascudo produziu fazendo uma sintese desses relatos®.

Jurupari seria filho de uma virgem que comeu a fruta do Pii¢a (cucura do
mato, Porumi). O sumo da fruta escorreu pelo corpo da virgem até suas partes
secretas. Depois de nascido, ele desapareceu, mas sua mie o sentia sugando
o seu seio a noite. Passados quinze anos, Jurupari apareceu. Havia se trans-
formado num jovem alto, forte e bonito. Ele foi eleito Tuxaua. Naquele con-
texto, como havia falta de homens, as mulheres passaram a governar as tribos.
Jurupari entdo tomou o poder das mulheres e o restituiu aos homens®.

33 CASCUDO, Luis da Camara. Geografia dos Mitos Brasileiros. 2. ed. Rio de Janeiro: Instituto
Nacional do Livro; Brasilia: Ministério da Educagio e Cultura, 1976 p. 51-76.

34  Segundo Cascudo, o Bardo de Santana Neri acreditava que Jurupari fora o guerreiro vence-
dor das Amazonas, deificado posteriormente. Certos detalhes de sua indumentiria teriam sido




308

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Tendo vencido as mulheres, Jurupari reuniu os homens ensinando-os a
sua doutrina. Ele teria instituido as festas e ritos inicidticos, os chamados cos-
tumes do sol. Nenhuma mulher poderia assistir ou participar desses rituais sob
pena de ser morta. As criangas, ao chegarem a puberdade, deveriam passar por
dolorosos ritos de inicia¢do. Os homens deveriam ser sélidos, fortes, resigna-
dos, obedientes, impassiveis a dor, resistentes e fiéis aos seus compromissos.
O mito conta que Ceuci, mie de Jurupari, certo dia escondeu-se para ouvir a
palavra do filho. Pela sua desobediéncia, foi transformada em pedra. Jurupari
nio aceitava o pedido de perddo. S6 a obediéncia aos seus ritos e regras poderia
transformar o guerreiro em imortal.

Hé também uma tradi¢do que considera Jurupari como um legislador e
reformador dos costumes. Ele seria austero e puro e nenhuma mulher poderia
tocd-lo. A jovem Carumi, certo dia, numa volta da danga abragou-o. Jurupari
transformou-a em montanha. A rigidez e austeridade desse deus fazia-o ado-
rar os homens fortes e as mulheres fecundas. A resignagio e o sacrificio deve-
riam ser valores fundamentais.

Sua rela¢do com as dangas e com a musica também era bem conhecida.
Havia um ritual de jejum antes das dangas. Jurupari teria dado aos homens
quatorze instrumentos sagrados. Esses foram todos medidos pelo seu corpo.
Somente sob certas circunstincias os instrumentos seriam usados. Eram proi-
bidos para os desautorizados e, principalmente, para as mulheres.

Como um deus legislador, Jurupari teria estabelecido certas regras a
serem seguidas. Dentre elas, era proibido a sedugio de donzelas antes que a lua
as “deflorasse”; o adultério deveria ser punido com a morte; o pai do recém-
-nascido teria que ficar em repouso e com a alimentagio especial durante uma
lua para que a crianga adquirisse a forga perdida pelo pai.

Segundo o mito, a vinda de Jurupari ao mundo foi porque, como filho e
embaixador do sol, teria baixado a Terra para melhori-la e para buscar uma
esposa para o seu pai. Essa mulher deveria ser sem defeitos e teria que apre-
sentar trés virtudes. Deveria ser paciente, saber guardar um segredo e nio
ser curiosa. No didlogo com Cirida, seu interlocutor, Jurupari teria afirmado

que nenhuma mulher na Terra reunia as trés qualidades a0 mesmo tempo. Se

transformados em objetos sagrados posteriormente. Segundo ainda o folclorista, dentre os as-
pectos sacralizados estariam também a mdscara de pelo de macaco ou cabelo de mulher, os
instrumentos musicais e as festas secretas. Cf. CASCUDO, Luis da Camara, Op. Cit., p. 71.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

era paciente, nio sabia guardar segredos; se sabia guardar segredos, nio era
paciente e, finalmente, todas eram curiosas — queriam a tudo saber e a tudo
experimentar.

No registro desse mito, hd um final melancélico. Nele, Jurupari se despede
de seu interlocutor — Carida. Estranhamente, o desaparecimento de Jurupari
também se dd a beira d’dgua, assim como o desaparecimento dos velhos com
cabelos longos, participantes do ritual de descer deménios, citados no relato de
Estécia ao inquisidor. Segue o registro do final do mito:

[...] Jurupari sentou-se a beira de um lago, mirando-se nas dguas serenas.
Deviam separar-se. Carida para oeste e o herdi para o levante. Anoiteceu
e o luar pintou de prata a soliddo. Subito, ergueu-se uma voz estranha e
limpida, cantando a cangio de Jurupari. Cérida reconheceu Caruma a vir-
gem dos Narunas, que cingira o corpo do Reformador e fora mudada em
montanha. Carum4 cantou a noite inteira, embalando o sono de Cérida.
Pela madrugada este despertou. A montanha refletia-se no lago imdével.
Jurupari desaparecera para sempre. Caridd, com o Sol vivo, rumou o cami-
nho do poente... Esta ¢ a lenda.*

Consideracoes finais

No contexto colonial que se estabeleceu chamar de Amazonia Portuguesa
havia sistemas culturais multiplos. Dentre eles, um universo cosmolégico indi-
gena fragmentado, mas com vinculos estruturados ao longo de muito tempo
de contato entre aqueles indios naquela regido especifica. Esses vinculos eram
acionados na medida em que se fizessem necessdrios para a construgdo dos
sentidos comuns. Ao langarmos nosso olhar em diregdo aos espagos coloniais
construidos em seu antigo territdrio, os espagos das vilas, cidades e fazen-
das, era uma paisagem mestica o que se podia ver. Mas em que consistia essa
mestigagem?

A referéncia aqui nio ¢ fisiolégica e racial, mas cultural e semintica. A
proposta de se pensar culturas mestigas parte do pressuposto de que sistemas
culturais sdo campos de forga, cuja atragio que os mantém unidos sio sentidos

compartilhados. Ao mesmo tempo, esses sistemas de sentido nio podem ser

35 Cf.CASCUDO, Camara, Op. Cit., p. 52.




310

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

vistos como sistemas fechados, mas como sistemas porosos que se interconec-
tam com outros sistemas criando pontes comuns de conexdo. Portanto, nos
parece que esse ritual de descer deménios surge no momento preciso em que
as condigoes de possibilidade para o seu surgimento se fizeram presentes. E
quais seriam essas condi¢des?

Em primeiro lugar, a sucessio de geracdes de indigenas que aporta-
vam no centro daquele mundo colonial, havia dois séculos, se misturava com
outros grupos étnicos nos espacos das missdes catdlicas, das vilas, das cidades
e das fazendas. Vindos de suas comunidades antigas, aos poucos seus filhos e
netos foram perdendo suas referéncias de origem e suas tradi¢des cotidianas.
Muitas vezes, antigos inimigos passavam a habitar espagos comuns, casavam
seus filhos entre si. Trocavam palavras, hdbitos e linguas. As condi¢des de uma
mistura for¢ada estavam presentes nos espagos e nos tempos de convivio. Mas
esse processo nio era simples. Muitos inimigos continuavam a rivalizar entre
si. Acordos eram quebrados, conflitos tinham lugar. O certo, no entanto, ¢ que
um movimento inevitdvel que impunha novas unidades de referéncias comuns
estava aos poucos se instalando.

Em segundo lugar, as missdes catélicas e as ordens religiosas que as admi-
nistravam com certa autonomia por quase cem anos, durante a vigéncia do
Regimento das Missdes, tornou aqueles espagos missiondrios em espagos de
evangelizagio, principalmente para os meninos e as meninas das missoes. Um
complexo sistema de referéncia foi sendo produzido em catecismos traduzidos
em linguas indigenas, na maior parte das vezes, na lingua geral comumente
falada naquele mundo colonial. Figuras mitolégicas oriundas de diversas raizes
étnicas se irmanavam e ganhavam novos sentidos ao serem acionados naqueles

novos contextos*.

36 O “Nheengatu” (como ficou conhecida a lingua geral posteriormente), lingua ensinada nas mis-
soes jesuiticas e utilizada em toda a regido por etnias diversas, se, num primeiro momento, foi
imposta, a forma do seu uso no decorrer do periodo colonial na Amazonia adquiriu um outro
significado, fazendo com que se transformasse numa lingua de solidariedade. BESSA FREIRE,
José Ribamar, em seu texto “Da fala boa ao portugués na Amazonia Brasileira”. Amerindia n.
08, p. 39-81, 1983, ja mencionava a importancia do Nheengatu que, difundida pelos jesuitas
como lingua franca, inclusive incentivada pelas autoridades coloniais durante a década de 1720,
foi sendo desprestigiada e criticada, além de ser proibida quando das reformas pombalinas na
década de 1750. Essa lingua passou a ganhar um novo significado, tendo inclusive servido de
base para a solidariedade e comunicagio entre os indios de diversas etnias, quando, por exemplo,
do movimento da cabanagem, ja na década de 1830. Ver também: FREIRE, José Ribamar Bessa.
Rio Babel — a historia das linguas na Amazénia, Rio de Janeiro: Ed. UER]/Atlantica, 2004.



Feiticeiros, Cristaos e Indigenas: Praticas religiosas e mesti¢agens culturais na Amazénia Colonial

Em terceiro lugar, apresento uma hipétese que pode ser perseguida. O
mundo das cidades, vilas e fazendas coloniais no Grio-Pari e no entorno de
Belém era composto por espagos em que a mobilidade dos homens era cons-
tante. Pouco tempo passavam em suas missoes, vilas e fazendas. Quase sempre
estavam empregados como guerreiros, remeiros e equipavam as muitas canoas
que se embrenhavam nas matas em busca dos produtos da floresta que pos-
sufam um valor de venda alto no mercado europeu. Portanto, creio que na
maior parte do tempo aquele era um mundo de mulheres. Como se o mito das
Amazonas dos primeiros cronistas viesse se tornar real em razio das condi¢des
de possibilidade que a colonizag¢io produziu. Como se o mundo de mulheres
fosse imposto pelas condig¢des do cotidiano. Portanto, Jurupari, o deus mascu-
lino, civilizar e guerreiro que reconquistou o poder para os homens no mundo
indigena, viu-se obrigado a revelar seus mistérios para as feiticeiras que tam-
bém desciam demonios do teto de cabanas escuras. Uma mistura estava em
curso.

Nio eram casos isolados o que se via no processo de conversio ao cris-
tianismo dos indios aldeados. Havia uma persisténcia das praticas de seus
ancestrais, mesmo entre os indios cristdos ji nascidos nas aldeias. Mas nio
assistiamos a manutencdo de tradigdes puras da macula das mudangas. Eram
antes novas tradi¢des construidas no espago possivel entre campos semanti-
cos distintos. Uma conversio de sentidos estava em curso. Também ndo eram
apenas um artificio para encobrir suas préticas. Era uma verdadeira mudanca:
novas formas foram construidas, novos rituais ganharam lugar. Nitidamente,
tentaram associar suas divindades as dos seus missiondrios. Na procissio de
Nossa Senhora, relatada pelos jesuitas, cantavam: Tupd Cy anga turana, Santa
Maria Christo Yara. A ora¢io em lingua geral confundia-se com a oragdo em
portugués. Cy 14 estava. Era a deusa do pantedo de muitos grupos étnicos. A
deusa lua para a qual indios cristdos de muitos anos dangavam pedindo pro-
tecdo, saide e for¢a. Ela era também a mie do dia e dos frutos da terra — uma
divindade feminina. As festas fundiam-se as festividades cristds tradicionais.
Mas a tradi¢do ainda obedecia aos mitos transmitidos pelos avés e pelos pais.
Persistiam os pajés, agora escondidos em choupanas nos matos, longe do olhar
dos missiondrios. Esses, juntamente com os velhos, eram os mantenedores
dos rituais mais antigos. Os jovens seguiam seus ancestrais, mas também obe-

deciam aos padres. Um novo mundo surgia, mas nio aquele sonhado pelos

311




312

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

missiondrios. Os pajés falavam com o diabo pedindo cura para os indios cris-
tdos. Mas, afinal, quem era o diabo? Vestido na pele milenar de Curupira ou
do Jurupari — divindades indigenas, o diabo cristdo transformou-se e ganhou,
no campo semantico dos indios, novos significados. Os indios cristios cons-
truiram um novo diabo e um novo cristianismo, sem que seus missiondrios
percebessem, e, 20 mesmo tempo, conectaram novos sentidos no novo mundo
em que foram obrigados a viver.



CAPITULO 14

A DINAMICA DO IMPERIO PORTUGUES
A LUZ DA ADMINISTRACAO ESPIRITUAL
DE D. FRANCISCO DE SAO TIAGO: O
CASO DAS VISITAS PASTORATS!

Ferdinand Almeida de Moura Filho’
Pedrina Nunes Arajo’

o tomar posse da diocese do Maranhio, D. Fr. Manuel da Cruz ten-
cionava tio logo vistoriar a situagio religiosa da porgdo oriental desde
recém-estruturado bispado: a longinqua capitania do Piaui. Para tanto,
delega ao padre José Aires a fungio de visitador da freguesia de Nossa Senhora
do Parnaguad. Ja em Parnagud, e investindo-se de comissdrio do Santo Oficio
ou, como defende-se em carta aos inquisidores, simplesmente exercendo sua

funcio de visitador, José Aires solicita ao capitdo-mor Antonio Gomes Leite

1 Os autores agradecem a Pollyanna Gouveia Mendonga Muniz pela generosidade em ceder a
documentagio referente a visita de D. Fr. Francisco de Sio Tiago a Freguesia de Nossa Senhora
da Vitéria em Sdo Luis, sede do bispado.

2 Doutorando em Histéria Social da Amazodnia pela Universidade Federal do Pard (UFPA).
Membro do grupo de pesquisa populagio, familia e migragio na Amazonia (RUMA CNPq).

3 Professora da Universidade Estadual do Piaui (UESPI). Doutoranda no Programa de Pés-
graduacio em Histéria e Conexdes Atlanticas da Universidade Federal do Maranhdo. Membro

do grupo de pesquisa Canindé — Histéria dos sertdes do Piaui colonial/imperial (UESPI/
CNPq).



314 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

“auxilio do brago militar” para se executar a prisio de Damiana Bezerra —
suposta bigama e feiticeira. O capitido-mor se escusa de realizar a diligéncia,
mas ordena que o cabo da esquadra Francisco Ferreira, auxiliado de dois sol-
dados, execute a solicitagdo do visitador — diligéncia, contudo, sem execugio®.
Numa época em que servir a ortodoxia cristd no combate contra a dis-
sensdo era — além da convicgdo, zelo, revigoramento da fé, medo da excomu-
nhio, desencargo de consciéncia garantia da salvagio, ou até mesmo um mero
impeto colaboracionista com o Santo Oficio — uma possibilidade de, posterior-
mente, galgar szatus de honra, enobrecimento e prestigios’, interessa-nos aqui

os motivos que levaram 4 recusa do capitio-mor.

4 A trajetéria de José Aires, bem como seus desdobramentos, nio serd nosso objetivo. Sobre isso,
consultar: MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonga. O falso comissdrio do Santo Oficio: padre José
Aires nos sertdes do Piaui colonial. In: CHAMBOULEYRON, Rafael; SOUZA JUNIOR,
José Alves de. (org.). Novos olhares sobre a Amazénia Colonial. Belém: Paka-Tatu, 2016.

5  Em um ambiente de Antigo Regime do qual a concepgio de sociedade “[...] legitimava e na-
turalizava as desigualdades e hierarquias sociais”, a expansio do Império Portugués “se fez com
base numa concepgio predominantemente coorporativa de sociedade e poder”, ou seja, cabia a
monarquia portuguesa a centralidade do sistema de remuneracio de servi¢os enquanto instincia
de estruturagio social e institucional. Por seu turno, “sabe-se que, em Portugal, as bases sobre
as quais assentou a confessionalizagio catélica foram o poder régio [...]”, assim as estruturas
eclesidsticas foram instrumentos utilizados pelo poder politico ndo apenas no ambito do disci-
plinamento, seja no cardter repressor, seja no cardter pedagégico, mas também do ponto de vista
do processo de hierarquizagio social. Dessa forma, a Inquisi¢do, enquanto uma institui¢io do
poder eclesidstico, ofereceu um papel fundamental nessa manutengio e produgio de categorias
de diferenciagio que definem a fungio e o lugar social dos individuos no império: “As elites
sociais e institucionais do Brasil, estruturadas em hierarquias préprias fortemente diferenciadas
no espago, procuravam, apesar disso, aceder aos signos de distingio definidos pelo centro do
Império e alcangar as honras que de 14 dimanavam. E por isso que até mesmo o estatuto da pu-
reza de sangue, e o inerente estigma de sua impureza, se prolongou no territério sul-americano,
fornecendo, tal como na peninsula ibérica, armas nas lutas pelo poder de classificar os indi-
viduos esgrimidas no campo da genealogia. No mesmo sentido, as distingdes mais correntes
(familiar do Santo Oficio, cavaleiro da ordem militar, foro de fidalgo da casa real, cartas de
brasdo de armas) foram significativamente procuradas no Brasil”. No que se refere as citagdes,
respectivamente: MATOS, Hebe. A escraviddo moderna nos quadros do Império portugués: o
Antigo Regime em perspectiva atlantica. In: BICALHO, Maria Fernanda; FRAGOSO, Jodo;
GOUVEIA, Maria de Fitima. O Antigo Regime nos tripicos a dindmica imperial portuguesa (sécu-
los XVI -XVIII). Rio de Janeiro Civiliza¢io Brasileira, 2001, p. 143-144; MONTEIRO, Nuno
Gongalo F. In: BICALHO; FRAGOSO; GOUVEIA, 2001, p. 251 ¢ a ultima citagio, pigina
280; BRAGA, Isabel Drumond. O Santo Oficio, Promocio e Exclusio Social: o Discurso e a
Pritica. Lusiada Historia, n. 8, Lisboa, 2011, p. 2. Sobre os conceitos de disciplinamento e confes-
sionalizagio, consultar: PALOMO, Federico. 4 Contra-Reforma em Portugal 15401700, Lisboa,
Horizonte, 2005.



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago... 315

Acontece que, no ano de 1739, naquelas fronteiras internas®, o governa-
dor e capitio-general do Estado do Maranhio e Grio-Pard Joao de Abreu
de Castelo Branco nomeou Antonio Gomes Leite para liderar as expedigoes
de guerra contra os gentios, especialmente, da nagio Acorod e Guegué, que
héd muito tempo, cerca de 70 anos, vinham invadindo, saqueando, destruindo
fazendas e executando os gados e individuos que residiam na Ribeira do
Gurguéia e Parnagud, provocando, assim, uma fuga em massa dessa populagio,
despovoando suas fazendas, impedindo o escoamento do gado para Minas
Gerais e, dessa forma, causando um consideravel impacto na “dilatagio [e fun-
cionamento] do império de sua majestade”.

No entanto, ndo bastava apenas guerrear para “‘conquistar”, tornava-se
imperativo missionar para “domesticar”. E isso que podemos entender a partir
de uma correspondéncia do ouvidor da Capitania do Piaui, Mathias Pinheiro
da Silveira Botelho, enderecada aos padres missiondrios — cujo objetivo era de
convencé-los a missionar junto aos Acorod em suas proprias terras:

Bem conhecida estd a intengdo deste gentio na sujei¢do que faz para sua
vinda e pelas evidentes mostras que tem dado da sua constincia: estas
demonstragées abondo melhor a entrada na ocasido presente a tengio
Vossos Padres ao grande servico que fazem a Deus na salvagio de tantas
almas, a0 grande servi¢o que fazem a El Rei dilatando lhe a sua Monarquia;
e ao grande bem que fazem ao povo tirando-lhe este inimigo doméstico

de dentro de casa®.

O exercicio do poder jurisdicional do Império Portugués em suas posses-

soes ultramarinas nido dependia apenas da conquista e expansio das estruturas

6  “Porém, as fortificagbes para a defesa do que poderiamos chamar de ‘fronteira interna’, princi-
palmente no cabo do Norte ¢ na banda oriental do Maranhio, regides continuamente assola-
das pelos chamados “gentio do corso”. CHAMBOULEYRON, Rafael. Escravos do Atlantico
equatorial: trdfico negreiro para o Estado do Maranhio e Para (século XVII ¢ inicio do século
XVIII). Revista Brasileira de Histdria, Sao Paulo, v. 26, n. 52, p. 85-86, 2006.

7 Além de nio haver tempo hdbil para executar as diligéncias solicitadas por José Aires, Antonio
Gomes Leite optou por garantir muito mais privilégios e mercés junto ao rei do que em uma
suspeitosa colaboragdo com o Santo Oficio — como, de fato, sucedeu-se. Sobre os desdobramento
destes confrontos junto aos gentis, consultar: AHU, ACL, CU 016, Cx. 4, Doc. 231; 235; AHU,
ACL,CU 003,Cx.10,Doc. 860; AHU, ACL, CU 013, Cx. 27, Doc. 2570; AHU, ACL, CU 013,
Cx 29, Doc. 2781

8 AHU, ACL, CU 016, Cx. 4, Doc. 235, s/f.



316 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

burocriticas de um governo temporal. Era imprescindivel também uma con-
quista e expansdo espiritual. Para o Estado do Maranhdo e Grao-Pard nio
foi diferente. Pollyanna Gouveia e Pedrina Nunes nos mostram como que o
governo espiritual de D. Fr. Manuel da Cruz, “o bispo dos sertdes”, foi de
fundamental importancia para a expansio e demarcagio temporal e espiritual,
sintonizados pelo Padroado régio, para o leste daquele estado’.

Partindo dessas consideragdes, propde-se, neste capitulo, examinar a
administragio espiritual de D. Fr. Francisco de Sao Tiago (1745-1752), a par-
tir de suas visitas pastorais empreendidas a extensdo do recém-reestruturado
bispado do Maranhéo. Sdo elas: Freguesia de Nossa Senhora da Vitéria, em
Sdo Luis, sede do bispado; freguesias de Nossa Senhora da Vitéria da vila da
Mocha; Nossa Senhora da Conceigdo do Brejo do Aroazes; Nossa Senhora
do Livramento de Parnagud; Nossa Senhora do Carmo da Piracuruca e Santo
Anténio da Gurguéia. Entendendo essas visitas enquanto instrumentos de
uma dindmica imperial portuguesa para exercicio do seu poder jurisdicio-
nal mediante um enquadramento das consciéncias, advindo do padroado, e
enquanto meio privilegiado de fiscalizagdo das condi¢des materiais dos para-
metros e fisicas dos edificios; vigilincia e disciplinamento do clero e dos fiéis
a nivel local da paréquia. Com isso, objetiva-se analisar a dinimica de atuagio
e possiveis desdobramentos desse expediente — a exemplo da colaboragdo com
o Santo Oficio —, os agentes acionados e, sobretudo, o enquadramento social e
religioso dos fiéis e comportamento do clero a partir do universo das dentncias
e individuos acusados.

1T

As estratégias utilizadas pela Igreja Catélica ao expandir seu poder e
manté-lo em vigéncia no territério colonial foram diversas e complexas. A
partir do Concilio de Trento (1545-1563), as visitas pastorais integraram esse
rol de agdes eclesidsticas enquanto projetos de vigilancia da sociedade'’, e que

9  MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonga; ARAU]O, Pedrina Nunes. 4 conquista espiritual dos
sertdes: a anexagdo da capitania do Piaui ao bispado do Maranhdio no século XVIII. 2021 (no prelo).

10  As visitas Pastorais existem nas diligéncias da Igreja Catélica desde a Idade Média, mas inten-
sificou-se depois do Concilio de Trento ganhando um caréter de vigilancia. Portanto, depois do
Concilio passaram a servir a Igreja, enquanto semeadoras da mensagem espiritual e controladora
das a¢bes imorais aglutinadas no cotidiano das freguesias. Ver: PAIVA, José Pedro. As estruturas



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago...

na colonia ajudou a constituir a rede espiritual sobre os sertdes. No caso do
bispado do Maranhio, D. Fr. Manuel da Cruz, foi o bispo que efetivou as
voli¢bes de um sertdo mais reformado através das visitas pastorais, curvando os
olhos da diocese ao leste do territério do Estado do Maranhio e Griao-Pari, ou
seja, para o Piaui . Com a chegada do virtuoso bispo jacobeu'?, finalmente um
antigo interesse por parte da Coroa, quanto aos poderes espirituais e temporais
na Capitania do Piaui poderia ser ajustado, pois, fortalecer o bispado consoli-
dando a anexagio do novo territério ao Maranhio perpassava também pelas
questdes do poder temporal®. Questdes essas, intimamente relacionadas aos
objetivos por parte do Estado do Maranhdo e Grio-Pard sobre as populagdes
indigenas do Piaui, e isso pleiteava as chamadas guerras justas' contra os gen-
tis, e 0 amansamento dessas populagdes, nesse caso, o bispado do Maranhio
também passou a colaborar difundindo obras, espalhando padres visitadores

do governo diocesano. In: Histéria da Diocese de Viseu. Viseu; Coimbra: Diocese de Viseu e
Imprensa da Universidade de Coimbra, 2016, p. 211.

11 MUNIZ, 2016, p.164.

12 D. Fr. Manuel da Cruz era um bispo jacobeu, e essa premissa significava a poténcia de uma ca-
racteristica, onde os objetivos reformadores do prelado eram proficuos. Nio é de se assustar que
uma das primeiras atitudes do bispo para os sertdes estivesse relacionado as agdes de cunho dis-
ciplinador, por isso, do fortalecimento das atividades dos visitadores no Piaui. Sobre os Jacobeus
ver: SOUZA, Evergton Sales. Mistica ¢ Moral no Portugal do século XVIII. Achegas para a
Histéria dos Jacobeus. In: BELLINI, Ligia; SOUZA, Evergton Sales; SAMPAIO, Gabriela dos
Reis. Formas de Crer: Ensaios de histéria religiosa do mundo luso-afro-brasileiro séculos XIV-

XX1. Salvador: EDUFBA, 2006.

13 O exemplo d. frei Manuel da Cruz como o primeiro bispo a assumir o cargo no Maranhio
depois das mudangas estruturais no bispado. Com a sede da diocese vacante desde 1724, muitas
obras deveriam ser realizadas, pois o novo territério também compromissava agdes mais inclu-
sivas, além da manutencio da administracio sobre o espago jd existente. O novo bispo englobou
como integrante ao conjunto de execugbes de gerenciamento do bispado — um leque de reco-
mendagdes direcionado aos padres visitadores. No copiador de carta de d. Frei Manuel da Cruz,
consta O translado que se remeteu aos reverendos visitadores do Piaui, menciona-se: “primeiramente
tratard de fazer o servico de Deus da Santa Madre Igreja e de Sua Majestade de Deus guarde
se obrado com verdade e inteireza de maneira que satisfeitos nos se dé a justica por cumprida”
Copiador de cartas particulares do Senhor Dom Frei Manuel da Cruz, Bispo do Maranhio e
Mariana. Brasilia-DF: Edi¢6es do Senado, 2008, p. 32. O teor de justica cumprida elencada pelo
bispo enfatizava a necessidade de rigidez e vigilancia para o rebanho. E possivel percebermos as
intengdes administrativas daquele bispo sob o novo territério.

14  Segundo Vanice Siqueira o endurecimento do enfrentamento entre os conquistadores e os indi-
genas no Estado do Grio-Pard e Maranhio nas primeiras décadas do século XVIII, condicionou
o surgimento de diversas praticas bélicas contra os indios, denominadas guerras justas, pois na
l6gica colonial, os “nativos hostis” estavam declinando toda uma estrutura econdmica e social
em desenvolvimento naquela regido, ou seja, no Piaui. SIQUEIRA, Vanice de Melo. Cruentas
guerras — indios e portugueses nos sertoes do Maranhio e Piaui (primeira metade do século XVIII).
Curitiba: Editora Prisma, 2017, p. 121.




318 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

nos sertdes do Piaui, colonizando espiritualmente as populagdes, dentre eles
os indigenas®.

Os objetivos de uma visita pastoral estavam imbuidos dos projetos admi-
nistrativos almejados pelos bispos — como por exemplo decidir os territérios do
bispado a serem visitados, quais regides necessitavam de mais capelas — esta-
vam entre os interesses do prelado, assim, o antistite redirecionaria suas obras
aos lugares mais escassos de reformas espirituais, ou endureceria a vigilancia
aos leigos e clérigos dissidentes de determinadas freguesias. Ana de Zaballa
discute como as visitas poderiam ser instrumentos de governo para os bispos
no México do século XVIII: “Em nuestro caso queremos fijarnos en la visita
como instrumento de gobierno y reforma, en lo modo de aplicar la norma-
tiva a la vida del obispado en los distinctos ambitos que abarcaba una visita
general”®. Instrumentalizar demandas eclesidsticas a partir da proposta de
reforma interposta pelo Concilio de Trento através dos bispados, tencionava as
dioceses o tipo de governo e os designios a seguir, quais arranjos condicionados
em prol de um territério mais coeso e vigiado.

José Pedro Paiva explica que as visitas pastorais em Portugal nos sécu-
los XVII e XVIII, juntamente com a Inquisi¢do, constituiam um conjunto de

métodos em prol do controle social'’

. Dessa forma, alinhar a populagio e o
clero as diretrizes do Concilio de Trento, deveria ser uma atuagio pertencente
a toda administragdo diocesana. Em outro artigo, o historiador demonstrou
como as visitas pastorais articulavam importantes instrumentos de inspegio
utilizados pelos bispos periodicamente nas paréquias. Esse artificio de vigi-
lincia contra os sujeitos tinha em voga a percepgio dos pecados publicos™.
Bruno Feitler completa esse entendimento afirmando que as visitas pastorais,
para além de um mecanismo de vigilancia sobre a populagio, era também um

importante aparelhamento de diligéncia sobre o comportamento do clero®.

15 MUNIZ; ARAUJO, 2021, p. 12-13 (no prelo).

16 BEASCOECHEA, Ana Zaballa. La visita como instrumento de reforma y gobierno del clero
en el siglo XVII. Una aproximacién. In: LABARGA, Fermin (ed.). Para la reforma del clero y
Pueblo Cristiano. Madrid: Silex, 2020, p.17-18.

17 PAIVA, José Pedro. Inquisigdo e visitas pastorais: dois mecanismos complementares de controle
social? Revista Historia das Ideias, Coimbra, v. 11,1989, p. 85.

18 PAIVA, 2016, p. 211.

19 FEITLER, Bruno. Nas malhas da Consciéncia. Igreja e Inquisi¢do no Brasil. Sio Paulo: Editora
UNIFESP, 2019, p. 32



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago... 319

Essa rede de inspegio espiritual possibilitou a outras instancias da Igreja, inde-
pendentemente do foro episcopal, uma agio colaborativa por parte do antistite
através das suas agdes pastorais construindo um produto de dentncias passi-
veis de endurecimento pelo Tribunal do Santo Oficio. Pollyanna Gouveia tam-
bém comentou sobre a fungio colaborativa das visitas pastorais aos Tribunais
Eclesidsticos dos bispados, e isto, dependendo do grau da dentincia; os autos
das devassas realizadas nas visitas poderiam se desenvolver em processos movi-
dos no tribunal. O nimero de visitas pastorais que contribuiram com denin-
cias e se transformaram em processos no tribunal eclesidstico do bispado do
Maranhio é muito pequeno, pois a documentagio existente nio nos possibili-
tou andlises mais aprofundadas sobre essa relagao®.

A visita diocesana deveria obedecer a um rito, deveria ter os procedimen-
tos configurados por etapas, burocraticamente estabelecidos de acordo com as
constitui¢coes dos arcebispados. No caso da diocese do Maranhio, a norma-
tiva juridica utilizada como mote norteador para uma jurisprudéncia era as
Constitui¢des Primeiras do Arcebispado da Bahia*. O regimento do audité-
rio eclesidstico também estava no rol das normativas seguida pelos bispados,
por conseguinte de acordo com o regimento do auditério do Arcebispado da
Bahia, em uma visita pastoral, a presenga de um visitador tinha cariter fun-
damental. No fragmento do regimento, logo a seguir, é possivel analisarmos
o perfil de um sujeito apto a exercer a fungio de visitador: “Os visitadores
serdo sacerdotes virtuosos, prudentes e zelosos da honra de Deus e salvagio
das almas e, podendo ser letrados e, quando nio, a0 menos pessoas de bom
entendimento [...]"*% No artigo seguinte do regimento, a normativa determina
sobre a necessidade de provisdo por parte do bispado na ocupagio do cargo.
Assim consta no regimento: “Cada um dos visitadores, antes que comece a
servir, terd provisio nossa, a qual com a do escrivio mandara transladar no

principio do livro da devassa das freguesias que visitar” **. A consolida¢do do

20 MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonga. Réus de Batina. Justica eclesidstica e clero secular no
bispado do Maranhio colonial. Sdo Paulo: Alameda, 2017, p. 78.

21 Sobre essa discussio de jurisprudéncia do enquadramento normativo do bispado do Maranhio.

Conferir: MUNIZ, 2017, p. 78.

22 VIDE, Sebastiio Monteiro. CONSTITUICOES PRIMEIRAS DO ARCERBISPADO
DA BAHIA. In: FEITLER, Bruno; SOUZA, Evergton Sales; JANCSO, Istvin; PUNTONI,
Pedro. Sdo Paulo: Editora da Universidade de Sao Paulo, 2010, p. 934.

23 CONSTITUICOES PRIMEIRAS DO ARCERBISPADO DA BAHIA, 2010, p. 934.



320

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

ato pela Chancelaria era a concessio de poderes do bispado para o visitador,
este representante do bispo.

Depois de instalada a visita, o escrivdo tinha a incumbéncia de tornar
publico o edital da visita — onde a comunidade tomaria ciéncia dos objetivos,
dos traslados percorridos pelos visitadores, e os questionamentos do interro-
gatério na diligéncia. Os editais eram importantes reflexos para conhecermos
o cumprimento dos objetivos do bispo, por isso, José Pedro Paiva o considera
uma vultosa fonte de anilise sobre as estratégias orquestradas pelos prelados
no territério em determinado contexto. Assim, ele coloca: “Os editais a que me
refiro sdo bastantes raros, mas constituem um precioso auxiliar para se saber
quais preocupagdes centrais da visita numa dada época”*. Nao encontramos o
edital da visita pastoral que iremos trabalhar neste capitulo, mas podemos citar
o exemplo do bispado de Mariana ao empreender uma visita em 1733, em que
neste estd publicizado os quarenta artigos com as inquiri¢oes as testemunhas,
estas, imbuidas de apontarem, durante os interrogatérios, os nomes dos acusa-
dos de acordo com o delito mencionado durante a leitura dos artigos contendo
as espécies de crimes possiveis. Caio Bosch explica que o edital da visita tinha
destinatirios diretos — vigdrios, e todos os outros clérigos pertencentes a fre-
guesia, além da populagio. Emergir todos os vicios, incorregdes, desacatos e
escandalos era um dos objetivos da visita.”

A preocupagio quanto as estruturas das igrejas matrizes compunha uma
das etapas das visitas diocesanas, inspecionar os templos, verificar a existéncia
de paramentos, ornamentos, se a pia batismal funcionava ou existia, os altares,
as imagens — tudo o que diz respeito as condigdes fisicas do lugar, isso para a
Igreja, era indispensavel. Apés a inspegio da igreja, a devassa se configurava a
etapa de contato com a populagio, momento de aproximagio com as testemu-
nhas cientes e vigilantes dos desvios na comunidade.

111

O bispado do Maranhio apés o prelado de D. Fr. Manuel da Cruz con-

seguiu fomentar uma continuidade da expansio pelo sertdo, e o sucessor do

24 PAIVA, 1989, p. 90.

25 BOSCHI, Caio C. As visitas diocesanas e a inquisi¢do na colonia. Irz: Atas do I Congresso Luso-
Brasileiro sobre Inquisicio. Lisboa: Universitiria Editora, vol. 2. 1989, p.162.



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago...

antigo bispo jacobeu foi D. Fr. Francisco de Santiago, sendo este responsavel
por uma estabilizagio entre os prelados da diocese. De acordo com Pollyanna
Gouveia, a administragdo do novo bispo nio foi tdo expressiva quanto o do seu
antecessor’, governando a diocese entre anos de 1745-1752. A documentagio
existente no acervo eclesidstico do arquivo Publico do Maranhio — APEM
sobre esse antistite é escassa, mas os dados mais concretos a direcionam para
a ordenagio de 22 padres durante sua estadia. O bispo faleceu vitima de uma
crise de asma durante uma viagem de barco no Igarape de Cajapié.”

Sete anos depois de uma visita pastoral realizada por D. Fr. Manuel da
Cruz, D. Fr. Francisco de Santiago deu prosseguimento ao trabalho quando
executou sua primeira visitagdo na Freguesia de Nossa Senhora da Vitéria,
sede do bispado, na cidade de Sdo Luis no ano de 1749. A visita realizada
no prelado serd um dos focos de anilise para essa discussido, que se justifica,
por conta da existéncia, de pouca, mas importante documentagio disponivel,
unindo-se ao fato de ter sido também, um dos primeiros bispos apds a rees-
truturagdo do bispado®. Dessa forma, voltaremos nossa atengio aos agentes
envolvidos, ao universo de dentncias e os sujeitos acusados, isso com o objetivo
de pontuarmos as etapas constituintes de uma visita pastoral. As descri¢des
disponiveis na documentagio sobre a visita estdo confusas e fracionadas, pois
esta ndo possui os termos de abertura, o edital da visita, os termos de emenda,
e informagdes sobre a inspegio da igreja®. Dessa visita obtemos como produto

26 Neste mesmo artigo verificaremos uma dindmica e presenga muito significativa desse bispo
no Piaui, algo que nos leva a pensarmos, como D. Fr. Francisco de Santiago obteve conside-
rivel expressio de governo episcopal e nos possibilita afirmarmos seu cariter de continuidade
¢ expansionista, ¢ com uma certa poténcia, aos projetos iniciados por D. Fr. Manuel da Cruz.
Note-se ainda que durante a primeira metade do século XVIII, o bispado do Maranhio ficou
vacante por 30 anos. O maior periodo de estabilidade deu-se exatamente no governo do bispo
Dom Frei Manuel da Cruz (1738 — 1745) e Dom Frei Francisco de Sao Tiago (1745 — 1752),
ou seja, foram 15 anos ininterruptos de bispos governando o bispado. Essa continuidade talvez
explique uma maior vigilancia através das visitas pastorais. Sobre isso: LIMA, Jodo Antonio
Lacerda Lima. Pessoas de vida e costumes comprovados: clero secular e Inquisi¢do na Amazonia
setecentista. Dissertagdo. Programa de Pés-Graduagio em Histéria Social da Amazonia. Belém:
Universidade Federal do Pard, 2016, p. 38

27 MUNIZ, 2017, p. 32.

28 Em 1724 o bispado do Maranhio passa por uma mudanga estrutural e territorial, pois por
suplica da Coroa junto ao Papa, o bispado do Pari foi criado, desvinculando-se do territério
do Maranhio, ao tempo que se regularizava a partir da bula papal Inescrustabili coelesti Patris a
anexagio do Piaui a jurisdi¢io maranhense.

29  Mas para termos uma nogio desse cendrio, podemos observar os registros que constam sobre a

=~

matriz na “Descri¢io do bispado do Maranhio” em que se ¢ possivel obter informagdes sobre




322  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

de fonte: os termos de deniincias (incompleto), o termo de conclusio, rol de sentenga
e informagaes sobre as despesas da visita, este, no entanto, muito pouco legivel’.
Padre Anténio Luis Coutinho foi o escrivio daquela visita pastoral. E
sobre esse clérigo, encontramos na documentagio do acervo eclesidstico do
arquivo Publico do Maranhio algumas provisoes realizadas, tanto pelo bispo D.
Fr. Manuel da Cruz como pelo préprio D. Fr. Francisco de Santiago, respecti-
vamente a primeira provisao assentida ao Padre possuia data de 02 de fevereiro
de 1742 como promotor do tribunal eclesidstico®’. Em 1753 verificamos trés
importantes provisdes destinadas ao sacerdote, todas outorgadas pelo bispo D.
Fr. Francisco de Santiago ap6s os trabalhos desempenhados na visita em Sio
Luis: Registro de confirmagio de vigdrio colado da igreja Matriz de Nossa Senhora
da Vitoria da Vila da Mocha — 1753, Registro de provisao para levantar altar
portitil — 1753, Registro de uma provisao de visitador geral de todo Sertao deste
bispado do Maranhdo ao licenciado [2] — 1753 3. Padre Anténio Coutinho foi
um importante vigario para Mocha®, e esteve presente em alentados momen-

tos da comunidade, como por exemplo, a elevagio de vila para cidade, periodo

a situagio da igreja na época em que d. frei Manuel da Cruz deixava o bispado. Mesmo sendo
dados anteriores 2 visita, porém nos permitird, de certa forma, imaginarmos as condigbes fisicas
da igreja Vejamos: “A catedral daquela cidade, a qual tem 16 conegos, 8 meio-conego, 18 cape-
laes, 6 mogos do coro [sineiro?], dois sacristios em estagdes, porteiro da massa, varredor. Tem
a mesma sé cinco altares [...]. E a capela-mor da dita sé admirdvel, tanto na grandeza como
nos paramentos; o coro dela € a imitagdo da Patriarca de Lisboa [...]”. Cédice Costa Matoso.
Colegio das noticias dos primeiros descobrimentos das minas na América que fez o doutor
Caetano da Costa Matoso sendo ouvidor-geral das do Ouro Preto, de que tomou posse em
fevereiro de, 1749 & virios papéis, Belo Horizonte: Fundagio Jodo Pinheiro, Centro de Estudos
Histéricos e Culturais, Coordenagio geral Luciano Raposo de Almeida Figueiredo ¢ Maria
Verdnica Campos, 1999, vol I, p. 920.

30 Segundo Caio Bosch dois livros de registros eram utilizados nas visitas. Um servia para registrar
o assentamento, em seguida os termos de confissdes e de denuncias, no final constava o termo
de conclusio e rol das pronuncias, ou das sentengas, onde o visitador registrava as sentengas. O
segundo livro estava imbuido dos termos dos culpados, que na verdade era os registros dos atos
de comparecimento dos indiciados, ou o termo de emenda. BOSCHI, 1989, p. 166-167.

31 Raimundo Indcio Aratjo também discute sobre esse mesmo caso, € o coloca enquanto exem-
plo de uma préxis existente nos bispados. Nomear como visitador padres com experiéncia e
zelo desempenhados pela diocese deveria ser uma prerrogativa. Ver: ARAUJO, Raimundo
Inécio. Discurso, disciplina e resisténcias: as visitas pastorais no Maranhio setecentista. Sdo Luis:

EDUFMA, 2008, p. 72.

32 APEM, Livros de Provisées, liv. 189, f.s/n.

33 Vila da Mocha localizava-se na Capitania do Piaui, primeira e unica vila daquele territério
até entdo. A capitania era uma importante gleba, local imenso e recém anexado ao bispado

do Maranhio, lugar grandioso para a expansio ao leste daquela que foi a primeira diocese
amazonica.



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago...

também em que o Piaui se tornou capitania independente, chegando a parti-
cipar da posse do governador Jodo Pereira Caldas. Padre Claudio Melo em F¢
e Civilizagio chegou a mencionar o impeto e destreza do paroco em percorrer
as fazendas da regido, realizando um assiduo trabalho religioso: “[...] visitou
pessoalmente as fazendas e aldeias numa peregrinagio de quase 600 léguas, e
ainda teve tempo para escrever uma ‘Relagio da Freguesia de Mocha™*.

A visita realizada por D. Fr. Francisco de Santiago, pelo que foi possivel
verificarmos na documentagio, logrou um nimero de 35 testemunhas, onde
destas se desdobraram em 45 dentncias, pelo fato de que uma mesma pessoa
proferia dendncias para dois ou mais sujeitos. Os tipos de crimes encontrados
através dos fermos de demincias sio variados, cinco ao todo. Dentre os quais:
27 de amancebados/concubinatos; 06 de bestialidades; 04 de benzimentos; 03
referentes a mal encaminhados e, por fim, 03 por cultivo de ervas. Verificamos
que a pritica do concubinato foi o delito mais indiciado pelas testemunhas.
Essa disparidade de acusagtes contra sujeitos por viverem amancebados é um
aspecto que potencializou, aos olhos da Igreja, a caracteristica de uma socie-
dade condicionada pela luxiria e indisciplina.

Um elemento curioso nos chamou atengdo, a existéncia de virias dentn-
cias para uma mesma pessoa. Como por exemplo, o caso de Eugénio Frazio
— denunciado trés vezes porque se encontrava amancebado com sua escrava.
O capitio Manoel Francisco Marques tinha cinquenta e oito anos, foi o pri-
meiro a denunciar Eugénio Frazio, assim também fez Alfrei Anténio Pereira
com idade de quarenta e seis anos. Juntando-se ao rol dos denunciados contra
Eugénio, estava Pedro Paulo Marques, homem solteiro com vinte e seis anos.
Observando os sobrenomes entre eles, percebemos que os capities Manoel
Francisco Marques e Pedro Paulo Marques poderiam pertencer 4 mesma
familia, fato que se repetiu em outros casos. Ndo sabemos o porqué, nesse
caso, Eugénio tenha sido denunciado por pessoas diferentes, e até mesmo por
sujeitos de uma mesma familia, pois essa é uma questdo dificil de determinar,
mas ndo dificil de se imaginar ou supor. Existiam virios motivos, segundo Caio

Bosch, que levava um individuo a denunciar outro, o cardter intimidatério da

34  MELOQ, Pe. Claudio. F¢ ¢ Civilizagio. Teresina: 1991, p. 36-37




324

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

prépria visita ¢ um deles. O temor da excomunhio, o desencargo da conscién-
cia, ou até mesmo o desejo de vinganga.®

Eugénio Frazio foi notificado a se fazer presente junto ao bispado e assi-
nar o termo de emenda. Vejam a seguir um fragmento da condenagio do acu-
sado: “todos notificados para virem a nossa presenca para serem admoestados,
fazerem o termo de emenda e deporem fora de suas casas, e cidades as das suas
camplices™. Laura de Melo e Souza revela como a condi¢do das mulheres,
no universo colonial, era preciria. Quando denunciadas por concubinato nas
visitas, e consequentemente sentenciadas pelo visitador, sofriam penas muito
mais cruéis que a de seus companheiros, pois eram obrigadas a abandonarem
os arraiais, e ou freguesias onde viviam*. Nio havia justi¢a para os desclassifi-
cados e muito menos para as mulheres.

O concubinato era uma pritica comum naquela sociedade. Para a maioria
da populagio, viver amancebado ou em concubinato se apresentava como uma
forma alternativa de constituir familia, viver seus amores em ensaios matrimo-
niais, e em pardmetros totalmente a parte das tendéncias tridentinas, conse-
quentemente também das Constitui¢ées do Arcebispado da Bahia. Ronaldo
Vainfas explica como essa condi¢do familiar aparecia de forma majoritdria nos
estratos sociais mais precarizados da sociedade colonial, sujeitos considerados
desclassificados ndo hesitavam, apesar dos riscos, em viverem juntos®. Estar
amancebado poderia até ser pecado, porque era assim que a Igreja delimitava,
mas a institui¢do ndo aceitava que tamanha afirmagio da pritica, ou a perma-
néncia no pecado, na verdade se constituia uma necessidade de sobrevivéncia,
uma estratégia social como ressignificacio independente das atribui¢des tri-
dentina sobre o casamento.

As penas e condenagdes conferidas ao delito sinalizaram muito mais uma
indiferenca praticada pela Igreja Catdlica, para afirmar o enquadramento reli-
gioso, que por ela era impositivo. Nas Constitui¢es do Arcebispado da Bahia

¢ concebivel examinarmos o tom de ilegalidade que a institui¢io dava a pratica

35 BOSCH. 1989, p.168
36 APEM, Livros de Visitas Pastorais, doc. 878, f.s/n

37 SOUZA, Laura de Melo. As devassas eclesidsticas da arquidiocese de Mariana: fonte primdria
para a histéria das mentalidades. Iz: Anais do Museu Paulista. Sao Paulo: USP, Museu Paulista,
t, XXXIII, 1984, p.70

38 VAINFAS, Ronaldo. Trdpicos dos Pecados. Moral, sexualidade e Inquisi¢io no Brasil. 2. ed. Rio de
Janeiro, 2014, p.118.



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago... 325

do concubinato na sociedade colonial: “O concubinato ou amancebamento
consiste em uma ilicita conversagdo do homem com mulher continuada por
tempo considerdvel”.*” Ndo era admitido o enlace entre homem e mulher sem
o consentimento eclesidstico, mas como verificamos nos autos das visitas, os
sujeitos ndo deixavam de se relacionar, mas poderiam estar 4 mercé de desa-
fetos, ou vigilantes da moral em suas comunidades, sendo assim, muitas vezes
denunciados. O artigo n° 980 das Constitui¢des do Arcebispado da Bahia
deliberava que o individuo leigo, acusado em visitas pastorais deveria: “[...] que
se apartem de sua ilicita conversagdo e fagcam cessar o escindalo, e se a tiver em
casa, que a lance fora” ®. Essa deliberacio das Constitui¢oes do Arcebispado
da Bahia pode ser exemplificada nas atribuicées dadas como penalidades as
admoestagdes de Eugénio Frazio, quando a ele foi ordenado retirar de seu
convivio sua cimplice — a companheira.

Além desses delitos mencionados, consta nos 7o/ de sentencas uma ordem
de prisdo e encaminhamento de Caetano de Barros ao Santo Oficio. Assim
consta no documento: “Obriga também Caetano de Barros, porque sendo
casado em Portugal se casou pela segunda vez na Freguesia do Itapecuru deste
Bispado pelo qual culpa sera preso e recolhido ao Tribunal do Santo Oficio™!.
A fragilidade dos termos de deniincias nos impede de saber quantas pessoas o
denunciaram e, principalmente, os motivos que levaram essa enérgica (e inco-
mum — como se verd) atitude do prelado contra o suspeito. No entanto, esta
nio é a primeira vez que Caetano de Barros (chamava-se também Caetano
Lopes Franco) sairia denunciado em uma visita pastoral.

Sabe-se, a partir dos Cadernos do Promotor, que o “Reverendo Doutor
Provisor e Vigirio Geral” José dos Reis Moreira, secretariado por Francisco
Xavier de Aratjo, visitaram, aos findo de 1743, a freguesia de Nossa Senhora
do Rosirio junto ao rio Itapecuru. Na ocasido, quatro pessoas disseram que
Caetano de Barros casou-se, hda mais ou menos seis anos, nesta freguesia com
Ana de Almeida. No entanto, em razdo de uma frota, “vdrias pessoas dela

disseram que ele era casado em Portugal e que tinha sua mulher e filhas”.

39  CONSTITUICOES PRIMEIRAS DO ARCEBISPADO DA BAHIA, 2010, liv.V, tit. XXII, n.
692, 1.488

40 CONSTITUICOES PRIMEIRAS DO ARCEBISPADO DA BAHIA, 2010, liv.V, tit. XXII, n.
692, f1.489.

41 APEM, Livros de Visitas Pastorais, doc. 878, f.s/n.



326 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Encurralado, “por ja ser corrupta esta fama de ser casado” do outro lado do
atlantico, decidiu fugir*.

Ao fim da visita, o vigirio geral pronunciou ao seu escrivio “faca remeter
a culpa por translado em forma para o Santo Tribunal da Inquisi¢io da cidade
de Lisboa a quem privativamente pertencente o conhecimento do caso”. No
entanto, é apenas em janeiro de 1744 que Antdnio Luis Coutinho e o escrivio
do auditério eclesidstico Francisco da Costa transladam as culpas e as remetem
ao Santo Tribunal®.

E somente em 1751 que o promotor do Santo Oficio, “cujo papel consis-
tia em dar inicio as investiga¢oes e pedir ao tribuna para aplicar a lei”* apre-
senta aos inquisidores um requerimento da justica solicitando “a bem da justiga”
que se “inquiram testemunhas para prova de um e outro matrimonio na forma
do estilo do Santo Oficio”. Acatada pelos “senhos inquisidores”, em colegiado,
expede-se uma comissdo ao “doutor vigirio geral do bispado do maranhio,
ausente, a quem seu cargo servir” para realizar a devida diligéncia®.

No dia 25 de setembro de 1751, a diligéncia chega as maos do vigario-
-geral Jodo Rodrigues Covette. Este, em razdo da distincia, “cometeu” a dili-
géncia ao Francisco Xavier de Aratjo — vigirio encomendado da vila de Santa
Maria de Icatu*. Os procedimentos realizados por Francisco Xavier de Araujo
estiveram longe do esperado “na forma e estilo do Santo Oficio™’ e talvez, por

42 E o vigario colado Jodo da Costa Coutinho quem oferece detalhadas informacées: “[...] que
sabe ele testemunha recebeu nesta freguesia em oito do més de janeiro de setecentos e trinta e
oito a Caetano Lopes Franco que dizia ser natural da cidade de Lisboa e se recebeu com Ana
de Almeida e Silva desta freguesia como tudo consta do assento que ele testemunha fez no livro
dos casados a folhas oitenta e trés verso, ¢ estando maritando [sic] alguns anos, e tendo j4 filhas,
vinho em a frota de trinta e note vieram alguns homens da cidade de Lisboa e publicaram que ele
na dita cidade era casado e tinha mulher viva e filha o que se fez tdo certo que o dito contraente
logo se ausentou e fugiu e até a presente se ndo soube mais dele e é publico que anda pelas mi-
nas”. 402-403.

43  ANTT,TSO, IL, Liv. 310, fl. 403.
44  ANTT,TSO,IL, Liv. 313, fl. 402.
45 ANTT,TSO, IL, Liv. 313, fl. 405.

46 O préprio Santo Oficio ofereceu essa possibilidade de transferéncia de competéncia para a
execugdo da diligéncia. Leia-se: “[...] cometemos a vossa senhoria que sendo esta [comissio]
entregue, faca a diligéncia de que na mesma se trata / ficando lhe em lugar distante, aonde co-
modamente ndo possa ir, a cometerd a pessoa de boa capacidade [...]. ANTT, TSO, IL, Liv. 313,
fl. 405.

47  Além de se interrogar cinco ou seis testemunhas “[...] das quais assistiram ao dito matrimonio,
havendo-as, quando ndo as que constar melhor [...]” ¢ as ratificagdes dos depoimentos — ambos
seguido a risca pelo Francisco Xavier de Aratjo —, o Santo Oficio solicitou que “[...] mandard



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago...

isso, ndo houve prosseguimento nas investiga¢oes, tampouco a instaura¢io de
um processo por parte dos inquisidores.

De todo modo, note-se que a diligéncia expedida pela Inquisi¢io contra
Manuel de Barros ocorreu depois da pronuncia de Francisco de Sio Tiago.
Portanto, a ordem de prisdo e o encaminhamento do indiciado 4 Mesa lisboeta
(sem execugdo) partiu do arbitrio do bispo. Atitude essa, acreditamos, movida
por alguma circunstincia bastante singular — infelizmente nio verificavel por
auséncia de documentag¢do — pois, ainda, é bem verdade, sua agdo estivesse
assegurada pelas Constituigées do Arcebispado da Bahia, este mesmo procedi-
mento ndo se verificard para os casos semelhantes oriundos de sua visita a

capitania do Piaui, como veremos a seguir®.

IV

Hé muito jé se escreveu sobre a extensa colaboragio da Justica Eclesidstica
com o Tribunal do Santo Oficio no Estado do Brasil e Estado do Maranhio e
Grio-Pard. Seja a Inquisi¢io plasmada*, ou inserida, na estrutura eclesidstica
diocesana através dos sujeitos que logravam éxito ao habilitar-se aos cargos
de notdrios, qualificadores e, especialmente, comissdrios; seja comunicando-
-se com pessoas que nio integravam o quadro inquisitorial; ou seja, ainda,

utilizando-se das redes e instrumentos eclesidsticos, tendo as visitas pastorais

vir perante si os livros dos recebimentos da dita freguesia de Nossa Senhora do Rosario, e neles
se buscard assento do recebimento dos ditos Caetano Lopes Franco, e Ana de Almeida Silva,
e achando-o, passard dele, ou mandard pelo escrivio passar certidio em forma. E ultimamente
daré a sua informacio declarando o que souber e alcangar assim a respeito de que se pretende
averiguar, como da fé, e credito que as testemunhas se devem dar escrevendo todo pela sua mio,
sem a comunicar ao escrivio [...]”. Ambos procedimentos, importantissimos para a execugio da

justica, ndo foram elaborados. ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 405 — 407.

48 Em razio de nossa proposta em tragar uma agio real mediante o circuito de comunicagio e
funcionamento de combate a dissengio entre as visitas pastorais, empreendidas pelo bispo D. Fr.
Francisco de Sdo Tiago, e sua colaboragio com o Santo Oficio, através do encaminhamento de
casos que pudessem ser de foro inquisitorial, ndo serd nossa proposta aqui apresentar os aspec-
tos institucionais e juridicos que possibilitavam, ou ndo, essa colaboragio. Estaremos, portanto,
voltados exclusivamente para a agio efetiva do referido prelado. Sobre as prerrogativas juridi-
cas atinentes ao exercicio do poder jurisdicional destas institui¢des: FEITLER, 2007, p. 159
- 171; FEITLER, Bruno. Poder episcopal e agio inquisitorial no Brasil. VAINFAS, Ronaldo;
FEITLER, Bruno; GAMA, Lana. 4 Inquisicio em xeque: Temas, controvérsias, estudos de caso. Rio
de Janeiro: EdAUER], 2006, p. 35-39.

49 Termo usado por Aldair Carlos Rodrigues: RODRIGUES, Aldair Carlos. Igreja e Inquisi¢do no
Brasil: agentes. Carreiras e mecanismos de promogio social, século XVII. Sdo Paulo: Alameda,
2014.




328 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

o ponto méximo desse auxilio®®. Todavia, é importante salientar que essa pro-
dugio historiogrifica é verdadeiramente desigual. Ainda hd muito por ser
teito, especialmente tratando-se do Estado do Maranhio e Grao-Pari. Para
o Piaui, regido que estava temporalmente e espiritualmente subordinada ao
Maranhdo — como jd se viu —, trata-se, ainda, “[...] de uma seara praticamente
inexplorada e por isso mesmo extremamente fecunda®'. Pollyanna Gouveia é
a principal investigadora dos aspectos complementares e colaborativos destas
duas institui¢des eclesidsticas responsdveis pelo combate a dissidéncia®®. No
entanto, ainda estd por ser escrito em que medida a inquisi¢ao hipertrofiou sua
presenca no Piaui através dos circuitos de comunicagio e funcionamento desse
instrumento de agdo do bispo.

Apesar de, como se viu, serem raras as documentagdes episcopais ati-
nentes ao governo espiritual de D. Fr. Francisco de Sdo Tiago no bispado do
Maranhio, sabe-se, a partir das documentagdes inquisitoriais, em especial os
Cadernos do Promotor, que o prelado, seguindo os passos de seu antecessor,
visitou pessoalmente a porgdo oriental de seu bispado: a longinqua capitania
do Piaui. Entre os findos de 1749 e meados de 1750, e, portanto, logo apés
visitar a sede do bispado — como se viu —, Fr. Francisco de Sao Tiago, acom-
panhado de Francisco Matabosque — seu secretdrio nomeado —, devassou as
freguesias de Nossa Senhora da Vitéria da vila da Mocha; Nossa Senhora da
Conceigio do Brejo do Aroazes; Nossa Senhora do Livramento de Parnagui;
Nossa Senhora do Carmo da Piracuruca e Santo Anténio da Gurguéia, retor-
nando a Sio Luis em outubro daquele mesmo ano.

Antes de adentrarmos efetivamente na dindmica de atuagio da visita e
possiveis desdobramentos desse expediente, seria interessante apresentarmos
os atos juridicos que seriam transmitidos ao Santo Oficio. Para tanto, toma-
remos como exemplo a primeira freguesia visitada por D. Fr. Francisco de

Sdo Tiago: Nossa Senhora do Monte do Carmo da Piracuruca. Iniciada em

50 Para além da bibliografia jd apresentada, citemos: MATTOS, Yllan; MUNIZ, Pollyanna
Gouveia Mendonga. Inquisicdo & Justica Eclesidstica. Jundiai: Paco Editorial, 2013.

51 MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonca. Justica Eclesidstica e Inquisicio no bispado do
Maranhio: notas sobre um vigdrio-geral forense no Piaui colonial. In: MATTOS, MUNIZ,
2013, p. 266.

52 Para além da bibliografia ji apresentada, citemos: MUNIZ, Pollyanna Gouveia Mendonga.
O vigdrio geral forense que foi processado pela Inquisi¢do’ Frei Damido da Costa Medeiros
no Piaui Colonial. In: ALMEIDA, S; SILVA, G. C. M; RIBEIRO, M. de Azamburja. (org.).
Cultura e Sociabilidades no Mundo Atlintico. Recife: Editora da UFPE, 2012.



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago... 329

18 de outubro de 1749, sabe-se que pelo menos trinta e trés pessoas foram
chamadas, enquanto testemunbas juradas, para serem inquiridas a respeito dos
interrogatérios da visita®. Deste total, sete pessoas acusaram Antonio Nunes
Viana (que anteriormente chamava-se Lourengo Nunes) por ter cometido o
delito da bigamia®*.

D. Fr. Francisco de Sdo Tiago ordenou que Francisco Matabosque trans-
mitisse a Inquisi¢do ndo apenas uma simples transcri¢do das dentncias presen-
tes nas atas da visita. Para o servigo de Deus e o bem da justica, era imperativo
que o secretdrio remetesse ao tribunal do Santo Oficio lisboeta todos os pro-
cedimentos juridicos pronunciados na devassa, a fim de evidenciar a legalidade
desses procedimentos. Portanto, independentemente de quantas pessoas fos-
sem acusadas, ainda que fosse pelo mesmo delito, cada incriminado teria seu
préprio translado de culpas. Veja, no caso de Anténio Nunes Viana, como que

se apresentava as suas culpas:

Translado da culpa de Antonio Nunes Viana, antes chamado Lourengo
Nunes que lhe resultou da visita da freguesia de Nossa Senhora do Carmo
da Piracuruca tirada pelo Excelentissimo e Reverendissimo Senhor D. Fr.
Francisco de Sdo Tiago bispo deste bispado pelo crime de casar 2° vez

sendo viva a primeira mulher. Ano de 1749%

O translado de culpas® era composto pelo: auto da devassa da visitagio;
translado do interrogatdrio; assentada, interrogatdrio as testemunhas; termo de con-

clusdo e, por fim, a pronuncia. Vejamos cada uma.

53 Nos translado de culpas aparece qual que ¢ a ordem de cada zestemunhba inquirida na visita. Desta
forma a 33° testemunha, cujo seu nome era Antonio Rodrigues Barros, foi a tltima pessoa a
testemunhar contra Anténio Nunes Viana, presume-se entdo que, pelo menos, 33° tenham sido

perguntadas.

54 E importante ressaltar que nos Cadernos do Promotor existe um Rol das testemunhas que juraram
na visita da freguesia da Piracuruca contra Antonio Nunes Viana da era de 1749 em que consta o
nome de oito testemunhas, no entanto, no translado da culpas, como ja dito, apresentam-se ape-

nas sete. ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 118.
55 ANTT, TSO,IL, Liv. 313, 11. 105.

56  Este franslado de culpas é o mesmo elaborado para todos os individuos que tiveram suas cul-
pas encaminhadas ao Santo Oficio. No entanto, curiosamente, talvez por lapso, Francisco
Matabosque acabou transladando, uma tnica vez, o Termo da Visita da Igreja Paroquial. Nele é
possivel termos um pouco mais de informagdes sobre os seus procedimentos e as condi¢des ma-
teriais da freguesia visitada: “Aos vinte e seis dias do més de outubro de mil setecentos quarenta e
nove anos nesta igreja paroquial de Nossa Senhora do Monte do Carmo da Piracuruca, onde eu



330

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Inicia-se com Auto da Devassa da Visitagio:

Ano do nascimento de Nosso Senhor Jesus Cristo de mil setecentos qua-
renta e nove, aos 18 dias do més de outubro do dito ano nesta Capela de
Nossa Senhora dos Remédios do Buriti dos Lopes distrito da freguesia
de Nossa Senhora do Monte do Carmo da Piracuruca, onde eu secretario
abaixo nomeado fui vindo, e sendo ali pelo excelentissimo e reverendissimo
senhor D. Fr. Francisco de Sio Tiago bispo deste bispado de Sdo Luis do
Maranhio. Me foi mandado fazer este auto de devassa da visitagio da dita
freguesia, para serem perguntadas e inquiridas testemunhas pelos artigos
e interrogatérios que mandou publicar por edital, e sio os mesmos que
prescreve a constitui¢do da Bahia a qual sua exceléncia reverendissima tem

mandado guardar neste bispado de que tudo para constar fiz este auto®’

E apenas no dia 26 de outubro que D. Fr. Francisco de Sao Tiago, ap6s

redigida a assentada’®, principiava o interrogatério as testemunhas. Dessa forma,

to

das as pessoas, sob pena de excomunhio maior, deveriam denunciar tudo

que soubesse “de vista ou de ouvida” a respeito dos artigos que compunham o

57

58

secretdrio da Visita abaixo nomeado fui vindo, e sendo ali pelo Excelentissimo e reverendissimo
senhor D. Fr. Francisco de Sdo Tiago, bispo deste bispado de Sao Luis do Maranhio foi visitada
a dita igreja depois de fazer uma pratica espiritual a respeito do mesmo ato da visita, e dos fins
que a ela se encaminham, deu solenemente absolvi¢io e béngdo ao povo e concedeu quarenta
dias de indulgencias as pessoas presentes na forma do Pontificial Romano, e procedendo a pro-
cissdo dos defuntos a fez como dispée o mesmo Pontificial e depois visitou os Santos Oleos e
0 unico altar que tem a dita igreja; e ndo visitou mais coisa alguma por a nido haver completa. E
como a dita igreja se estd fazendo, mandou que os administradores e procuradores lhe dessem
conta das esmolas e mais bens destinados para a fatura da dita igreja a fim determinar termo
para o complemento da dita obra com suas adjacéncias do que tudo para constar fiz este termo”.
ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 106v. Essa solenidade era o segundo ato da visita “que entdo se
realizaria, antes de se dar inicio a devassa”. BOSCHI, 1987, p. 162.

Era, de fato, “ao lado do translado, em livro préprio, das trés provisdes de nomeagio”, o “primeiro
ato de funcionamento da visita”: “O edital da visita tinha como destinatarios os vigirios, os curas,
os coadjutores, os capeldes, curados, as demais autoridades eclesidsticas e seculares e o “povo” da
freguesia a ser percorrida. Nesse documento ficavam declarado os solenes objetivos da visita, de
“desterrar os vicios, erros, abusos e escandalos” da populagio e zelar pelo seu bem-estar espiritual
e temporal”. BOSCHI, 1987, p. 162.

Termo que prenunciava os inquéritos as testemunhas: “[...] nas casas de residéncia do dito exce-
lentissimo e reverendissimo senhor, onde eu secretdrio abaixo nomeado fui vindo e sendo ali pelo
dito excelentissimo e reverendissimo senhor foram perguntadas e inquiridas as testemunhas ao
diante nomeadas cujo nomes, costumes ¢ idades sdo as que constam de seus ditos”. ANTT, TSO,
IL, Liv. 313, 1. 109v.



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago... 331

edital e interrogatdrios da visitagido™. Para compor o translado de culpas, trans-
crevia-se apenas o translado do interrogatorio referente ao delitos supostamente
infringidos pelo incriminado®. Como, no exemplo em tela, Anténio Nunes
Viana estava sendo acusado de cometer o delito da bigamia, o pardgrafo era o
sexto: “se algum homem estd casado com duas mulheres vivas, ou mulher com
dois maridos ainda que disso ndo haja fama™.

Dessa forma, as sete pessoas foram, na presenc¢a do prelado, afirmar que
sabiam “por ser publico e notério” que Antonio Nunes Viana®, sendo casado
no bispado de Pernambuco com Josefa dos Prazeres, casou-se, sendo a primeira
esposa ainda viva, na freguesia de Piracuruca com Eugénia da Rocha, filha de
Jodo da Rocha®. Trés testemunhas afirmaram ainda que, em razio de uma
grave doenga, Anténio Nunes, com o intento de salvar sua alma, confessara
seu delito ao vigdrio da vara. Este ordenou a separagio deste ilicito matriménio
e lhe acrescentou que somente em razio de sua enfermidade nio seria preso.

No dia 2 de novembro, D. Fr. Francisco de Sdo Tiago intima o préprio

Antonio Nunes Viana para prestar depoimento. Milagrosamente curado e,

obre os “pardmetros pelos quais a visita se pautaria”’. Ver: R , P -165. No

59 Sob t 1 t t Ver: BOSCHI, 1987, p. 163-165. N
que diz respeito aos artigos do edital, Laura de Mello e Souza acrescenta, ainda que: “os itens
que compdem o interrogatério sio 40, mas nio correspondem a um igual nimero de culpas.
Assim sendo, 4 deles se referem de forma diferente, a0 concubinado e pelo menos meia duzia
dizem respeito aos procedimentos adequados do sacerdote no cumprimento de seus deveres:
dizer missa, encomendar defuntos, administrar sacramentos, culpas de heresia, de feiticaria, de
adivinhagio, cura, benzedura, de violéncia, de simonia, de falso juramento, de manutencgio de
prostibulos, de alcovitar mulheres para homens, de incesto, de empréstimo de dinheiro a juros,
de viver em excomunhio, de se furtar de empréstimos de dinheiro a juros, de viver em excomu-
nhio, de se furtar ao pagamento dos dizimos devidos a Igreja, de manter ou frequentar casas de
jogos, de intimidar fisica ou moralmente as testemunhas que comparecessem a Mesa da Visita,
constituem o restante dos itens do interrogatério”. SOUZA, 1984 p. 66.

60  No rranslado de culpas de Jodo Pereira Bethencourt o franslado do interrogatdrio era denominado
de: “translado do interrogatério sexto que tio somente cabe culpa do réu”. ANTT, TSO, IL, liv.
305, 11.277.

61 ANTT, TSO,IL, Liv. 313, fl. 106.

62  Afirma ser “[...] batizado na vila de Goiana, bispado de Pernambuco com nome de Lourenco e
enquanto viveu na dita terra, sempre se chamou Lourengo Nunes, o qual disse que era filho de
Manuel Nunes e de Catarina de Gois, crioula forra, natural da mesma vila e o dito seu pai era
filho de Portugal, porém nfo era filho de matrimonio”. ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 109v.

63  As informagdes apresentadas no que diz respeito ao nome das mulheres de Anténio Nunes
Viana é apresentada pelo préprio incriminado. Todas as testemunhas inquiridas afirmaram, por
apenas conhecer as circunstancias por ouvir dizer, ndo saber o nome da primeira esposa e, quanto
a segunda esposa, apenas duas disseram ser filha de Jodo da Rocha. A testemunha Manuel Leite
Tavora, por exemplo, afirma que a senhora de Antonio Nunes era filha de Alexandre Gongalves

e Ana Soares. ANTT, TSO, IL, Liv. 313, fl. 105-110.



332

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

curiosamente, nio enclausurado, Anténio Viana ruma em dire¢io a residén-
cia tempordria do prelado e confirma todas as acusagdes, acrescentando ainda
que fora o padre Manuel Pinto Pereira, na presenca de trés testemunhas, que
“[...] admitiu a contragio do matrimonio”. Defende-se, no entanto, que, na
ocasido de ausentar-se da freguesia de Nossa Senhora do Pilar, onde casara-se
com Josefa dos Prazeres, em diregio aos sertdes de Assu, Aracu e, por fim, a
Piracuruca ouvira dizer que sua mulher tinha falecido e que, por este motivo,
decidiu novamente contrair um matrimonio. Acontece que, infelizmente para
ele (e felizmente para Josefa), ao ir buscar sua certiddo de banhos na freguesia
do Aracu descobriu que sua primeira senhora estava viva. Encerrando-se assim
seu depoimento.

No mesmo dia ¢é redigido o fermo de conclusdo da devassa: “fiz estes autos
conclusos ao sobredito excelentissimo e reverendissimo senhor para neles
determinar o que lhe parecer justica de que fiz este termo™*.

O dltimo ato judicial que compunha o #ranslado de culpa que seria reme-
tido ao Santo Oficio é exatamente o termo da pronuncia, este era elaborado em
dois momentos distintos: tdo logo que se encerrava a devassa na freguesia; e na
ocasio em que bispo e seu secretdrio ji estivessem de volta ao paldcio episco-
pal — na sede do bispado em Sao Luis.

Em razio da primeira pronuncia redigida nos autos de Anténio Nunes
nio se figurar completa, vejamos um exemplo atinente a Cosme Bezerra

Cavalcante, denunciado na Vila da Mocha

Quanto ao primeiro:

Pelo que resulta dos ditos das testemunhas desta devassa da visitagdo por
nés tiradas nesta freguesia de Nossa Senhora da Vitoria da Vila da Mocha,
conforme a disposi¢io do direito e constitui¢des do bispado, obrigam que;;
e pelo que respeite as culpas de Fudo, Cosme Bezerra, Fuio, anteceden-
temente chamado Fudo, Fudo e Fudo, todos casados segunda vez tendo
viva as primeiras mulheres, 0 nosso secretdrio da visita translade as culpas
na forma do estilo para se remeterem ao Tribunal da Santa Inquisi¢io de

Lisboa, e paguem seus pronunciados os custos em que os condenamos.

64 ANTT,TSO,IL, Liv. 313, fl. 110.



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago... 333

Mocha seis de maio de mil setecentos e cinquenta. Frei Francisco de Sao

Tiago®.

Nota-se que é o unico ato juridico assinado apenas pelo préprio bispo.
Da-se a entender que a pronuncia, referente aos crimes de foro inquisitorial,
presente no ato da devassa, é elaborada de forma separada e circunscrita a um
delito especifico. Nota-se que as abrevia¢des “fudo” (cinco ao total, mas dois
referindo-se a mesma pessoa que alterou seu nome — a exemplo de Anténio
Nunes) refere-se 4 cada um dos individuos que foram denunciados na Vila da
Mocha por cometerem o delito da bigamia — como se vera®.

Ainda na freguesia devassada, o secretirio completava: “Aos seis dias
do més de maio de mil setecentos e cinquenta anos nesta vila da Mocha me
foi entregue esta devassa pelo excelentissimo e reverendissimo senhor D. Fr.
Francisco de Sao Tiago bispo deste bispado, com a sua pronuncia nela posta
que mandou se cumprisse e guardasse como nela se continha de que para cons-
tar fiz este termo”.

O historiador Caio Boschi comenta que eram, basicamente, dois livros
utilizados em cada visita,

Um dos livros servia para o assentamento, ap6s os traslados ja referidos, dos
termos de confissdes e de dentncias, ou seja, da devassa propriamente dita.
Esses livros contém também, no final dos interrogatdrios de cada freguesia,
o termo de conclusdo da visita e o rol das pronuncias, isto ¢, a sentenga do

visitador para cada uma das pessoas confessas ou denunciadas. O segundo

65 Ha unica diferenca presente nesta pronuncia em detrimento do mesmo ato juridico pronunciado
no caso de Anténio Nunes Viana é a auséncia: “Pelo que resulta dos ditos das testemunhas
desta devassa da visitagdo por nés tiradas nesta freguesia de Nossa Senhora da Vitoria da Vila
da Mocha, conforme a disposi¢do do direito e constitui¢des do bispado, obrigam que...”. Sobre
a referéncia a citagio apresentada no texto: ANTT, TSO, IL, Liv. 309, /1. 372.

66 Essa afirmacio deve ser, naturalmente, matizada. Primeiro porque, em razio de todos os delitos
transmitidos ao Santo Oficio serem, naturalmente, atinentes ao seu foro, dar-se-d impressio de
que houvesse uma pronuncia especifica. Em segundo lugar, em que pese todas as dentncias se-
rem referentes 4 bigamia nao hd como afirmar que essa pronuncia era circunscrita a um crime es-
pecifico. Fundamentado a partir da documentagio oriunda do bispado de Mariana, Caio Boschi
comenta: “Uma vez concluidos os depoimentos de cada freguesia, o visitador determinava ao
secretdrio da visita a lavratura do termo de seu encerramento. A seguir, respaldando-se no edital
da visita, nas pastorais diocesanas e na legislagdo civil e eclesidstica, escrituraram-se as pronzncias
da devassa, feitas, na maior parte dos casos, separadamente por crime ou delito; ou, em outros
casos, através da lista nominal dos culpados, acompanhados das respectivas penalidades, que
eram imediatamente tornadas publicas, a fim de serem cumpridas”. BOSCHI, 1987, p. 170.



334 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

livio compreende os lancamentos de termos de culpados e pronunciados,
vale dizer, os registros dos atos de comparecimento do indiciado perante
o visitador, a leitura da respectiva promincia e a sua reagio a sentenga que

lhe fora aplicada®

Vé-se, portanto, que o translado de culpas é construido a partir das infor-
magdes apresentadas nesses dois livros e, no que concerne a pronuncia referente
aos sujeitos indiciados aos delitos circunscritos ao foro inquisitorial, o prelado
resguardava a jurisdigdo dos inquisidores para que se procedessem conforme
rigor e estilo daquele tribunal.

Dessa forma, ¢ somente de volta a sede do bispado em Sio Luis que
Francisco Matabosque comegaria a produzir individualmente os translado das
culpas que iam ser transmitidos ao Santo Oficio. Cada um com os mesmos
atos juridicos transcritos das atas da devassa e com uma segunda pronuncia (ou
termo de data ou publicacio®®) individualmente redigida:

E nio se continha mais em a dita devassa da visitagio da freguesia de Nossa
Senhora do Carmo de Piracuruca pelo que respeita a culpa de Antdnio
Nunes Viana, antes chamado de Lourenco Nunes, que aqui transladei bem
e fielmente da sobredita devassa por virtude da pronuncia nesse posta pelo
excelentissimo e reverendissimo senhor D. Fr. Francisco Santiago bispo
deste bispado de Sdo Luis do Maranhio o qual translado vai sem coisa
que duvida faca concertado e conferido por mim com a prépria devassa a
que me reporto que ainda fica em meu poder e também escrita e assinada
por mim. Secretdrio da visita abaixo assinado, nesta cidade de Sdo Luis do

Maranhio, aos desasseeis de outubro de mil setecentos e cinquenta anos®

O historiador Bruno Feitler afirma que por diversas vezes os inquisidores
solicitavam ao prelado que ndo inscrevesse os casos que tocassem a Inquisicdo
nos livros da Visita. Em Pernambuco, no ano de 1600, por exemplo: “o juiz

eclesidstico de Pernambuco e Vigirio de Olinda foi informado que deveria

67 BOSCHI, 1987, p. 166 ¢ 167. Laura de Mello e Souza também faz consideractes a respeito
destes documentos: SOUZA, 1984, p. 167.

68  Esta designacdo aparece duas vezes. Refere-se ao #ranslado de culpas de José Soares Barreto e Jodo
Pereira Bethencourt, ambos denunciado na Vila da Mocha.

69 ANTT, TSO,IL, Liv. 313, fl. 110v-111.



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago...

anotar os casos tocante ao Santo Oficio separadamente das atas da visita
pastorais, e todo pedido de inquiri¢do se terminava pela injungdo de nio se
guardar localmente cdpias dos testemunhos e declaragdes”. Contudo, Feitler

complementa:

os visitadores guardavam muitas vezes uma cépia das atas, como se pode
verificar nas préprias transcri¢des que eram enviadas aos inquisidores
e que os juizes eclesidsticos afirmavam ser cGpias das atas das visitas; o
que demonstra que o faziam certamente por ignorncia das regras inqui-
sitoriais. Isso faz com que, quando os arquivos episcopais ainda existem,
se possa achar pequenos indicios dessa correspondéncia, na verdade em

numero bem menores do que os historiadores desejariam”

Gustavo Augusto Mendonga dos Santos estudando a colaboragio entre
o Tribunal Episcopal e a Inquisi¢do na capitania de Pernambuco na segunda
metade do século XVIII, ou seja, ap6s criagio do bispado, afirma, fundamen-
tado no processo inquisitorial de José Pedro Moreira, que esta pratica conti-
nuou sendo realizada’™.

Para o bispado do Maranhio, especificamente no governo de Francisco
de Sao Tiago, a pronuncia sugere entender que as dentncias atinentes ao Santo
Oficio constariam ainda no autos da devassa que “ainda fica em meu poder” —
como afirma o secretdrio. Contudo, na remanescente documentagio episcopal
referente a visita executada por Francisco de Sao Tiago a Sdo Luis ndo emerge
nenhuma dentncia aos delitos de foro inquisitorial, somente no ro/ dos senten-
ciados uma informagio de que Caetano Barros tivesse sido preso pelo prelado
para ser remetido ao Santo Oficio.

E possivel que, em razio de haver um comissariado ex gfficio nas mios
dos reitores do colégio da Companhia de Jesus de Sdo Luis, as pessoas, ou até
mesmo o bispo sugerisse, denunciassem os delitos de foro inquisitorial perante
o “reitor comissdrio”, esvaziando-se, por conseguinte, as dentincias desse foro
aos autos da visita? Se isso é verdade, porque entdo que Francisco de Sio Tiago

tez questdo de pronunciar no termo de emenda a prisio de Caetano Barros e,

70 FEITLER, 2007, p. 174.

71 SANTOS, Gustavo Augusto Mendonga. A Colaboragio entre o Tribunal Episcopal e a
Inquisi¢do na capitania de Pernambuco: as transgressoes do clero secular nos tribunais do impé-

rio portugués (1750-1800). In: MATTOS, MUNIZ, 2013, p. 237.




336

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

supostamente, remeté-lo por conta prépria ao Santo Oficio e ndo ao “reitor
comissario”? A questdo de resguardo, e preservacio do segredo, das informa-
¢oes tocantes ao Santo Oficio no bispado do Maranhdo ainda carecem de

investigagoes.

v

De todo modo, e encerrada a devassa na freguesia de Piracuruca, D. Fr.
Francisco de Sdo Tiago e seu secretirio, Francisco Matabosque, rumam, acre-
dito que imediatamente, em dire¢io a4 Santo Antdénio do Surubim, onde ji
no dia 9 de novembro iniciam a visitar e a devassar a popula¢do. Na ocasido
em que pelo menos trinta e nove pessoas seriam inquiridas, trés mulheres:
Leandra Tavares, Gracia e Maria Teixeira sairiam denunciadas por bigamia’.

O translado das culpas de Leandra Tavares é construido de uma maneira
levemente diferente do que no caso anterior — ainda que constituido dos mes-
mos atos juridicos. Acontece que na ocasido do padre Francisco da Costa Silva
ser inquirido a partir dos pardgrafos da devassa, afirmou, quanto ao sexto, que
a “[...] mulher de um fulano Vieira morador na fazenda do Tambor desta fre-
guesia sendo casada nas minas fugiu para esta terra com o dito Viera, e com ela
se casou sendo vivo o primeiro marido” e conclui seu depoimento afirmando
que Jodo Batista de Almeida e Jodo Batista Velasco sabiam mais do referido.
Dessa forma, Jodo Batista de Velasco seria intimado pelo prelado para ser
inquirido nio enquanto festernunha jurada, mas enquanto festemunha referida.

Francisco de Sio Tiago nio interrogou Jodo Batista Velasco a respeito dos
pardgrafos que compunham o edital e interrogatdrios da visitagdo, mas acerca
do “referimento nele feito” pelo padre Francisco da Costa Silva em razido de
seu conhecimento do caso de Leandra Tavares”.

72 As trajetérias destas duas ultimas mulheres j4 foram discutidas por Ferdinand Almeida em outro
texto e, portanto, nio serdo analisadas neste capitulo. Sobre suas trajetdrias, consultar: Notas
sobre a Inquisi¢do no Piaui Colonial. In: BARROS, Fransuel LIMA; SILVA, Ronyere Ferreira;
SILVA; Mircio Douglas de Carvalho. Historia: objetos, fontes e escrita. Sdo Paulo: Mentes
Abertas, 2019, p. 17-34.

73 Jodo Batista Velasco afirmaria ainda que Francisco de Almeida, meirinho do juizo da vara ecle-
sidstica, também sabia do referido. No entanto, sabe-se 1d por qual motivo, este, 4 semelhanca de
Jodo Batista de Almeida ndo seriam interrogados. ANTT, TSO, IL, Liv. 314, fl. 196v-197.



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago... 337

A semelhanga de Antonio Nunes Viana, Leandra Tavares™, enquanto

depoente, é intimada a prestar esclarecimento. Quando interrogada, afirmou

[...] que era verdade que sendo ja mulher forra se casara com um escravo de
Egas Moniz Pamplona ji defunto, o qual escravo, que era homem pardo,
se chamava Antonio da Costa, com o qual se recebeu solenemente em pre-
senca de um sacerdote por nome Fulano Benavides, com licenga do Pdroco
da Freguesia de Santo Anténio, na paragem onde chamam Papagaio perto
das Minas Gerais, cujo matrimonio se celebrou depois de banhos corridos,

em casa do sobredito Egas Moniz”

Contudo, defende-se que o casamento era nulo pelo fato de ter tido
“copula carnal consumada” com Gongalo da Costa,irmio de Antonio da Costa,
seu marido. Afirma, também, que fora ameagada por Edgar Muniz. Este, com
uma faca na mio, disse a Leandra Tavares que a mataria caso ela ndo contraisse
o matriménio e se alguém soubesse do referido impedimento.

Essa infeliz situacio estaria prestes a mudar. Logo ap6s completar um més
de casada, Edgar Muniz e seu escravo Antonio da Costa fugiram da paragem
do Papagaio por causa de dividas. Sozinha e livre das ameagas, Leandra Tavares
resolveu ir para a freguesia do Surubim — Capitania do Piaui. Chegando 14 hd
10 anos, teve noticias de que seu marido havia falecido no hospital do Rio de
Janeiro e, portanto, resolveu casar-se com Antonio Vieira. Conclui seu depoi-
mento que seu primeiro casamento era nulo ndo sé pela morte do seu primeiro
marido, como, principalmente, por ter tido “copula carnal consumada” com seu
cunhado antes do casamento’.

A quarta freguesia perlustrada juridicamente seria a sede da capita-

nia: freguesia de Nossa Senhora da Vitéria da vila da Mocha. Iniciada em

74  Afirma ser “preta crioula, natural de Recife de Pernambuco, de onde saiu sem ter lembranga da
terra, escrava que foi de Cipriano Tavares de Brito, o qual a levou consigo para Taparanga perto
de Sergipe D'el rei, bispado da Bahia, e dali o dito senhor a mandou para as Minas Gerais, onde
foi vendida a Manoel Alvares Ribeiro Ribas, o qual passados dois anos pouco mais ou menos a

alforriou. ANTT, TSO, IL, Liv. 314, f. 198.
75 ANTT, TSO,IL, Liv. 314, fl. 198-198v.

76 A agéncia de Leandra Tavares é sintomatica. Ao contririo do que ¢ comumente visto, onde se
alegava a ignorancia ao saber se o primeiro marido/esposa era ou néo vivo, Leandra defende-se
de outra forma. Alega a nulidade do casamento em razio de ter tido relagdes carnais antes do
casamento para sé depois mencionar que seu primeiro marido estivesse morto. Utiliza-se, por-
tanto, das préprias prerrogativas cristds para se defender.



338 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

31 de margo de 1750, a visita durou pouco mais de um més, encerrando-se
na alvorada do més de maio. Pelo menos 100 pessoas seriam chamadas para
prestar depoimentos perante o prelado. Na ocasido, cinco supostos bigamos
teriam seus franslado de culpas redigidos que tdo logo seriam transmitidos ao
Santo Oficio: Baltazar Gongalves de Oliveira’”’; Cosme Bezerra Cavalcante;
Manuel Ferreira Tavora’™; José Soares Barreto® e Jodo Pereira Bethencourt.
Este ultimo, natural da I1ha de Sdo Miguel onde se chamava Jodo Camelo
de Bethencourt, casou-se nessa freguesia de Nossa Senhora da Vitéria com
Margarida Pinto de Queiroz, atualmente moradora na fazenda do cajueiro,
freguesia de Aroazes. Acontece que Jodo antes de vir ao Brasil ja tinha se
casado e fizera Vida Marital com sua primeira senhora em um lugar cha-
mado Caboclo, termo da Vila da Lagoa — da mesma ilha de Siao Miguel.
Todas essas informagées foram apresentadas pela testemunha Jodo do Vale
Horta. Tamanha ciéncia das circunstincias dar-se-4 pelo fato de, assim como
o incriminado, ser natural da Ilha de Sio Miguel e ter vindo residir na Vila
da Mocha. Afirma também que Jodo Pereira era filho de dona Barbara e Jodo
Camelo e, na altura, tinha quatro irmdo. Acresce ainda, quanto aos sinais, que
“agora [parecia] ter sessenta anos pouco mais ou menos, estatura ordindria,
cor trigueira, beigos grossos e lingua algum tanto perra e barba serrada, cabelo

algum tanto corredio e preto”®.

77  Denunciado “por ser publica voz e fama” pelo Domingos Pinto Baifo, Antonio Furtado de
Mendonca e José Fernandes da Silva. O primeiro, no entanto, afirmou ter presenciado o primei-

i i
ro casamento que aconteceu na Vila da Mocha. O segundo, por sua vez, aconteceu no bispado

da Bahia.

78  Denunciado por Manoel Gongalves Rocha; Gaspar de Abreu Valadares, ambos afirmaram co-
nhecer a histéria “de ouvida”. ANTT, TSO, IL, Liv. 309, fl. 371-372v.

79  Denunciado por Manuel Marques Pedra, este afirmou apenas saber sobre o delito “por ouvir
dizer”. Na freguesia de Aroazes, Tavora tornaria a ser denunciado, agora por duas testemu-
nhas. No entanto, ambas nio deram credito ao que tinham ouvido. Francisco Teixeira de Souza,
por exemplo, afirmou: “Ao sexto disse que ouvira dizer que Manoel Ferreira Tavora, natural do
Pitangui, sendo casado na terra da sua naturalidade, se casara nesta freguesia com Francisca do
Nascimento, mais que também ouvira dizer, que a dita fama que correu era falsa, e que nio sabia
a quem havia de dar credito”. ANTT, TSO, IL, Liv. 309, fl. 339v; 342v.

80 Denunciado por Manoel Pinto de Macedo; Anténio da Rocha Baido Jodo de Souto Maia;
Francisco Xavier de S4; Padre André da Silva. Todos o delataram pelo suposto delito ser publico
na regifo, André da Silva, vigirio da vara, no entanto, desacreditou esta md fama ptblica. ANT'T,

TSO, IL, Liv. 309, fl. 322-324.
81 ANTT, TSO,IL, Liv. 305, fl. 278v.



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago...

Diferentemente dos dois casos anteriores discutidos, o prelado nio con-
segue interrogi-lo, pois, no momento da visita, Jodo Camelo, assim como
todos os outros sujeitos denunciados pelo mesmo crime na Mocha, ndo mais
residiam na regido em que pese a “publica voz e fama” desses supostos pecado-
res. Apesar desse calculado desencontro, pois, seguramente, fugiram tentando
evitar a méo da justica dos guardides da ortodoxia religiosa, Francisco de Sao
Tiago nio remeteu apenas esta dentncia contra Jodo Camelo ao Santo Oficio.

Entre os dias 23 de dezembro de 1749 e 01 de janeiro de 1750, o pre-
lado esteve visitando freguesia de Nossa Senhora da Concei¢do do Brejo dos
Aroazes, onde duas pessoas, ja apresentadas por nés, teriam seus translados de
culpas elaborados por transgredir as normas do sagrado casamento. Sio elas:
Manuel Ferreira Tavora e Jodo Pereira Bethencourt. Na ocasido, foram 11 pes-
soas que afirmaram que Jodo Pereira ji estava casado na Ilha de Sao Miguel
quando se casou na Vila da Mocha. Cinco testemunhas acrescentaram ainda
que, em razdo do incriminado ter fugido hd mais ou menos cinco anos daque-
las terras rumo a sua terra natal a fim de tornar a fazer vida marital com a
sua primeira esposa Margarida Pinto decidira casar-se novamente com André
Gongalves, este, por sua vez, tinha fama de também jd ser casado uma pri-
meira vez®. Essas pessoas, aos olhos de hoje, estavam longe de terem desprezo
pelo matrimoénio, antes mais adoravam tanto que se casavam varias vezes, nao
importando o alto custo imposto pela igreja a este sacramento.®

A penultima freguesia visitada, e a tltima a ser vista por nés, é a de Nossa
Senhora do Livramento de Parnagud, que foi devassada pelo bispo entre os
dias 13 e 18 de junho de 1750. Dentre, pelo menos, 28 testemunhas pergun-

tadas, quatro individuos sairam denunciados pela transgressio da bigamia,

82  Curioso é que uma testemunha chamada Manuel Felipe de Azevedo afirmou ter ouvido essa
histéria da boca de Jodo Vale Horta. No entanto, e como vimos, Jodo Vale nio foi inquirido na
freguesia do Parnagud enquanto testemunha referida, mas enquanto uma testemunha jurada que
teria que prestar depoimento a respeito dos artigos e interrogatérios referentes ao edital da visita.

ANTT, TSO, IL, Liv. 305, fl. 272-276.
83 SOUZA, 1984, 69.




340 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

sdo eles: Francisco Gongalves®, Damido Cardoso Moreno®, José Pereira de
Carvalho® e Manuel Godinho.

Natural do Porto, com idade aproximadamente de 50 anos, estatura ordi-
ndria, cabelo e barba preta e serrada, Manuel Godinho foi para a freguesia do
Parnagua onde comegou a exercer o oficio de vaqueiro na fazenda das pedras,
cujo proprietirio era Pedro de Oliveira. Ja estabelecido na regido, decide-
-se contrair matrimonio com Margarida Gomes Freire. Apés alguns anos
de casado, correu-se fama, uns afirmando que ele tinha ordens sacras, outros
de que jd era casado no Rio de Janeiro, de que nio poderia ter contraido o
casamento iz _facie ecclesiae com Margarida. Pressionado pela fama constante,
o vigirio geral exige que Manuel Godinho apresentasse as suas certidoes de
Banhos. Seu senhor até diz que “mandaria vir a sua custa”, ao passo que o
denunciado recusara. Encurralado, decide fugir, ha mais de cinco ou seis anos,
daquela freguesia. Supde-se que voltara para junto dos bragos de sua primeira
esposa. Abandonada, e sensivelmente furiosa, sua segunda senhora também
saira daquela regido com seus pais em diregdo ao rio Preto, em Pernambuco.
Dali fugira para a Serva do Sorva, arcebispado da Bahia, onde pretendia se
casar novamente “com o pretexto de que o seu marido tinha viva a sua primeira
mulher quando casou com ela”®.

Finalizada essa devassa, como dissemos, em 18 de junho, faltava-se,
naqueles longinquos sertes, ao que se supde, apenas mais uma freguesia a ser
devassada: a freguesia do Gurgueia. Por volta de julho daquele mesmo ano de

1750, Francisco de Sio Tiago e Francisco Matabosque retornam a sede do

84  Duas pessoas, ambas por fama publica, afirmaram ser o denunciado casado no Maranhio, ao
passo que jd era casado em Pernambuco. ANTT, TSO, IL, Liv. 308, fl. 1- 2.

85 Na ocasido, Fernando Cardoso Moreno afirmou que ouviu dizer na boca de Claudio de Sousa
Brito, que Damido Cardoso Moreno foi no Ceard com uma mameluca escrava antes de casar-
-se novamente com a mesti¢a Indcia em Parnagud. Acrescenta a testemunha, que ele chegou a
presenciar este segundo matrimonio. Francisco de Sao Tiago ndo deu prosseguimento a estas
suspeitas, talvez por nio conseguir localizar a testemunha referida e, especialmente, por razio
de Damido Cardoso jd ter se ausentado daquelas terras, certamente, por temer os tenticulos

inquisitoriais. ANTT, TSO, IL, Liv. 309, fl. 369-370.

86 Denunciado por uma tnica pessoa que disse, de ouvida, que ele era casado em Portugal quando
se casou novamente na freguesia do Gurgueia. Esta freguesia ao ser devassada pelo prelado,
entre os dias 12 e 17 de julho, José Pereira de Carvalho tornaria a ser denunciado, agora por trés
testemunhas que afirmavam saber, ainda que indiretamente, do pressuposto delito. ANTT, TSO,

IL, Liv. 309, fl. 345-346 ¢ 347-349.
87 Toda essas informagdes foram colhidas em: ANTT, TSO, IL, Liv. 309, fl. 329-332



A dinamica do Império Portugués a luz da administracéo espiritual de D. Francisco de Sao Tiago...

paldcio episcopal. E ali que os #ranlados de culpas seriam elaborados e trans-
mitidos ao Santo Oficio. Em Lisboa, o promotor do Santo Oficio, “cujo papel
consistia em dar inicio as investigaces e pedir ao tribunal para aplicar a lei”®,
analisaria a qualidade das provas, a legalidade dos procedimentos, e solicitaria,
caso fosse necessdrio, a prossecugio de possiveis inquéritos, judiciais ou extra-
judiciais na “forma e no estilo do Santo Oficio” ou até mesmo, caso estes #7as-
lados constituissem provas bastantes e suficientes, a ordem de prisdo, mediante
o pronunciamento do Requerimento da Justica®.

De volta a Sao Luis, Francisco Matabosque transladaria, entre os dias
20 e 30 de outubro, na “forma de estilo para ser remeter ao Santo Tribunal
da Inquisi¢ao de Lisboa” 16 translado das culpas referentes a 13 individuos —
todos acusados de bigamia®. Ao contririo dos procedimentos adotados con-
tra Caetano de Barros (ordem de prisdo e encaminhamento ao Santo Oficio
— como vimos), vimos que Francisco de Sio Tiago, visitando a capitania do
Piaui, ndo procedeu contra nenhum incriminado, cujo suposto delito perten-
cesse ao foro inquisitorial, ainda que tivesse interrogado individuos que con-
fessaram casar-se novamente, muito embora justificando-os — como foi o caso
de Lourengo Nunes e Leandra Tévares. O prelado, resguardou, portanto, a
total jurisdi¢do dos inquisidores para que se procedesse conforme o “rigor e
estilo daquele tribunal”.

Essa colaboragio ainda pode ser sentida em uma correspondéncia reme-
tida (datada de 07 de fevereiro de 1749) por Francisco de Sdo Tiago a Jacome
Esteves Nogueira, dizendo-lhe que

Com a resposta que o senhor seu sobrinho foi servido dar-me a carta que
lhe escrevi tive a gloria de vez que ele se resolveu condescender ao que

88 CASTELNAU-LESTOILE, Charlotte de, Pascoa Vieira diante da Inquisi¢io: uma escrava entre
Angola, Brasil e Portugal no século XVIII. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2020, p. 72

89  Houve a0 menos quatro individuos que tiveram um requerimento da justia solicitado pelo pro-
motor para se investigar judicialmente na “forma e no estilo do Santo Oficio” o suposto delito
infligido. No entanto, em razio do espago, e sobretudo, pelo fato dos inquisidores ndo solicitarem
nenhuma execugio de diligéncia ao prelado D. Fr. Francisco de Sao Tiago, ndo os analisaremos
aqui.

90 Recorde-se que: José Pereira de Carvalho, Manuel Ferreira Tvora e Jodo Pereira Bethencourt fo-
ram denunciados em freguesias diferentes e, portanto, cada um possui dois #raslados. Acrescenta-
se ainda que Margarida Gomes Freire, esposa de Manuel Godinho; Margarida Pinto (esposa
de Jodo Pereira Bethencourt) e André Gongalves (esposo de Margarida Pinto) também seriam
denunciados, mas ndo constam zraslados de culpas.




342 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Vosmecé e eu juntamente lhe persuadimos. E como fui também sucedido
nesta diligéncia que vosmecé me encarregou cresceu-me o desejo de ter
mais ocasides em que possa servir a vosmecé. Se a vosmecé nio custar
muito, rogo-lhe me continue o favor de repetir licencas minhas aos senho-

res inquisidores Ribeiro e Trigoso”.

Acresce-se ainda, que Francisco de Sao Tiago, através destas visitas pas-
torais a capitania do Piaui, foi o prelado maranhense que mais colaborou com
o funcionamento do Santo Oficio.

ek

As visitas pastorais como instrumentos de governo episcopal, significou
no prelado de d. frei Francisco de Santiago, um potente mecanismo de pene-
tracdo nos sertdes, forte disciplinamento moral das populagdes, importante
compartilhamento de atividades com o Santo Oficio e principalmente a con-
solidagdo dos interesses da coroa quanto a anexagio definitiva do Piaui ao
dominio temporal e espiritual do Maranhdo. As visitas viabilizaram ao antistite
condi¢des de trabalho para uma vigilancia direta do territério, construiu largas
redes de contato entre as freguesias e conectou os distantes lugares daquela
capitania com os poderes temporais local e metropolitano. Sem duvida, o
suporte juridico que compde uma visita pastoral deu ao bispo ferramentas de
atuacdo diante de um bispado tdo diverso e imenso. Bruno Feitler analisando
“edital e interrogatdrios da visitagdo” afirma que as visitas tinham como princi-
pal objetivo “[...] ordenar e enquadrar a sociedade™?. De fato, esse instrumento
privilegiado de agdo dos bispos a nivel local foi de fundamental importancia.

91 Aproveitou ainda a ocasido para denunciar o familiar José¢ Cardoso Delgado, natural do Rio de

Janeiro. ANTT, TSO, IL, Liv. 301, . 319.
92 FEITLER, 2007, p. 165



CAPITULO 15

IDENTIDADES DE GENERO, PRATICAS
MAGICO-RELIGIOSAS E INQUISICAO NA
AMAZONIA COLONIAL (1763-1773)

Marcus Vinicius Reis’

Introducao

século XVIII, para o contexto luso-brasileiro, pode ser compreendido
através dos diversos individuos que se mostraram interessados em
construir um discurso reformista para o Império portugués, tendo na
figura do Marqués de Pombal um dos principais interessados em concretizar
esse objetivo. Entre os pesquisadores interessados em analisar esse periodo,
o Iluminismo aparece como movimento que sustentou a relagdo entre a pre-
sen¢a de Pombal e os rumos que Portugal tomaria no decorrer desse século?.
Ha trabalhos que, além de terem analisado esse mesmo contexto, conferiram
protagonismo a outros personagens também importantes no periodo, como a

1 Docente na Faculdade de Histéria, da Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pard. Integra
o Programa de Pés-graduagio em Histéria, da mesma universidade, cuja drea de concentragio
¢é Historia e Cultura na Amazénia. Contato: marcus.reis@unifesspa.edu.br. Este trabalho estd
integrado ao Projeto de Pesquisa intitulado “Repensando as Visita¢oes inquisitoriais na América

portuguesa: feiticeiras e cristds-novas a partir das relagdes de género, classe e raga”. Portaria n®
0076/2020.

2 A mengio aqui diz respeito ao trabalho de Kenneth Maxwell, sendo um dos exemplos da histo-
riografia referente ao Iluminismo portugués e o peso conferido a atuagio do Marqués de Pombal
nesse contexto. Cf. MAXWEL, Kenneth. Marqués de Pombal: paradoxo do Iluminismo. Rio de
Janeiro: Paz e Terra, 1996. p. 1.



344

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

figura de D. Luis da Cunha que, nas palavras de Junia Furtado (2012, p. 49), se
tornou um “verdadeiro ordculo da politica portuguesa™. Por sua vez, tamanho
alcance da atmosfera das luzes no espago lusitano fez com que esses novos
ventos de um pretenso racionalismo ressoassem igualmente nos corredores do
Tribunal Santo Oficio, institui¢io que vigorava desde 1536, ainda que com
alguns periodos de suspensio das suas atividades.

Um dos principais eixos desse movimento que passou a influenciar esses
novos rumos da Inquisi¢do portuguesa consistiu nas numerosas criticas ende-
recadas a essa institui¢do. E, como destacado em trabalhos recentes®, essas
criticas pertenceram a uma longa duragio inerente a prépria vigéncia deste
tribunal. Todavia, no século XVIII, em paralelo aos interesses de muitas auto-
ridades em reformar a Inquisi¢do, predominou um grande volume de juizos
enderecados a esta e aos seus defensores. Vide a publicagdo de uma caricatura
em que D. José I foi retratado num momento em que perguntava a um frade
anglicano qual seria o motivo para o terremoto que assolou Portugal em 1755.
O religioso ao responder, apontou para uma gravura que trazia consigo, no
qual os autos da fé foram representados como os maiores responséveis’. Essa
gravura, publicada em Londres no ano de 1755, foi uma das diversas formas
encontradas pelos criticos do Santo Oficio para ampliar o debate a respeito da
necessidade de suprimir essa instituicdo.

Quando publicado em 1774, o Regimento do Santo Oficio da Inquisicio
representou mais uma engrenagem do amplo contexto envolvendo a reorga-
nizagio do Santo Oficio portugués sob a proposta reformista de Pombal. A

expressdo “século iluminado™, referente ao Setecentos, pertence a esse texto

3 Também hd por parte da autora um importante destaque para a difusio das ideias iluministas
na formagio de uma “Republica de Letras portuguesa”, citando, por exemplo, a fundagio da
Academia Real da Histéria Portuguesa, por esta representar um momento singular no processo
de formagio e consolidagio de um grupo de intelectuais reunidos em torno de Jodo V como seu
principal mecenas.

4 Yllan de Mattos (2014) situou suas andlises entre os anos de 1605 ¢ 1681 a fim de compreender
como foram produzidas as criticas enderecadas ao Tribunal do Santo Oficio portugués, transi-
tando nas mais diversas narrativas vindas nio apenas nos setores letrados, como nos textos do
padre Antonio Vieira, mas, também, no cotidiano da populag¢io comum que, por vezes, recafa no
crime de blasfémia por conta das sitiras promovidas aos inquisidores ou ao Tribunal.

5  MARCOCCI, Giuseppe; PAIVA, José Pedro. Historia da Inquisicio portuguesa: 1536-1821.
Lisboa: A esfera dos livros, 2013. p. 279.

6  “E por quanto no presente século iluminado seria incompativel com sisudez e com o decoro
das Mesas do S. Oficio, instruirem volumosos processos com formalidades juridicas, e sérias, a



Identidades de género, praticas magico-religiosas e Inquisi¢do na Amazénia Colonial (1763-1773)

inquisitorial, em que € presente o discurso acerca da necessidade de repensar o
papel da Inquisi¢do diante das narrativas envolvendo o pacto diabélico. Como
bem constatou Evergton Souza’, esse documento significa tanto a amplitude
que os “ventos do racionalismo” adquiriram na esfera inquisitorial como, ja em
um olhar mais especifico, o interesse dos inquisidores em consolidar uma nova
posicio diante dos que supostamente se relacionavam com o sobrenatural: “fei-
ticeiros, sortilégios, adivinhadores, astrélogos judicidrios e maléficos”.

Cabe sublinhar que, por quase trés séculos, predominou no entendimento
das autoridades religiosas, nio apenas inquisidores, que duas formas principais
de pacto existiam quando das relagées que os individuos diziam possuir para
com a figura do Diabo. Ainda que nio seja possivel enxergar um verdadeiro
movimento editorial em torno do tema, conforme salientou José Pedro Paiva
(1997, p. 17)8, algumas reflexdes circularam em Portugal desde o século XVI e
contribuiram para a consolidagio da ideia da existéncia do “pacto ticito” e do
“pacto expresso”. O cardter implicito caracterizou a primeira nogio de pacto,
em que, mesmo quando o individuo negava quaisquer presencas dos diabos nas
préticas empreendidas — tais como ritos de cura, adivinhagio etc.—, ainda assim
o pacto se concretizava tendo em vista, segundo os teéricos do periodo, que
tais prodigios s6 possuiam efeito por conta dessa figura: “que tinha vontade
prépria para nelas se poder imiscuir™. O cardter expresso, ou explicito, con-
densou os elementos que se tornaram cldssicos na demonologia da Primeira

Modernidade, ou seja, do contrato entre individuo e figuras diabélicas, da

respeito de uns delitos ideais, e fantdsticos com a consequéncia de que a mesma, seriedade, com
que fossem tratados, continuasse em lhes fazer ganhar maior crenga nos povos, para neles mul-
tiplicarem tantos sequazes das doutrinas de terem verdadeira existéncia os sobreditos enganos e
imposturas, quantos sio os pusilos e ignorantes; quando pelo contrério, sendo desprezados e ri-
dicularizados virdo logo a extinguir-se como a experiéncia tem mostrado entre as na¢oes polidas
da Europa”. Cf. INSTITUTO HISTORICO E GEOGRAFICO BRASILEIRO. Regimento
do Santo Oficio — 1774. Revista IHGB, Rio de Janeiro, ano 157, n. 392, p.495-1020, jul./set.
1996.p. 951.

7 SOUZA, Evergton Sales. Catolicismo Ilustrado e Feitigaria. In: FURTADO, Junia Ferreira;
CHAVES, Maria Leénia. Travessias inquisitoriais das Minas Gerais aos cdrceres do Santo Oficio:
didlogos e transitos religiosos no Império Luso-brasileiro (sécs. XVI-XVIII). Belo Horizonte:

Fino Trago, 2013. p. 203.

8 O século XVI ainda é mais lacunar quanto a essa suposta produgio editorial. O autor chega
a destacar a inexisténcia de qualquer publicagio nesta centuria, embora deixe espago para um
suposto manuscrito escrito pelo frei Bartolomeu dos Martires, intitulado Tractatus de supersti-
tionibus. Cf. PAIVA, José Pedro. Bruxaria e supersticio num pais sem ‘aga as bruxas”™ 1600-1774.
Lisboa: Editorial Noticias, 1997. p. 19.

9 PAIVA. Bruxaria e supersticio num pais sem “caga as bruxas™ 1600-1774. p. 39.

345




346 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

oferta e recep¢io de poderes, da serviddo como forma de celebrar esse acordo.
Mais ainda, este pacto poderia ser encarnado numa completa solenidade, em
que esse personagem aparecia “visivelmente, sentado num trono, rodeado pela

corte de demdnios” .

O Regimento de 1774 ressignificou essas interpretagoes, justificando a
necessidade de as autoridades repensarem a prética inquisitorial diante das
pretensas supersticoes, tendo em vista que estas, segundo o texto, teriam sido
alimentadas exclusivamente pela popula¢io comum. Manter essa persegui-
¢do alimentaria a credulidade frente a0 mundo madgico e geraria, assim, um
aumento de préticas supersticiosas e enganadoras, distantes da ritualistica
catdlica. Além disso, a infinidade de processos promovidos desde o estabeleci-
mento do Santo Oficio indicava a fragilidade dos argumentos que sustentavam
as nogdes de pacto. A pouca substancia das denuncias e confissdes, que eram
os pilares das investigacdes levadas pelos inquisidores, também foi sublinhada
no regimento:

todas as provas que houve contra aqueles réus se reduziram sempre as suas
proprias, singulares, e nuas confissdes judiciais, e extrajudiciais; sem outra
justificagdo ou adminiculo em que se estabelecesse juridico conceito do
referido pacto explicito por eles afirmado visivelmente para sustentarem

na opinifio comum o conceito das suas fic¢des e imposturas [...] (IHGB,

1996. p. 950).

No entanto, entre os anos de 1763 e 1773', a Amazonia Colonial foi
tornada sede da dltima visitagdo inquisitorial ocorrida no Império portugués.
Além disso, esses dez anos concentraram o maior nimero de dentincias refe-
rentes ao delito da feitigaria desde 1591 — ano da primeira visitagdo, estabe-
lecida nas Capitanias do Nordeste. A “dltima inquisi¢do” — termo utilizado
por Yllan de Mattos (2012) — registrou 26 denuncias, segundo registro do

»12

autor, sendo as praticas de “feiticaria, praticas magicas e pacto demoniaco™? as

10 PAIVA. Bruxaria e supersticio num pais sem ‘Caga as bruxas™ 1600-1774. p. 39.

11 Assim como defendido por Yllan de Mattos (2020), este trabalho entende que a referida visita-
¢do perdurou até o ano de 1773, diferentemente da interpretacio cldssica, como a de José Amaral
Lapa, que definiu o fim das atividades de Giraldo José Abranches para o ano de 1769.

12 MATTOS, Yllan de. 4 vltima Inquisicio: Os meios de agdo e funcionamento do Santo Oficio no
Grio-Pard pombalino (1750-1774). Jundiai: Paco Editorial, 2012. p. 133.



Identidades de género, praticas magico-religiosas e Inquisi¢do na Amazénia Colonial (1763-1773) 347

que representaram a maior recorréncia de dendncias. Para Maria Olindina®,
esse numero foi de 38 dentncias, com maior concentragio para os anos de
1763-64. De todo modo, ambos os registros evidenciam a visivel inversio do
cldssico quadro de denuncias referentes ao contexto inquisitorial portugués,
historicamente voltado ao criptojudaismo’®. Nota-se, portanto, que a visitagao
encabec¢ada pelo padre Giraldo José de Abranches representou um movimento
inverso na América portuguesa, em que a crenga nas praticas magico-religio-
sas, largamente entendidas por leigos e religiosos como sendo priticas relacio-
nadas ao universo da feiticaria, nio foi compativel ao interesse das autoridades
inquisitoriais em repensar o préprio entendimento juridico desse delito.
Consiste nos livros de dentncias e confissdes produzidos durante essa
visitagdo, a base fundamental para o desenvolvimento das discussdes preten-
didas neste trabalho. Em linhas gerais, as propostas que se seguem pretendem
analisar as trajetérias de algumas das mulheres que foram denunciadas e/ou
processadas durante a visitagdo de 1763 por terem angariado fama de se rela-
cionarem com o Diabo. Busca-se defender que a feitigaria lhes serviu como
instrumento de reconhecimento social e como sustentagio para as dendncias e
processos resultantes dessa visitagdo, tornando-se aspecto fundamental para a
construgio das suas identidades de género como mulheres feiticeiras.

As feiticeiras na Amazonia Colonial

Por volta do ano de 1753, a cristi-velha e moradora da cidade do Parj,
Isabel Maria da Silva, casada com o entdo capitdo da guarni¢io do Parg,
Domingos Silva Pinheiro, teria comegado a “chamar por cantigas” junto da
companhia de Ana Bazilia’®. Em seguida, e de acordo com os relatos da pré-
pria Ana, registrados em 1763 pelas autoridades inquisitoriais estabelecidas em
Belém, teriam surgido, a partir dessas cantigas, “trés pretinhos ou diabretes”,
que dangavam e conversavam com Isabel em lingua estranha a da denunciante.
Por fim, a prépria Ana afirmou que Isabel Maria da Silva era considerada por

13 OLIVEIRA, Maria Olindina Andrade de. Olbares inquisitoriais na Amazénia portuguesa: o
Tribunal do Santo Oficio e o disciplinamento dos costumes. (Dissertagio de Mestrado em
Histéria Social). Manaus: UFAM, 2010. p. 102.

14 Largamente analisado por autores como, Anita Novinsky (1972), Angelo Assis (2011; 2012),
Ronaldo Vainfas (2010) e Lina Gorenstein (2005), por exemplo.

15 LAPA, José R. do Amaral. Livro da Visitagdo do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard — 1763-
1769. Apresentagio de José Roberto do Amaral Lapa. Petrépolis: Vozes, 1978. p. 182.



348

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

fama publica como uma mulher familiarizada com os demoénios, possuindo
tratos ilicitos com essas figuras.

A mesma Isabel, possivelmente receosa do seu passado e das préticas que
teria realizado, nas quais a presenga do Diabo era recorrente, resolveu se apre-
sentar diante da visitagio. Apds o juramento dos evangelhos, afirmando que
diria somente a verdade e que manteria segredo sobre o que fosse relatado,
confessou algumas praticas promovidas por ela ainda no tempo em que se
encontrava solteira. Nessa época, a confessante teria presenciado uma mulher
moradora da Rua dos Merecimentos, na mesma Belém, promover um ritual
denominado de “Sorte de Sdo Jodo”, cuja pritica consistia em conferir ao soli-
citante a possibilidade de alcangar qualquer objetivo preestabelecido. Ainda em
sua confissio, Isabel descreveu o modo como tal “sorte” deveria ser praticada:
no dia de Sao Jodo, enchia-se um copo de vidro com 4gua, juntando a clara e
a gema de um ovo nesse recipiente; em seguida, era necessdrio fazer o sinal da
cruz, rezando o Pai-nosso e a Ave-maria para o dito santo, pedindo-lhe para
que desse o poder de adivinhagdo para qualquer assunto. E, embora nio tivesse
praticado esse ritual, a prépria confessante justificou o seu comparecimento
diante das autoridades, ja que ela teria se interessado em aprender com a dita
mulher como era realizado esse ritual's.

Assim, ndo ¢ dificil imaginar que, ao procurar aprender uma determinada
prética cuja ritualistica e objetivo fugiam do dmbito licito da religido, as a¢des
de Isabel Maria da Silva tenham sido motivadas por sua consciéncia de que
esse episodio estava distante de um modelo de catolicismo a ser seguido. O
desregramento moral e religioso confessado por Isabel podem ser entendidos,
por sua vez, como os motivos para o grau das peniténcias aplicadas pelo visi-
tador. A confessante foi proibida de deixar a cidade sem uma licenga prévia
por parte da mesa da visitagdo enquanto sua causa fosse investigada, além de
ter sido obrigada a comparecer todos os dias a sala da visitagio, exceto feria-
dos, das sete horas até as onze da manha de modo a se apresentar diante das
autoridades.

Entre as principais ruas de Belém, e mesmo nos arredores da cidade,
incluindo ai algumas das fazendas existentes na regido, uma india conhecida

pelo nome de Sabina também foi relacionada por diversos individuos ao campo

16 LAPA, J. R. A. Livro da Visitacio do Santo Oficio ao Estado do Grio-Pard — 1763-1769.
Apresentagio de José Roberto do Amaral Lapa. Petrépolis: Vozes, 1978, p. 184-186.



Identidades de género, praticas magico-religiosas e Inquisi¢do na Amazénia Colonial (1763-1773) 349

do sobrenatural. Sua trajetdria esteve atrelada as diversas praticas que visavam
identificar supostos feiticos e desfazé-los conforme as demandas existentes,
principalmente através de rituais curativos. Processada durante a visitagio, sua
vida foi tratada como caso emblemdtico, segundo palavras de Yllan de Mattos
(2014). Conforme sublinhou o autor, a popularidade alcangada por Sabina foi
construida proporcionalmente as noticias referentes a qualidade das praticas
que ela empreendia, bem como através da aprovagio social referente a sua fama
de feiticeira. A amplitude dessa fama foi tamanha a ponto de o governador do
estado do Grio-Pard, Jodo de Abreu Castelo Branco, procurar pelos rituais da
india por conta de uma doenga'’. Nas palavras de Pedro Campos®® (1955, p.
117), Sabina pertenceu a um dos principais quadros de “curandeiros profis-
sionais com ampla clientela”, incluindo nio apenas o governador citado, mas
vérios ouvidores e tesoureiros residentes em Belém. Ao mesmo tempo, conti-
nua o autor, as escolhas de Sabina quanto aos seus clientes revelam o ecletismo
dessa rede, tendo sido composta por “lavradores, sapateiros, militares e quem
mais lhe requisitasse os servigos™"’.

Embora nio seja objetivo deste trabalho se aprofundar na documentagio
referente ao processo de Sabina, o conteido das dentdncias registradas pela
visitagdo ja possibilita uma leitura aprofundada da religiosidade nesse espago,
bem como da relagdo da prépria indigena com o sobrenatural. Na dentincia de
Raimundo Jose de Bitencourt, natural da cidade de Angra, foi relatado tam-
bém em 1763 que, por volta do més de agosto do mesmo ano, estando ele “gra-
vemente enfermo dos olhos”, e sabendo por noticias que uma india chamada
Sabina “tinha préstimo para fazer curas”, o denunciante mandou chamar a dita
Sabina a sua casa de modo a curd-lo de suas enfermidades®. Chegando a casa
do denunciante, Sabina lhe pediu “um cachimbo com tabaco e fogo e depois
de cachimbar um pouco, recolheu dentro dela com ele por a algumas vezes”,
baforou a fumaca na dire¢io de Raimundo”, desenhando cruzes com o dedo
polegar na sua testa”. Apés esse ritual, Raimundo teria vomitado um animal

com forma de “larva pela parte do rabo, e com forma de um peixe pela parte

17 MATTOS, Yllan de. A Inquisicio Contestada: criticos e criticas ao Santo Oficio portugués
(1605-1681). Rio de Janeiro: Mauad, 2014. p. 165.

18 DE CAMPOS, Pedro Marcelo Pasche. Inguisicio, Magia e Sociedade. Tese (Doutorado).
Universidade Federal Fluminense, Niter6i/RJ, 1995. p. 117.

19 DE CAMPOS. Inquisi¢do, Magia e Sociedade, 1995. p. 117.
20 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard — 1763-1769. p. 35.



350 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

da cabe¢a”, tendo afirmado Sabina que esses bichos estavam dentro do olho
do enfermo. Apés dois dias, Sabina retornou a casa de Raimundo, tornando
a refazer os rituais e, ao limpar seus olhos com a prépria lingua, afirmou que
ndo havia mais nenhuma enfermidade. Por fim, disse ao denunciante que sua
doenga era resultado de uns feiticos que haviam sido realizados por trés indios
moradores de uma “povoagio” préxima a fazenda de Raimundo?'.

O alcance da fama de Sabina ndo deve ser visualizado apenas a partir
da sua clientela, mas, também, com base no periodo em que as suas praticas
foram legitimadas pela populagdo. Natural de Belém, Manoel de Souza Novais
afirmou conhecer Sabina e a sua fama de feiticeira por mais de 11 anos®. Nio
a toa que, por volta de 1756, o denunciante precisou contar com os servigos
de Sabina por conta de uma série de mortes ocorridas entre os escravos da sua
fazenda, cuja explicagio, segundo o préprio Manoel, possuiam ligacio direta
com a existéncia de feiticos. Apds recorrer sem sucesso aos ‘exorcismos da
Igreja”, o fazendeiro, ciente da fama de Sabina, chamou a indigena para a sua
casa. Segundo relato de Manoel, assim que chegou, Sabina imediatamente saiu
pela escada abaixo e disse que cavassem na base da escada que af haviam de
achar os maleficios”. Iniciada a escavacio, foi achado “um embrulho de um
pano ja velho carcomido em que estava uma cabega de cobra jararaca, ja mir-
rada de tudo, e sé com os ossos”, sendo diagnosticado por Sabina que esses
embrulhos diziam respeito aos feiticos “que procediam tantos danos™.

Filha de In4cio de Andrade e de Valéria Barreta, a moradora da rua de
Sao Vicente, Inés Maria de Jesus, compareceu diante da visita¢io para denun-
ciar a sexagendria Luduvina Ferreira. Estando a denunciante na casa de Dona
Mariana Barreto, mandara vir uma mulher de nome Luduvina Ferreira de
modo que ela curasse Dona Mariana, que estava “enferma de um fluxo de

sangue™’. Chegando Luduvina Ferreira 4 casa de Dona Maria Barreto, ela

21 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard —1763-1769. p. 36.

22 Almir Diniz descobriu algumas cartas do comissirio do Santo Oficio, padre Cacetano Eleutério
de Bastos, enviadas a Lisboa em 1747 ¢ em 1762, dando conta das supostas feitigarias realizadas
por Sabina ao longo de 20 anos: “Segundo Eleutério de Bastos, Sabina curava de maleficios
descobrindo os feiticos onde estivessem. Eleutério alegava que havia forte rumor publico de seus
poderes e que essas atividades eram, por muitos, censuradas”. Cf. DINIZ DE CARVALHO
JUNIOR, Almir. A magia do novo. Indios cristdos nas fronteiras da Amazénia colonial. Nuevo
Mundo Mundos Nuevos., 2011. p. 29.

23 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard — 1763-1769. p. 165-166.
24 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard — 1763-1769. p. 158.



Identidades de género, praticas magico-religiosas e Inquisi¢do na Amazénia Colonial (1763-1773) 351

colocou sua mio no ventre da enferma, apalpando-o. Feito isso, Luduvina saiu
da casa, em companhia da denunciante, no qual teria comegado a fazer uns
rituais de modo a descobrir o que a enferma tinha.

Em seguida, Luduvina comegou a tocar um maracd — chocalho indigena
—, proferindo algumas palavras de conhecimento de Inés Maria e de Constanga
Maciel —, que presenciavam o ritual. As palavras, segundo a denunciante,
eram palavras utilizadas por “Pagés ou Mestres das feiticarias”. Em seguida,
Luduvina pegou a cuia do mesmo maraci, colocando-a no chio, com o fundo
para cima, apoiando a haste do chocalho em cima da cuia: “e assim andara
rodeando toda a casa cantando sempre a dita Luduvina até que fora parar

”25 De acordo

toda esta maquina por mandato seu debaixo da cama da doente
com a denunciante, Luduvina teria dito que “o que padecia a doente eram
feiticos”. Na noite do mesmo dia, Inés Maria diz ter presenciado a entrada de
dois indios na casa da enferma que, juntamente com Luduvina Ferreira, teriam
aparecido para curar a mesma dona Mariana®.

Segundo Carole Myscofski”, o interesse cada vez maior por parte das
mulheres em criarem suas préprias praticas religiosas, amplamente heterodoxas
aos olhos das autoridades da Igreja, pode ser explicado tanto pela ampla limi-
tacdo sofrida por elas acerca da participagdo em atividades publicas como pelo
pouco acesso aos saberes fundamentais da religido catdlica que professavam.
Diante da restrigdo a esses espagos, muitas mulheres acabaram por construir
uma relagdo com o sobrenatural por vezes independente de uma autoridade,
como o padre, embora essas priticas e crengas permanecessem em didlogo com
o catolicismo. Soma-se a essa problematica o préprio contexto de formagio da
Amazonia Colonial, na medida em que a defini¢do das suas fronteiras ao longo
do século XVIII esteve diretamente relacionada a expansio do catolicismo
junto a presenga majoritdria das populacdes indigenas. Assim, e nas palavras de
Almir Diniz (2011, p. 2), esse espago foi marcado pela constru¢io de um ver-
dadeiro “campo de forgas [...] das praticas populares”. Portanto, é¢ fundamental
que esses elementos nio sejam descolados das andlises acerca das relagdes entre

25 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grio-Pard — 1763-1769. p. 160.
26  LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard —1763-1769. p. 161.

27 MYSCOFSKI, Carole A. C. A. Amazons, Wives, Nuns, and Witches: Women and the Catholic
Church in Colonial Brazil, 1500-1822. Austin: University of Texas Press, 2013. p. 10.



352 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

essas mulheres e o campo das préticas mégico-religiosas, ainda mais quando
consideradas as suas identidades de género.
Em trabalho anterior, foi identificada uma importante lacuna, denomi-

728, acerca dos estudos que tenham operacionali-

nada de “o género silenciado
zado o conceito de género para a temdtica da feitigaria na América portuguesa.
Nio por acaso, a historiografia brasileira interessada em analisar a formagio
histérica desse espago e que pautou suas andlises a partir das relagbes de
género, permanece concentrada em outros campos. Vide os trabalhos de Junia
Furtado (2003) — que realizou um importante estudo acerca da trajetéria de
Chica da Silva —, de Leila Algranti (1993) — voltada as discussdes sobre a vida
religiosa conventual entre as mulheres na colonia —, além do livro de Suely
de Almeida (2005), cujo foco residiu em investigar as normas religiosas e as
praticas de subversdo das mulheres que viveram nos conventos da América
portuguesa. E, mesmo nas obras de Daniela Calainho (2008), Vanicléia Santos
(2008) e Carolina Rocha (2015), cujo tema da feiticaria sustentou as suas and-
lises, ainda que com variagdes acerca do contexto e mesmo da documentagio
utilizada, a escolha tedrica e metodolégica ndo seguiu as teorias feministas
— ainda que seja possivel encontri-las para o campo do fendémeno de caga as
bruxas. Em sintese, concluimos que esses estudos ndo buscaram compreender
os papéis sociais direcionados as mulheres e aos homens nesse periodo, bem
como as estruturas normativas e as praticas de subversdo protagonizadas por
vérios individuos interessados em acessar o sobrenatural através das praticas de
feiticaria. Trajetdrias como as de Isabel Maria da Silva, Sabina e de Luduvina
Ferreira devem ser compreendidas, enfim, como exemplos de mulheres que
definiram as suas identidades de género para além da perseguicio religiosa.
O mesmo pode ser considerado para os casos envolvendo as escravas Maria e
Joana.

No momento em que foi denunciada por Domingos Rodrigues, em outu-
bro de 1763, a escrava Maria residia na fazenda de Manoel de Souza, compadre
do denunciante. O relato, por sua vez, foi resultado do que Caetana Tereza teria
contado a Domingos, seu marido, referente a um episédio ocorrido por volta

28 REIS, Marcus Vinicius; CARGNELUTTI, Camila Marchesan. Silenciamentos sobre género
na historiografia brasileira: Inquisi¢do e feiticaria na América portuguesa. 7gpoi, Rio de Janeiro,
v.21,n. 44, p. 331-349, Aug. 2020. p. 343.



Identidades de género, praticas magico-religiosas e Inquisi¢do na Amazénia Colonial (1763-1773) 353

de 1745. Tratava-se da recorréncia “de bexigas”— variola® — que teriam acome-
tido os escravos do sitio do Guama. De modo a sanar esse surto, Caetana e a
sogra de Domingos mandaram chamar Manoel de Souza para que ele enviasse
uma de suas escravas para “assistir aos doentes e que mandou-lhe uma preta
por nome Maria”*’. Ao chegar na residéncia, a dita Maria teria comentado com
as duas mulheres, sogra e mulher de Domingos Rodrigues, que sabia o que
estava oculto, querendo mostrar-lhes o que realmente era. No entanto, conti-
nua a denuncia, ambas nio quiseram saber do que Maria havia descoberto, mas
a escrava teria insistido em ver Manoel de Souza, que também estava doente:
“e recolhendo-se para uma casa escura, logo se ouviu um como terremoto que
lhes causara grande medo e pavor e depois dele ouviram vozes desconhecidas
falando umas com as outras e algumas pancadas no teto da casa™'.

Saindo da casa, Maria teria afirmado as duas mulheres que o seu marido
se encontrava curado, além de ter feito uma revelagio a sogra e a mulher de
Domingos Rodrigues: “disse mais que nos baixos da Tigioca havia entdo nau-
fragado um navio em o qual [...] havia de ser marido da dita sua sogra que se
achava viva no mesmo tempo”?. A mulher e a sogra de Domingos Rodrigues
repreenderam a preta Maria, de modo que ela nio falasse mais tais declaragoes
nem “se fizessem semelhantes estrondos em sua casa por parecerem coisa do
deménio”™. Por fim, e segundo informou Domingos Rodrigues, cerca de dez
dias ap6s as revelagdes apontadas por Maria, teve-se noticia de um naufragio

29 De acordo com Magali Romero S4, as epidemias de variola marcaram profundamente a
Amazonia Colonial desde o século XVII, acarretando uma série de baixas nos aldeamentos
¢ mesmo nas fazendas da regido. Cf. SA, Magali Romero. A” peste branca” nos navios negrei-
ros: epidemias de variola na Amazonia colonial e os primeiros esforcos de imunizagio. Revista
Latinoamericana de Psicopatologia Fundamental,v.11,n.4, p. 818-826,2008. p. 818. Considerando
a época narrada pela dentncia, ou seja, a década de 1740, pode-se dizer que o surto de variola
ocorrido na fazenda de Manoel de Souza corresponde a epidemia de variola que foi informada
pelo entdo governador Jodo de Abreu de Castelo Branco, em carta enviada em 1744 para o se-
cretdrio do Maranhio e Ultramar. Rafael Chambouleyron, que identificou esse documento, disse
que o “estrago fora tanto que resultou numa fuga das aldeias, em que um nimero elevado de
indigenas morrera”. Cf. CHAMBOULEYRON, Rafael. ‘Formidével contdgio’: epidemias, tra-
balho e recrutamento na Amazonia colonial (1660-1750). Histdria, Ciéncias, Saiide-Manguinhos,
v.18,n. 4, p. 987-1004, 2011. p. 991.

30 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard —1763-1769.p. 171.
31 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard —1763-1769. p. 171.
32 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard —1763-1769. p. 172.
33 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard —1763-1769. p. 172.



354  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

na regido de Tigioca, além “de se verificar a vinda do vardo que veio a casar
com a dita sua sogra™*.

Diferentemente dos casos levantados até o momento, a vida da escrava
Joana, pertencente ao plantel de Gongalo José da Costa, foi registrada pela
visitagdo por priticas e rituais de cariter maléfico. O alvo havia sido a tam-
bém escrava, mas indigena, Phelypa, que morava na mesma fazenda, tendo
apresentado um quadro de enfermidade caracterizado por tosses, “langando da
boca abundincia de sangue”™. Todo o relato contado as autoridades inquisi-
toriais foi narrado pelo préprio Gongalo, tendo afirmado, primeiramente, que
o tratamento inicial para a cura foi recorrido a um boticdrio, tendo a indigena
apresentado algumas melhoras. Todavia, tempos depois, a mesma Phelypa vol-
tou a apresentar as mesmas mazelas, como “dores de cabega, febre e as dores
insofriveis nas palmas das mios e plantas dos pés™. A saida encontrada por
Gongalo foi a de buscar por novos tratamentos, como a aplicagdo de “algumas
pargas”, mas, ainda assim, sem o efeito ter sido alcangado, dando lugar a novas
moléstias, como “tosse continua inchagos pela cabega, quebramento e debili-
dade dos bragos, sufocamentos de coragdo sem que fizessem efeito algum os
remédios”. Diante do fracasso dos remédios e com o avangar da doenga de sua
escrava, Gongalo comegou a suspeitar da existéncia de maleficios, tendo pas-
sado a questionar a indigena se “alguém lhe tinha dado alguma coisa a comer
que lhe pudesse causar aquele dano™®. Ao ser questionada, Phelypa expressou
as suas desconfiangas para com uma negra, de nome Joanna, que lhe teria ofe-
recido “uns peixes curados e que desconfiava de que naqueles peixes lhe desse
alguma coisa md™.

Seguindo as suas desconfiancas, Gongalo foi a4 procura de Joanna, que
confirmou a relagio entre as doengas apresentadas por Phelypa e a existéncia
de algum maleficio voltado para essa finalidade. Segundo Joanna, seu objetivo
era o de afastar Phelypa dos seus senhores, ji que eles demonstravam grande

« . . ~ 0 N . ’ . . .
agrado e inclinagio” referente a indigena, o que indica, possivelmente, o pouco

34  LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard —1763-1769. p. 174.
35 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard — 1763-1769.p. 191.
36 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard —1763-1769. p. 192.
37 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard — 1763-1769.p. 192.
38 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard —1763-1769. p.193.
39 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard — 1763-1769.p.193.



Identidades de género, praticas magico-religiosas e Inquisi¢do na Amazénia Colonial (1763-1773)

apreco dos mesmos senhores para com Joanna. De todo modo, a prética malé-
fica foi confirmada, tendo Joanna afirmado ao seu senhor que ela teria mistu-
rado aos peixes corados umas raizes chamadas de Tajd. Além disso, a mesma
Joanna teria feito indmeros gestos simbolizando cruzes ao redor do préprio
corpo e algumas oragdes que nio foram detalhadas pelo denunciante. Somente
quando recorreu aos servicos do paroco da familia, presente na freguesia de
Santa Anna, que as moléstias da india Phelypa foram sanadas: “e benzendo
ultimamente com preceito ao demdnio para que nio perseguisse a dita india
ficou esta ultimamente livre de todas as dores como se nunca tivesse enfermi-
dade alguma™.

Esses cinco registros — ou denunciagdes — trazidos neste trabalho servem
como sustenta¢do para o argumento de que as reflexdes aqui propostas nio
estdo preocupadas em construir uma andlise acerca dos mecanismos de perse-
guicdo — incluindo a prépria sociedade — direcionados as mulheres acusadas de
tratar ilicitamente com o sobrenatural, incluindo ai as relagdes com o Diabo.
Trata-se, na verdade, de pensar como foi construido o vinculo entre as crengas
e praticas mdgico-religiosas e as identidades de género por parte de algumas
mulheres acusadas de serem feiticeiras na Amazonia Colonial.

As feiticeiras como identidade de género

Conforme afirmado, observamos a quase que completa auséncia de estu-
dos realizados por historiadores e historiadoras no Brasil cujo tema das praticas
midgico-religiosas na América portuguesa tenha sido articulado com a opera-
cionalizagio do conceito de género. Assim, mesmo nas obras mais cldssicas do
tema, como os trabalhos jd citados de Laura de Mello e Souza (1986; 1993) e
Daniela Calainho (2008), as anilises dessas autoras nio buscaram compreen-
der “quais foram os papéis sociais das mulheres e dos homens nesse periodo e
como elas e eles foram alvo de normatizagdes e ressignificagdes por parte dos
individuos a partir do interesse no acesso ao sobrenatural através das praticas
miégico-religiosas”™. Se considerarmos apenas o recorte do presente trabalho,
a Amazonia Colonial, a mesma constatagio pode ser observada, uma vez que

40 LAPA, Livro da Visitagio do Santo Oficio ao Estado do Grao-Pard —1763-1769. p. 194.

41 REIS, Marcus Vinicius; CARGNELUTTI, Camila Marchesan. Silenciamentos sobre gé-
nero na historiografia brasileira: Inquisi¢do e feiticaria na América portuguesa. Tvpoi, Rio de
Janeiro, v. 21, n. 44, p. 331-349, ago./2021. p. 33.

355




356 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

os trabalhos de Pedro Campos e Maria Olindina, ja citados anteriormente,
partiram de outras perspectivas de andlise.

Talvez a figura da feiticeira seja uma das personagens que possua o maior
numero de representagdes e interpretacbes decorrentes ndo apenas dos que
diziam conviver com essas mulheres acusadas de se relacionarem com o Diabo.
Desde o século XIX, ao menos, com a publicagdo de 4 feiticeira, do historiador
francés Jules Michelet, essa personagem tem sido amplamente analisada pelos
pesquisadores interessados em compreender o que se convencionou chamar
de “fenomeno de caga as bruxas”. Ainda assim, o que se sabe dessas mulheres,
que foram publicamente acusadas através do delito da feiticaria, para além
dessas representagoes e interpretagoes? Conforme defendeu Opitz-Belakhal®,
trata-se de avaliar quais foram as “condig¢es e dinimicas que tornaram a per-
seguicdo as bruxas principalmente uma perseguicio as mulheres?”. Acredita-se
que a ressignificagdo desse questionamento possibilitard um olhar mais aproxi-
mado a respeito das dindmicas de género, cujo fenémeno da feiticaria e os seus
personagens estiveram vinculados. Se a persegui¢do inquisitorial foi eminen-
temente masculina, se a documentagio inquisitorial é permeada de relagoes de
poder cuja presenca dos homens € cristalina, a persegui¢io a feiticaria deve ser
repensada. Portanto, compreender essas dindmicas de género significa analisar
a documentagio a partir da 6tica das mulheres acusadas para, assim, ser via-
vel pensar na existéncia do fenémeno de caga as bruxas também no Império
portugués.

A emergéncia do género como novo campo de conhecimento se deu com
o avangar da década de 1980 e significou, segundo Margareth Rago, a “cons-
trugdo social e cultural das diferencas sexuais”™. Os estudos que se utilizaram
desse conceito foram influenciados por uma literatura interessada em repensar
o papel dos sujeitos, defendendo a necessidade de desnaturalizarmos as iden-
tidades, bem como os conceitos que sustentam a vida social, cultural e politica.
Neste capitulo, a proposta de incorporar o conceito de género parte do didlogo

com os trabalhos da historiadora Joan Scott, principalmente seu cldssico artigo
intitulado Gender: A Useful Category of Historical Analysis, de 1986. A autora

42 OPITZ-BELAKHAL, Claudia. Witchcraft Studies from the Perspective of Women’s and
Gender History. Magic, Ritual, and Witcheraft, vol. 4, n. 1, p. 90-99, 2009. p. 97.

43 RAGO, Margareth. Epistemologia feminista, Género e Historia. Santiago de Compostela: Cnt
Compostela, 2012. p. 50.



Identidades de género, praticas magico-religiosas e Inquisi¢do na Amazénia Colonial (1763-1773) 357

pretendeu avaliar nio somente quais os usos que os pesquisadores a época
faziam do termo “género”, mas defender a compreensio dessa categoria deve-
ria acontecer a partir da sua historicizagdo*.

E a partir de dois pressupostos que género aparece em seu trabalho:
entendendo-o como um “elemento constitutivo de relagdes sociais baseadas
nas diferencas percebidas entre os sexos”, além de “forma primaria de dar sig-
nificado as relagdes de poder™. A defesa de ambas as propostas, continua a
autora, significa analisar a histéria da constru¢do dos simbolos culturais refe-
rentes as mulheres e aos conceitos normativos que sio estruturados de modo
a determinar a elas uma dada fun¢io social. Joan Scott também desvincula
a discussdo do género das relagdes de parentesco, uma vez que essa catego-
ria pode ser visualizada a partir das relagdes de trabalho, na vida politica, por
vezes sem qualquer dependéncia parental. Portanto, é essencial considerar o
género como uma identidade subjetiva, pois, nem sempre, homens e mulheres
cumprem literalmente os papéis socialmente destinados ou mesmo os que sio
previstos pelas categorias analiticas até entdo em vigor*. Ao partir de todos
esses pressupostos compreende-se que a adogdo da categoria género, para além
de um conceito, implica em perceber que as relagdes sociais estdo intimamente
ligadas as relagbes de poder, nos quais homens e mulheres se inserem de forma
relacional em meio as “complexas conexdes entre as varias formas de interagio

n47

humana™.

Quando ¢ proposta a visualiza¢io e operacionalizagdo do género a partir
do tema da caga as bruxas, significa aproximar o olhar para as dinimicas de

44 Sera utilizada nesta tese a tradugio brasileira do artigo, publicada pela revista Educacio e
Realidade, em 1995. Segundo a autora, o primeiro viés recorrente a época consistia em descrever
apenas os fenomenos histéricos, seus personagens, sem se preocupar com grandes andlises ou
teorizacoes. O segundo viés, “de ordem casual”, teorizava acerca da natureza dos fendmenos,
buscando compreender como se construiam e as motivagdes por trds desse processo. Numa
critica externa ao seu trabalho, vale apontar para a importancia que esta reflexdo trouxe entre
as pesquisadoras por conta da legitimidade alcangada por Scott em meio ao universo acadé-
mico majoritariamente masculino. Cf. SCOTT, Joan Wallach. Género: uma categoria ttil de
andlise historica. Educagio & Realidade. Porto Alegre, v. 20, n. 2, p. 71-99, jul./dez, 1995, p. 74.
Tamanho respaldo possibilitou, segundo Margareth Rago, que posicionamentos mais radicais se
consolidassem num universo eivado de concepgdes cristalizadas entre os estudiosos. Cf. RAGO,
Epistemologia feminista, Género e Historia, p. 50.

45 SCOTT, “Género: uma categoria util de andlise histérica”. p. 86.
46 SCOTT, “Género: uma categoria util de andlise histérica”, p. 87-88.
47  SCOTT, “Género: uma categoria util de andlise histérica”, p. 89.



358

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

género, cujo fendmeno da feiticaria e os seus personagens estiveram vinculados.
Por consequéncia, as mulheres feiticeiras passam a ser compreendidas como
exemplos de mulheres que subverteram as normas pretendidas pelas estruturas
de poder, sejam religiosas ou civis, por assumirem escolhas que fugiram aos
preceitos definidos para o feminino por essas mesmas normas. Assim, essas
mulheres passam a adquirir protagonismo em um fenémeno que, por décadas,
foi analisado a partir da 6tica masculina. E, por essas razdes, é justificado o uso
do conceito de “mulheres feiticeiras” como uma identidade de género capaz
de possibilitar ao pesquisador da caga as bruxas ultrapassar a superficie desse
fendémeno, valorizando, assim, as relagbes de poder e a agéncia das mulheres
diante de um contexto amplamente repressivo. Mas, como operacionalizar o
género a partir do fendmeno de caga as bruxas sem pautd-lo apenas pelos indi-
ces das perseguicoes?

Para Anne Barstow®, a maioria dos historiadores que se debrugaram
no fenémeno de “caga as bruxas” ndo trataram de compreender o patriarcado
como categoria histérica. Por consequéncia, diversas pesquisas negligencia-
ram a identidade das mulheres acusadas, entendendo-as somente como meros
objetos de estudo. Por isso, é necessirio compreender que as relagdes sociais
sdo marcadas por relagdes de poder e por exercicios de dominagio pautados em
uma matriz heterossexual. Essa matriz é entendida a partir do patriarcado que,
segundo Alison Rowlands, consiste em uma “forma historicamente especifica
de organizagio e exercicio do poder politico, legal, social, econémico e cultural
que, geralmente (mas nio exclusivamente), privilegiam os homens sobre as
mulheres™.

Por sua vez, se ha o reconhecimento de uma estrutura patriarcal, signi-
fica defender a existéncia de padrdes sociais que sdo prescritos aos homens e
as mulheres nos mais variados contextos — sdo os padrées de masculinidade e
feminilidade. Reconhecer esses padrdes também significa dizer que os papéis
sociais sio construidos historicamente, cabendo ao pesquisador analisar quais

sdo os simbolos culturais e os conceitos normativos que sdo estruturados em

48 BARSTOW, Anne. On Studying Witchcraft as Women's Story. Historiography of the European
Witch Persecutions. Journal of Feminist Studies in Religion,v.4,n. 2, p. 7-19,1988. p. 19.

49 ROWLANDS, Alison. Witchcraft and Gender in Early Modern Europe. In: LEVACK, Brian
(org). The Oxford Handbook of Witcheraft in Early Modern Europe and Colonial America. Oxford:
Oxford University Press, 2003. p. 453.



Identidades de género, praticas magico-religiosas e Inquisi¢do na Amazénia Colonial (1763-1773) 359

cada época de modo a determinar as fungées de homens e mulheres. Além
disso, observar a existéncia dessas relagdes de poder e 0 modo como elas estio
encarnadas em estruturas normativas implica considerar a misoginia como
conceito essencial para a compreensido do contexto de caga as bruxas. Isso
porque essas estruturas se organizam em torno da necessidade de reafirmar o
binémio masculino/feminino atrelado a nogio de superioridade/inferioridade.
A historiadora Elspeth Whitney, por exemplo, entende a misoginia como uma
construgdo social e como “expressdo cultural da desconfianga patriarcal sobre

as mulheres”®.

Para Elspeth Whitney, é invidvel descolar a bruxa da questdo da sexua-
lidade e dos papéis de género na medida em que, a partir dos séculos XVI e
XVII, as mulheres se tornaram “uma nova fonte potente de ansiedade social™?,
motivada pelo peso cada vez maior da influéncia e do controle masculino nas
decisdes politicas atreladas as Reformas religiosas — Protestante e Catdlica.
Para o contexto pés Concilio de Trento, por exemplo, Adriano Prosperi iden-
tificou uma série de debates religiosos realizados no dmbito da Igreja Catdlica
que buscou reforgar a necessidade de promover uma verdadeira “eliminagio
radical da magia e da supersti¢io™?. Retomando a autora, Whitney também
afirmou que, diante da variedade de priticas e atividades antes consideradas
privadas e exclusivas das mulheres — como as parteiras e as curadoras — e, com
o avangar desse controle, elas adquiriram o maior “interesse piblico e as fontes
de autonomia das mulheres tanto dentro da cultura popular quanto dentro da

prépria familia foram cada vez mais truncadas e tornadas suspeitas™>.

E importante observar, conforme sublinhou Uta Ranke-Heinemann,
que o controle ou normatizagio das priticas sexuais, ou “continéncia sexual”,
segundo a autora, nio foi uma prerrogativa exclusiva do catolicismo, tampouco
criada com a emergéncia da Igreja Catélica. No entanto, ao retomarmos as

assertivas de Prosperi, e mesmo no caminhar da leitura de Eunucos pelo reino de

50 WHITNEY, Elspeth. The Witch “She”/The Historian “He”: Gender and the Historiography
of the European witch-hunts. Journal of Women’s History,v. 7, 1.3, p. 77-101, 1995. p. 80.

51 WHITNEY, “The witch “She”/The historian “He”: gender and the historiography of the
European witch-hunts”. p. 89.

52 PROSPERI, Adriano. Tribunais da Consciéncia: Inquisidores, Confessores, Missiondrios. Trad.
de Homero Freitas de Andrade. So Paulo: Editora da Universidade de Sao Paulo, 2013. p. 381.

53 WHITNEY, “The witch “She”/The historian “He”: gender and the historiography of the
European witch-hunts”. p. 89.



360 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Deus, obra da autora, ¢ perceptivel como a institucionaliza¢do do catolicismo
resultou, dentre virias situagdes, na sofistica¢do do discurso acerca da sexuali-
dade e da necessidade em se regular os corpos femininos*. Nota-se, portanto,
um processo de sistematiza¢do de um conjunto de normativas religiosas que,
narra a autora, teve no ano de 1326 a posigdo do entdo papa Jodo XXII acerca
da existéncia da feiticaria como um dos principais exemplos. Ao equiparar as
feiticeiras a figura dos hereges, o papado confirmava a insisténcia de variados
te6logos em associar a sexualidade desvirtuada das mulheres a presenca do
Diabo®.

Por outro lado, as mulheres por vezes definiram suas identidades de
género para além das priticas sociais idealizadas pelo universo masculino, nio
sendo as suas trajetérias, portanto, resultado apenas das expectativas sociais
construidas. Mary Del Priore problematizou o alcance desse padrao de femini-
lidade, destacando uma verdadeira “hipocrisia deste sistema normativo™®. Ou
seja, embora pretendesse construir e divulgar toda uma imagem de perfeicio
moral que as mulheres deveriam seguir, foram raros os momentos em que esse
objetivo encontrou eco entre a populagio. Cabe, assim, ao pesquisador, avaliar
como esses espelhos idealizados foram, de fato, refletidos nas dinamicas indi-
viduais ou se foram quebrados, ou mesmo deturpados, emergindo novas reali-
dades e subjetividades decorrentes das trajetdrias dessas mulheres. E ¢ a partir
dessa problemdtica que surge o conceito de “mulheres feiticeiras”.

A fundamentagio de que o “feminino” ndo ¢ uma categoria estdvel e a
necessidade de descentralizar o falocentrismo e a heterossexualidade com-
pulséria foram os principais caminhos tomados pela autora de Problemas de
género. Diante dessas posi¢oes, Judith Butler defendeu que o questionamento
da universalidade e unidade do “sujeito do feminismo” possibilitard a compre-
ensdo das vérias intersecgdes culturais, sociais e politicas que contribuem para
a construgio do sujeito “mulheres™’. Assim, ao rejeitar e romper com o caréd-
ter fixo envolto da nogio de “mulher”, ou mesmo da oposi¢do bindria masculino/

54 RANKE-HEINEMANN, Eunucos pelo reino de Deus:Igreja Catdlica e sexualidade - de Jesus a
Bento XVI. Rio de Janeiro: Record, 2019, p. 202-205.

55 RANKE-HEINEMANN, Eunucos pelo reino de Deus. p. 238.
56 PRIORE, Mary Del. A4 mulher na Historia do Brasil. Sio Paulo: Contexto, 1994. p. 20.

57 BUTLER, Judith. Problemas de Género: feminismo e subversio da identidade. Trad. de Renato
Aguiar. Rio de Janeiro: Civilizagio Brasileira, 2003. p. 22-23.



Identidades de género, praticas magico-religiosas e Inquisi¢do na Amazénia Colonial (1763-1773)

feminino, compreender e utilizar o conceito de mulher feiticeira significa cons-
truir um dos caminhos a serem tragados para a realizagio desse objetivo — até
como forma de analisar as multiplas versdes que a ideia de mulher possui nos
distintos contextos.

O interesse pelo dominio dos destinos ou mesmo em assumir determi-
nado controle sobre os corpos de terceiros através da articulagio com praticas
e rituais mégico-religiosos, podem ser considerados como aspectos principais
para a realizagdo das praticas supostamente que foram relacionadas as traje-
térias de Isabel, Sabina, Luduvina, Maria e Joanna — todas elas denunciadas a
visitagdo de 1763, conforme ji avaliado. E, considerando a multiplicidade das
estruturas normativas, bem como a necessidade de repensar a universalidade
desse sujeito feminino, em que medida é possivel analisar e compreender a
relagdo dessas mulheres com a fama de feiticeiras a partir das dinimicas de
género que marcaram as suas vidas?

Em trabalho anterior (2020), concluimos acerca da importincia em
refletir sobre como as relagdes sociais sdo constituidas a partir das “dinimi-
cas entre homens e mulheres diante dos mais distintos contextos histéricos™®.
E, nesse sentido, ndo apenas o reconhecimento das estruturas de dominagio
se faz necessdrio, mas, também, reconhecer quais seriam as possibilidades de
ruptura ou subversdo por parte das mulheres diante dos distintos contextos
normativos existentes, cuja matriz heterossexual (o patriarcado) prevalece. E
vidvel, portanto, uma completa subversio da matriz heterossexual? Arriscamos
a dizer que, nos termos das teorias levadas adiante por Butler, especificamente
em seu problemas de género, essa subversio ou emancipagio é possivel, desde
que consideradas as préprias estruturas de poder responsaveis pela producio
e repressdo da categoria “mulheres”. Assim, e nas palavras da prépria filésofa,
somente no “interior das préticas de significagio repetitiva que se torna possi-
vel a subversdo da identidade™’. Nio hd um corpo feminino “verdadeiro” que
esteja situado fora dos termos da lei. Por isso, a subversio pensada pela autora
s6 ¢ vidvel na medida em que a prépria lei se vira contra si mesma, revelando

inconsisténcias, questionamentos e “metamorfoses inesperadas”.

58 REIS,M.; CARGNELUTTI,C.A c!ominag:io masculina em questdo: emancipagio das mulhe-
res e pensamento feminista. Revista Artemis - Estudos de Género, Feminismos e Sexualidades, [S.1.],
v.29,n.1, p. 260-278, 2020. p. 276.

59 BUTLER, Problemas de Género: feminismo e subversio da identidade. p. 22-23

361




362

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Considerando a segunda metade do século XVIII, essa possibilidade de
subversdo por parte dessas mulheres feiticeiras, embora deva ser observada,
esbarra na problemdtica do anacronismo. Isso ocorreria, por exemplo, caso as
redes de solidariedade e/ou resisténcia construida pelas mulheres fossem consi-
deradas como indicios de um movimento feminista que ganharia maturidade a
partir do século XIX. Essa abordagem representaria o emprego desse conceito
de forma atemporal, a-histérica, sem refletir no seu uso para analisar contextos
histéricos especificos. E, no caso deste trabalho, sem atentar para o peso que
as institui¢des de poder, notadamente o Tribunal do Santo Oficio, adquiriram
durante esse periodo. A Inquisi¢io influenciava a vida social dos individuos ao
buscar controlar as consciéncias e a religiosidade, além de delimitar as maneiras
como devia se dar a interagdo entre as mulheres. Sob a esfera da engrenagem
punitiva dos Estados Catdlicos europeus, encabegada pela Inquisi¢io, os lagos
de familiaridade e de sociabilidade estabelecidos pelas mulheres adquiriram
limites claros quando essa “complexa maquina inquisitorial™ foi colocada em
funcionamento. Por outro lado, ndo se quer dizer com isso que os historiadores
devem aceitar a mulher como uma categoria naturalizada e homogénea, mas
problematizar essas estruturas compulsérias que corroboravam para a estabili-
dade dos papéis dela esperados®’.

Assim, ndo se trata de pura negacio das categorias culturais. Nio se falava
em género no periodo Medieval, tampouco no século XVIII, mas, a0 mesmo
tempo, seria equivocado generalizar a ideia de feminino e masculino para
ambos os periodos, visto o risco de cair na mera reprodugio dos ideais e dis-
cursos que sustentaram ambas as nogdes a época. Por essas razoes, o presente
trabalho defende a ideia de desnaturalizar essa construgdo para, assim, analisar
as subjetividades, as préticas e as atitudes que corroboraram essa construgio
ou, mais ainda, fugiram a regra, na medida em que buscaram a emancipagio

60 VAINFAS, Ronaldo. Trdpico dos pecados: moral, sexualidade e Inquisi¢io no Brasil. Rio de
Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 2010. p. 289.

61 Segundo Merry Wiesner-Hanks, a inser¢io dos historiadores no universo conceitual do género,
possibilitou uma énfase maior na problematizagio da “mulher” como uma categoria estavel. Nas
suas palavras, “na medida em que os historiadores das mulheres enfatizaram mais as diferengas
entre as mulheres e se tornaram cada vez mais autocriticos, comegaram a se perguntar se ‘mulher’
era uma categoria analitica valida”. Cf. WIESNER-HANKS, Merry E. Gender and History.
New perspectives on the past. Malden, Massachusetts: Blackwell Publishers, 2001, p. 5. Por
essa razdo, cabe considerar nio apenas o fato das estruturas de género variarem conforme os
contextos histéricos, mas, também, os padroes de masculinidade e feminilidade e as priticas de
subversdo protagonizadas pelos individuos diante da normatizagio vigente.



Identidades de género, praticas magico-religiosas e Inquisi¢do na Amazénia Colonial (1763-1773) 363

nos moldes do que salientou Judith Butler. Assim, trata-se de compartilhar do
entendimento de que a mulher feiticeira sempre foi a “Outra”®?, ndo somente
para as autoridades civis e religiosas, mas, também, para os interessados em
acusi-las diante do Santo Oficio. Defender a existéncia dessa identidade de
género implica na defesa das subjetividades, das relagdes sociais e do modo
como cada mulher — Isabel, Sabina, L.uduvina, Maria e Joanna — entendeu
e construiu seu género em meio a cada realidade vivenciada, uma vez que o
género ndo é somente uma “criagdo discursiva”®.

62 BLECOURT, Willem. Early modern European witchcraft. Reflections on witcheraft and gen-
der in the Early Modern Period. Gender & History, v. 12, n. 2, p. 287-309, 2000. p. 302.

63 ROPER, Lyndal. Oedipus and the Devil. Witchcraft, sexuality and religion in early modern
Europe. London: Taylor & Francis e-Library, 2005. p. 26.






CAPITULO 16

CASAMENTO E FAMILIATURA DO SANTO
OFICIO NA AMAZONIA COLONIAL

Marilia Cunha Imbiriba dos Santos’

urante quase trés séculos, o Tribunal do Santo Oficio ultrapassou as

vérias dificuldades e obstdculos que lhe surgiram nesse longo periodo.

Um dos pilares da preservagio do Tribunal foi justamente a sua estru-
tura organica e a possibilidade que abria a populagio de associar-se, em virios
niveis, a uma institui¢do que garantia promogio e distingdo social, segundo as
dindmicas da economia da mercé.’

O grande nimero de cartas de familiar do Santo Oficio criou uma base
social de apoio a Inquisi¢do. Importa sublinhar que, naquela sociedade de
Antigo Regime?, ser tido por nobre, ter e ser de conhecimento publico que
se tinha sangue limpo, alcangar um estatuto honrado e ascender socialmente
era um desejo e objetivo partilhado pela generalidade dos individuos; a que
se chegava, em grande medida, apés um longo percurso de servigos prestados
a Coroa, as vezes por mais de uma geragio e, onde, geralmente, se procedia a

1 Doutora em Histéria dos Descobrimentos e da Expansio — Universidade de Lisboa.
Investigadora Integrada ao Centro de Histéria da Faculdade de Letras da ULisboa. Membro do
Grupo de Pesquisa Populagio, Familia e Migracio na Amazonia.

2 MAROCKCI, Giuseppe & PAIVA, José Pedro, Histdria da Inquisi¢io Portuguesa 1536-1821, Ed.
A esfera dos livros, Lisboa, 2016 [2013], p. 249

3 Epoca da Histéria compreendida entre o Renascimento e as grandes revolugdes liberais que
corresponde, grosso modo, 2 Idade Moderna. Socialmente, o Antigo Regime caracteriza-se por
uma estrutura fortemente hierarquizada, politicamente, corresponde as monarquias absolutas e,
economicamente, a0 desenvolvimento do capitalismo comercial.



366 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

inquiri¢des na genealogia familiar e inspegdes cruzadas nas habilitacdes rece-
bidas por diferentes institui¢des.

Sendo a Inquisi¢io uma institui¢do fortemente marcada pelas regras
candnicas, o topo de sua hierarquia era ocupado por clérigos; porém, admi-
tiam-se agentes leigos para ocupar alguns cargos e exercer algumas fungoes.
Pertencer a Inquisicdo, institui¢do vinculada 2 monarquia, possibilitava alcan-
¢ar um estatuto de nobreza, que nio era de sangue, mas uma nobreza de ser-
vigo, 0 que ndo deixava de ser almejado pelos individuos.

Os requisitos exigidos pelo Tribunal, para aqueles que quisessem ocupar
o posto de familiar do Santo Oficio, estdo definidos nos regimentos inquisito-
riais. Era um cargo que néo tinha como condigéo para sua ocupagio o ser ecle-
sidstico — como os cargos de Deputado, Qualificador, Notdrio e Comissario.
Para ser familiar do Santo Oficio, portanto, assim como médico, cirurgiio,
alcaide e porteiro,* ndo sendo necessario ser sacerdote; passam a ser denomi-
nados “oficiais leigos do Santo Oficio”.

Esses leigos deveriam ter sangue limpo,’ pelo que as suas admissoes deve-
riam ser precedidas de um processo de habilitagdo que incluia uma inquirigao

de genere.6 Esses Processos eram mais ou menos I'igOI'OSOS € comegavam com

4 Regimento do Santo Oficio (séculos XVI-XVII). Revista do IHGB, Rio de Janeiro, 392, p. 281-
350, jan./mar 1996.

5 O Estatuto de Toledo de 1449 que impedia os novamente convertidos ao catolicismo e os consi-
derados sangue infecto — judeus, mouros, negros — de ocuparem os cargos municipais, parece ser
o precursor dos estatutos de limpeza de sangue na Peninsula Ibérica. Em Portugal nio se pode
determinar exatamente quando os estatutos de limpeza de sangue foram instituidos; no entanto,
¢ sabido que paulatinamente eles foram sendo adotados pelas institui¢oes, tendo sido as Ordens
Regulares no século XVI as primeiras a incorporar a limpeza de sangue ao seu sistema de re-
crutamento. Nas Ordens militares os estatutos de limpeza de sangue foram adotados a partir de
1570 com a Bula 4d Regie Majestatis, que também trazia a limpeza de oficio (esta tltima serd
dispensada para o cargo de familiar do Santo Oficio, mas exigida nas Ordens Militares). Sendo
assim, a limpeza de sangue passa, também, a ser um elemento de distingfo social. Gf. OLIVAL,
Fernanda, “Rigor e interesses: os estatutos de limpeza de sangue em Portugal”, Caderno de
Estudos Sefarditas, n. 4,2004, p. 151-159.

6 Inquiri¢do, como o préprio nome indica, pressupde inquérito, interrogatdrio, averiguagio e in-
vestigagdo. Genere provem do Latim genus,-eris, que significa nascimento, raca e pressupde um
“nascimento nobre”. Inquiri¢des de Genere eram, pois, inquéritos a ascendéncia que tinham por
finalidade provar a limpeza de sangue dos candidatos a vida clerical (ou a outros cargos que
exigiam comprovagdo de limpeza de sangue e geragdo) e que davam origem a processos organi-
zados para prova de determinada ascendéncia dos interessados, com vista ao ingresso em deter-
minado cargo. Nesse sentido, para tomar posse de um beneficio dentro da diocese ou um cargo
no Tribunal do Santo Oficio, era necessério se tornar previamente “habilitado”, ou seja, sem ser
submetido a rigoroso inquérito cuja conclusdo provasse ser cristio-velho, sem mistura de judeu
ou outra raga. Esse inquérito estendia-se aos pais e avés.



Casamento e familiatura do Santo Oficio na Amazdnia Colonial 367

uma petigdo — requerimento — do candidato onde constava o seu nome com-
pleto, filiagdo, naturalidade e dos seus ascendentes, dados do casamento, da
esposa e ascendentes da esposa. Constava também desse requerimento a ocu-
pacio/profissio e o estatuto social do candidato; ou seja, a forma como provia
o seu sustento e mengdo ao desejo de servir a Deus como familiar do Santo
Oficio. Entéo, o préprio candidato pede para mandar “proceder as diligencias do
Estilo” para confirmar que possuia os pré-requisitos necessdrios para ser pro-
movido como familiar do Santo Oficio.

Apés o requerimento ser entregue na Mesa do Conselho, o passo seguinte
era verificar se o candidato ndo tinha nenhum processo a correr ou se jd tivera
algum que correra nas sedes dos outros tribunais do Reino. Se nio fossem
encontradas culpas acerca do candidato e seus ascendentes, era escolhido um
clérigo que fosse comissdrio do Santo Oficio na localidade de morada do can-
didato (ou lugar préximo) e era-lhe enviada uma comissio ordenando-lhe
que fizesse as diligéncias necessarias. Se o lugar de morada do candidato nio
fosse o mesmo local de nascimento, comissdrios também eram enviados a esses
locais com a incumbéncia de proceder as diligéncias.

Os comissdrios deviam apurar se o candidato era de boa vida e costumes,
de bom procedimento e segredo. Nessa comissdo estabelecia-se o nimero de
testemunhas que deviam ser inquiridas sob juramento dos Santos Evangelhos,
bem como detalhava-se o interrogatério que a estas deveria ser feito. As teste-
munhas deviam ser pessoas de crédito, cristis-velhas, sem grau de parentesco
ou inimizade com o habilitando. Apurava-se se o comportamento do habili-
tando era adequado de modo a nfo causar escindalo na comunidade, se sabia
ler e escrever, se vivia abastadamente, se tinha capacidade para ser encarregado
de negécios de importincia e segredo.

Para casar, o familiar deveria pedir autorizag¢do ao Santo Oficio; man-
dando, antes do casamento, toda a documentagdo de sua futura esposa para ser
procedida a respectiva habilitagio e, s6 depois de concedida a licenga, compro-
vando-se a qualidade da futura esposa, o Santo Oficio consentia o casamento.
Se ja fossem casados, a habilitagdo da esposa corria com a do marido, e eram
habilitados concomitantemente. A obrigagdo, portanto, do familiar do Santo
Oficio era, antes de casar-se, pedir a verificagdo e habilitagdo de genere para
sua futura esposa. Procedidas as verifica¢des e confirmando-se a “limpeza e

pureza”, o Santo Oficio autorizava o casamento, conforme o Regimento:



368 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Quando algum oficial, ou familiar do Santo Oficio fizer em mesa saber
aos Inquisidores como trata de se casar, eles pedirdo o nome da mulher e
de seus pais, e avés, e da terra donde sdo naturais, e moradores, e lhe dirio,
que nio deve receber se até a mesa lhe ordenar o que convém fazer nesta
matéria; e logo lhe mandardo tirar informagio da limpeza de sangue, na
forma que no titulo primeiro deste livro, §4° se dispéem; e, sendo aprovada
no Conselho, lhe dirdio que pode casar com ela livremente, e nio sendo,
lhe dirdo que se casar ndo pode ser oficial do Santo Oficio. E casando
alguns deles sem dar conta primeiro na mesa, os Inquisidores o suspende-
rdo de seu oficio, até se fazer a sobredita informacio; e sendo aprovada no
Conselho, lhe sera levantada a suspensio; e sendo reprovada, serd privado

do oficio que tiver.’

No entanto, mesmo com a clareza observada no Regimento do Santo
Oficio, a propésito desta matéria, percebemos que muitos dos familiares que
pediram habilitagio sendo moradores no Grao-Pard e Maranhio®, casaram
primeiro e s6 pediram habilitacio da esposa depois. Assim procedeu José
Rodrigues Lima, que se casa antes de pedir a habilitagio da noiva. Este s6
pedira a habilitagdo da esposa trés anos depois do casamento, a 23 de abril de
1762. José Rodrigues Lima alega ter contratado matriménio com Maria Josefa
no periodo em que faltava o Santo Oficio remeter sua carta de familiar. Essa
carta foi passada a 11 de agosto de 1759; e como o casamento ja estava con-
tratado, foi solenizado, ja que era importante cumprir o protocolo celebrativo.

Outro familiar do Santo Oficio, Elias Caetano de Mattos, faz o reque-
rimento pedindo a habilitagio de sua esposa depois de ji ter casado, como
podemos ver no trecho transcrito da peti¢do de 30 de setembro de 1749:

Diz Elias Caetano de Matos natural da cidade de Lisboa e Familiar do
Santo Oficio, que ele passou a residir na cidade e capitania do Pard, aonde
se tem estabelecido com casa, rogas e escravos, e desejando para bem da
sua alma e da sua pessoa tomar estado, se ajustou para casar com hua filha

7 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Tribunal do Santo Oficio, Inquisi¢io de Lisboa, livro 987,
Regimento do Santo Oficio da Inquisi¢io dos Reinos de Portugal, Regimento de 1640, Titulo
IIT Livro 1.

Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitacées do Santo Oficio, Mago 84, doc. 1237,
Habilitagdo de José Rodrigues Lima.



Casamento e familiatura do Santo Oficio na Amazonia Colonial

de Manoel da Costa Couto em o principio do ano de 1748 com tengio
de haver primeiro as licengas que na sua carta de Familiar da Santa Casa
se recomendam. Mas como se retardou por muitos meses a mongdo dos
navios e neste tempo lhe sobreveio uma enfermidade em que padeceu
muitas faltas de assisténcia, atendendo a isto e aos desgovernos que entio
conheceu da sua casa em mios de indios, e nio menos aos perigos em que
estava de incontinéncia entre indios, tudo gente ristica e de poucas obri-
gagoes. Como também a ter a mulher, com que se tinha contratado, dois
irmios sacerdotes, e ser a sua familia geralmente bem opinada na sangui-
nidade honra e costumes, sem nem rumor de infimia, se resolveu a recebe-
-la, como com efeito a recebeu em facie Ecclesia no dia 18 de maio deste
presente ano de mil setecentos e quarenta e nove, com a licenga presumpta
do Santo Tribunal, que em tais circunstincias nio deixaria de concede-la,
deixando devolutas as suas diligéncias para depois da celebragio do matri-
monio: do que tudo o suplicante da parte, e pede a Vossa Eminencia pelo
amor de Deus, se sirva de admitir a habilitar-se pelo Santo Tribunal a dita
sua mulher, mandando fazer todas as diligéncias necessdrias para esse fim.

Declara o suplicante que a sua mulher € natural da Cidade do Para [...]%.

As desculpas de que se valeram os familiares para contrair matrimonio
sem pedir a habilitacdo de suas noivas eram diversas: doengas, distincia, atraso
nos navios, além de alegarem saber que a esposa “era de boa gerag¢io”. Importa
sublinhar que se casar antes de pedir a habilitagdo da esposa poderia signifi-
car um grande risco para os peticiondrios, como foi o caso de Jodo Monteiro
Correa. Este habilitando era negociante de grosso trato, com cabedal estimado
em mais de 400 mil réis. O Comissirio responsével pela habilitagio de Jodo
Monteiro Correa informa que o habilitando tem grande capacidade e poderia
ter liquido 400 mil réis s6 no Grao-Pard e sabia que no Reino tinha muito
mais. Em menos de um ano ele é habilitado. Quatro anos depois de aprovada a
habilitagdo, o ji familiar do Santo Oficio casa-se sem pedir prévia habilitagdo
e relata na petigdo inicial de 16 de maio de 1741:

Em 12 de dezembro de 1738 na dita cidade [de Belém do Pari] trés
rebucados lhe deram sem causa varias cutiladas chegando aos fins da vida

10  Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitagées do Santo Oficio, Mago 1, doc. 3, Habilitagio de
Elias Caetano de Matos.




370

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

em cujo estado advertido por virias pessoas, recebesse D. Margarida de
Mesquita, filha natural de Phelipe Coelho, ja falecido, de quem ele supli-
cante era curador, alids que sem duvidas o matavam seus parentes, forcado
deste grande medo de que a justica o nio podia em semelhante terra o
livrar, com efeito a recebeu sem licenca deste tribunal e porque esta é a
suma verdade de que d4 conta pede [...] seja servido pelo amor de Deus
mandar-se lhe entregar a sua carta para continuar no seu exercicio proce-

dendo as diligéncias costumadas [...]".

Apesar das agressoes sofridas e de ter sido praticamente “obrigado” a

casar com D. Margarida de Mesquita, natural de Belém do Pard, o familiar

Jodo Monteiro Correa nao mandara fazer as averiguagoes antes do casamento.

Por esse motivo, a sua carta de familiar ficou suspensa até serem aprovadas

as diligéncias. Inesperadamente, D. Margarida tinha um avd paterno cristao-

-novo, ficando a situa¢do do requerente, bem como de sua esposa, cada vez

mais complicada, como se demonstra pelo documento emitido pelo Secreto do

Santo Oficio em 12 de outubro de 1750:

No reportério geral de Judaismo desta Inquisi¢do se acha reportado a folha
676 v. Julio Coelho, ourives do ouro, meio christdo novo, natural e morador
em Lisboa, onde faleceu. Testemunha Gaspar da Costa de Mesquita 25 de
janeiro de 1683; D. Ignes Maria Telles 16 de novembro de 1702 ambas as
testemunhas o ddo morto violentamente, e a segunda diz que o mataram
indo acodir a um seu filho em uma briga, e o confrontara por casado com
uma filha de um Familiar, e ambas depdem de declaragio formal de juda-
ismo, e ndo hd mais cousa alguma neste secreto contra o dito Julio Coelho,

nem contra as mais pessoas na peticio retro confrontadas [...]."2

Essa particularidade tornou a tramita¢do processual mais complexa. Por

isso, nove anos depois da peti¢do para habilitar a esposa ser apresentada, o

processo ainda nio havia sido concluido, conforme se observa pelo documento

supracitado datado de 1750. Para melhor percepcionar essas dificuldades, as

11

12

Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitacées do Santo Oficio, Mago 67, doc. 1251,
Habilitagdo de Joao Monteiro Correa.

Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitacies do Santo Oficio, Mago 67, doc. 1251,
Habilitagdo de Joao Monteiro Correa.



Casamento e familiatura do Santo Oficio na Amazonia Colonial 371

diligéncias sdo reprovadas em margo de 1751, com os dizeres “hd grande pre-
sungdo de ser cristd-nova por seu avo paterno Julio Coelho”, “reprovada por
impureza de sangue de seu avo paterno”. Esse despacho motivou um grande
debate entre os deputados do Conselho Geral do Santo Oficio, colocando-se
entdo a seguinte questdo: Se o familiar contrai matriménio antes do reconhe-
cimento de “limpeza de sangue” de sua esposa, caso o pedido da sua habilitagio
seja indeferido, a carta de familiar do marido deve ser revogada ou nio?

Depois de um intenso debate entre os cinco deputados do Conselho
Geral que estavam julgando o caso, dois deles votam por reprovar as diligén-
cias da mulher e revogar a carta de familiar do Santo Oficio de Jodo Monteiro;
e trés votaram por reprovar as diligéncias de D. Margarida, mas nio revogar a
carta de familiar. Os trés deputados do Conselho Geral decidem que se deve
colocar a declaragdo de reprovagio das diligéncias na capa das inquiri¢oes de
Jodo Monteiro Correa, para que os filhos desse casamento nio pudessem habi-
litar-se, mas ndo revogam a sua carta de familiar.

Esse caso que acabamos de trazer 4 colagio parece ter sido excegdo a
regra ja que, dentre o grupo de 69 familiares estudados”, a maior parte deles
habilitou-se ainda em solteiros; e entre os 17 familiares que casaram depois,
14 fizeram-no antes de tirar as devidas licengas pelo Tribunal do Santo Oficio.
Em todos eles, a excegio da esposa de Joao Monteiro Correa, todas as con-
sortes foram habilitadas pela Inquisi¢do. Tal como ji fizemos mencdo, Jodo
Monteiro Correa nio perdeu a habilitagdo que ja tinha conquistado em virtude
de sua esposa ter sido reprovada no processo de habilitacio.

Algo completamente paradoxal aconteceu com os candidatos que pediam
habilitagio, sendo ji casados, e foram encontrados impedimentos durante o
processo de habilitagdo de suas esposas. Foi o caso de Francisco da Cunha
de Thoar que pediu habilitagio em dezembro de 1733, mas ndo conseguiu
habilitar-se porque, no meio do processo de habilitagio, casou-se com pessoa
em que pairava a fama de “sangue infecto” e, portanto, neste caso, ambas as

habilita¢oes sio recusadas. *

13 Cf. SANTOS, Marilia Cunha Imbiriba dos. Familia, trajetérias e Inquisi¢io: Mobilidade social
na Amazénia Colonial (c. 1672 - ¢. 1805). Tese (Doutorado em Histéria) — Faculdade de Letras,
Universidade de Lisboa, Lisboa, 2020.

14 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitacées do Santo Oficio, Mago 56, doc. 865, Habilitagdo
de José Paulino da Cunha. (onde estdo apensas as diligéncias para Francisco da Cunha Thoar).



372 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Situagdo oposta ¢ vivenciada pelos homens que casam com mulheres
ja habilitadas pela Inquisi¢io. E o caso de Francisca Xavier de Sequeira e
Queiros, viuva de um familiar do Santo Oficio”. Ao casar-se novamente com
Amindio José de Oliveira Pantoja que pretendia ser familiar;'® as inquiri¢oes
nio incluem nada relacionado com D. Francisca; o que, teoricamente, econo-
mizaria em tempo e dinheiro (ja que os candidatos pagavam todos as deslo-
cagdes e diligéncias a Inquisi¢do). Dizemos “teoricamente” porque Amiéndio
teve outros problemas em sua habilitagio que acabaram acarretando grande
demora e maior investimento financeiro!.

Caso bem interessante, também, é a habilitacgdo de Maria de Jesus
Gularte. Em maio de 1757, o familiar Bartholomeu Ferreira pede para o Santo
Oficio proceder as diligéncias de sua futura esposa Maria de Jesus.”® O pro-
cesso demora dois anos para ser aprovado, por hipotética inciria do préprio
Santo Oficio, jd que nas inquiri¢des ndo encontramos acontecimentos justi-
ficativos de tal demora. Fato é que mesmo sendo aprovadas as diligéncias de
Maria de Jesus Gularte, o familiar Bartholomeu Ferreira resolve consorciar-se
com outra mulher.

Nove anos se passam entre a aprovagio da habilitagio e uma nova peti-
¢do inicial onde consta Maria de Jesus casada com o candidato a familiar
Manuel Antonio Gomes de Castro. Nessa segunda habilitagdo, muitas teste-
munhas relatam que Maria de Jesus estava acertada para casar com o familiar
Bartholomeu Ferreira, e, por uma demora em sair os papéis do Santo Oficio,
Bartholomeu ajustou casamento com outra mulher. O pai de Maria de Jesus,
indignado com a demora do Santo Oficio e com a desfeita de Bartholomeu,
assim que recebe a carta de aprovagio de sua filha, sai pela cidade mostrando
a todos. E o que diz, por exemplo, a testemunha José Alvares Serrdo no dia 25

de agosto de 1769:

15 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitages do Santo Oficio, Mago 9, doc. 155, Habilitagdo
de Gongalo Pereira Viana.

16  Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitacoes do Santo Oficio, Mago 1, doc. 10, Habilitagio
de Amandio José de Oliveira Pantoja.

17  As trajetorias de Francisca Xavier de Siqueira e Queirés e Amandio José de Oliveira Pantoja
sdo esmiucadas em: SANTOS, Marilia Cunha Imbiriba dos. Familia, trajetérias e Inquisicio:
Mobilidade social na Amazénia Colonial (c. 1672 - ¢. 1805). Tese (Doutorado em Histéria) —
Faculdade de Letras, Universidade de Lisboa, Lisboa 2020.

18  Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitacoes do Santo Oficio, Mago 5, doc. 95, Habilitagdo
de Bartholomeu Ferreira.



Casamento e familiatura do Santo Oficio na Amazonia Colonial 373

[...] E do quarto artigo disse que a dita mulher do habilitando he filha legi-
tima dos pais acima nomeados, e por tal sempre foi tida e havida e reputada
e sabe pelo lho dizer o capitio Manuel Cardoso Gularte pai da mulher do
habilitando que tinha falado a Bartholomeu Ferreira para casar com a dita
sua filha e que ele respondera, que mostrando-se desempedida pelo Santo
Oficio nio teria duvida, e com efeito depois de passar tempo bastante,
mostrara o dito pai a ele testemunha uma certiddo do Santo Tribunal, na
qual se declarava e determinava que podia a dita D. Maria Gularte contrair
o dito matrimonio com o dito Bartholomeu Ferreira, por se achar sem
impedimento da parte do Tribunal a qual certiddo ao parecer dele testemu-

nha era verdadeira e mais ndo disse a este [...]."

O que pensava aquele pai ao exibir a habilitagio de sua filha? Muito
provavelmente acabar com rumores de “algum defeito” que pudesse ter nas-
cido da demora do Santo Oficio em habilitar Maria de Jesus e do casamento
de Bartholomeu com outra. Pensava este pai num melhor casamento para
sua filha? Vislumbrava melhores aliangas sociais? Almejava um atestado de
limpeza de sangue para a familia? Ndo sabemos, mas a histéria de Maria de
Jesus Gularte dd-nos pistas acerca da importancia e do poder de quem possuia
uma habilita¢do do Santo Oficio; e nesse caso, tanto para homens quanto para
mulheres.

Nesse sentido, o casamento, paradoxalmente, poderia ser um facilitador
no acesso as habilita¢des, quando as esposas ji estdo habilitadas, ou um motivo
de entrave, como foi no caso de Joio Monteiro Correa e Francisco da Cunha
de Thoar. Pensamos, portanto, que as decisdes tomadas pelo Tribunal do Santo
Oficio podem cumprir um duplo papel: em uma face garantem prestigio e
distingdo (aos que se habilitam), em outra face exclui e estigmatiza (os nio
habilitados, bem como os processados e condenados nos processos inquisito-
riais). E, sendo o casamento uma varidvel importante na conquista da carta de
familiar, importa saber quem eram essas mulheres habilitadas pela Inquisi¢io,
sendo moradoras no Grao-Pard e Maranho.

19 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitagées do Santo Oficio, Mago 216, doc. 1271,
Habilitagio de Manoel Anténio Gomes de Castro.



374  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

As mulheres habilitadas

Esse item tem como objetivo analisar o perfil sociolgico das esposas, ou
candidatas a esposa, dos familiares do Santo Oficio que atuaram no Grio-
Pari e Maranhio entre 1734 e 1805 (datas da aprovagio da primeira e tltima
habilita¢do de mulheres).

Se a maioria dos familiares do Santo Oficio, habilitados pela Inquisi¢do
de Lisboa, que atuaram no Grao-Pard e Maranhio, eram reindis, a maioria
das mulheres habilitadas pela Inquisi¢do (para serem esposas ou futuras espo-
sas destes homens) eram nascidas no Griao-Pard e Maranhio. Portanto, como
podemos perceber no quadro a seguir, 64,29% das mulheres habilitadas pela

Inquisi¢do eram nascidas na Amazonia Colonial.

Quadro 1 - Naturalidade das mulheres habilitadas pelo Santo Oficio moradoras no Grio-Pari
e Maranhio®

PROVINCIA COMARCA NUMERO %
BELEM 17 40,48
SAO LUIS 7 16,67
GRAO PARA E MARANHAO ALCANTARA L 2,38
ITAPECURU 1 2,38
VIGIA 1 2,38
SUBTOTAL 27 64,29
LISBOA 11 26,19
ESTREMADURA ALCOBAGA L 2,38
TORRES NOVAS 1 2,38
SUBTOTAL 13 30,95
BARCELOS 1 2,38
MINHO CALDAS DE BAIAO DE CIMA DO DOURO 1 2,38
SUBTOTAL 2 4,76
TOTAL GERAL 4 100,00

Os dados apresentados permitem dizer que os homens reindis con-
traem matrimoénio, principalmente, com mulheres da terra. Por outro lado,

se observamos a naturalidade dos pais dessas mulheres, podemos perceber

20  Quadro elaborado pela autora com base nas Habilitages para familiar do Santo Oficio do Grio-
Pari ¢ Maranhio trabalhadas na tese de doutoramento, depositadas no Arquivo Nacional da
Torre do Tombo. Cf. SANTOS, Marilia Cunha Imbiriba dos. Familia, trajetérias e Inquisigdo:
Mobilidade social na Amazénia Colonial (c. 1672 - c. 1805). Tese (Doutorado em Histéria) —
Faculdade de Letras, Universidade de Lisboa, Lisboa, 2020.



Casamento e familiatura do Santo Oficio na Amazonia Colonial

alguma endogamia oculta® nesses casamentos. Com isso queremos dizer que
os migrantes portugueses buscavam consorciar-se com mulheres que, apesar
de terem nascido no Grio-Pard e Maranhio, eram filhas de pais nascidos no
Reino, e, quase sempre, sogros e genros provinham da mesma localidade ou
localidades bem préximas em além-mar.

Portanto, podemos perceber que mulheres naturais da terra, casadas com
reindis, poderia denotar um perfil exogimico; e, no entanto, sendo filhas de pais
também reindis, indica-nos uma endogamia oculta nos casamentos realizados.

Por outro lado, ndo podemos esquecer que estamos trabalhando com
um universo muito especial de imigrantes no Pard, precisamente candidatos
a familiar do Santo Oficio que, em grande medida, forneciam um atestado de
pureza de sangue; e, justamente por isso, ndo podemos deixar de pensar que
homens portugueses poderiam procurar casamento com mulheres filhas de
pais portugueses para ter uma menor possibilidade de impureza no sangue (ja
que a mulatice e ter “parte de gentio da terra” poderia ser um entrave para a
conquista da carta de familiar).

E o caso de Manuel Pedro Nunes, assistente e morador na cidade de
Belém, capitania do Pard, natural da freguesia de Nossa Senhora do Socorro,
cidade de Lisboa, que contrai matriménio em Belém do Pari com Maria
Jacinta de Jesus, natural daquela cidade. No entanto, os pais de Maria Jacinta,
Jodo Guilherme Roiz e Joanna Margarida Rosa eram naturais ele da fregue-
sia da Penna e ela da freguesia dos Anjos, ambos naturais de Lisboa, mesma
cidade do genro Manuel Pedro Nunes, familiar do Santo Oficio no Pard.?

Também podemos identificar endogamia oculta no matriménio do fami-
liar do Santo Oficio Jodo Ferreira Toquinho e de dona Catharina da Silva.
Ele era lavrador e contratador de madeiras, pede habilitagio em 22 de abril de
1785; natural da freguesia de Sdo Salvador de Touquinho, termo de Barcelos,
arcebispado de Braga. Casa-se com dona Catharina da Silva, nascida em Belém

21 O conceito de endogamia oculta seria um padrdo nupcial ainda endogimico do ponto de vista
étnico-cultural, mas nio endogimico do ponto de vista formal. Por exemplo, homens reindis
casavam com mulheres nascidas no Brasil, porém filhas de reindis e muitas vezes estes pais
rein6is eram da mesma cidade, vila ou provincia portuguesa que o noivo. Portanto, ainda que os
noivos tenham nascido no Brasil (ou um dos noivos) hd uma endogamia oculta porque no plano
étnico-cultural os conjuges eram reindis.

22 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitacies do Santo Oficio, Mago 145, doc. 1464,
Habilitagdo de Manuel Pedro Nunes.




376 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

do Grio-Pard. Em um primeiro momento podemos pensar que noivo reinol
e noiva nascida no Gro-Para nos coloca diante de um casamento exogimico,
onde noivos sio de origens diferentes; no entanto, ao analisarmos a origem da
parentela de dona Catharina da Silva, percebemos que embora a cénjuge fosse
natural do Griao-Par4, toda a sua familia (incluindo pais, avés e bisavés) era
origindria de Portugal; caracterizando o que convencionou-se chamar endo-
gamia oculta.”

Feliciano José Gongalves na Igreja da Sé na cidade de Belém do Pari,
aos quinze dias do més de agosto de 1784, casa-se com Maria Rosa, natural
de Belém do Pari. No entanto, o pai de Maria Rosa, chamado Caetano José
Gomes, nio s6 era nascido no Reino, como também era natural da mesma
cidade do genro: Lisboa; e moraram na mesma freguesia de Sdo Nicolau. Na
habilita¢do para familiar do Santo Oficio de Feliciano, as mesmas testemu-
nhas que relataram conhecer o genro conheceram, também, o sogro. O mesmo
ocorre com Jodo Gomes Pereira Viana, familiar do Santo Oficio casado com
Dona Rosa Maria Michaela Viana. Dona Rosa Maria é nascida em Sio Luis;

mas seu pai, Manuel Luis Viana ¢ nascido na mesma comarca do genro, em

Viana do Minho.

23 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitacses do Santo Oficio, Mago 164, doc. 1390,
Habilitagdo de Jodo Ferreira Touquinho.



Casamento e familiatura do Santo Oficio na Amazonia Colonial 377

Quadro 2 — Naturalidade dos pais das mulheres habilitadas pela Inquisi¢io no Grio-Pari e
Maranhao®

PROVINCIA COMARCA NUMERO| %
ARGANIL 2 4,76
COIMBRA 1 2,38
BEIRA GUARDA 1 2,38
LAMEGO 1 2,38
SUBTOTAL 5 11,90
LISBOA 10 23,82
ALCOBACA 1 2,38
ESTREMADURA ALENQUER 1 2,38
SANTAREM 1 2,38
TORRES VEDRAS 1 2,38
SUBTOTAL 14 33,34
VIANA 5 11,9
BARCELOS 2 4,76
MINHO PENAFIEL 1 2,38
PORTO 1 2,38
SUBTOTAL 9 21,43
TRAS-05-MONTES BRAGANCA 1 2,38
ILHAS ILHA DA MADEIRA 1 2,38
BELEM 3 7,15
ALCANTARA 1 2,38
GRAO PARA E MARANHAO SAO LUIS 1 2,38
TAPUITAPERA 1 2,38
SUBTOTAL 6 14,29
FRANCA 1 2,38
GENOVA 1 2,38
NAO INFORMADO 4 9,52
TOTAL GERAL /o] 100,00

Podemos perceber, ainda, que estes “sogros” eram provenientes principal-

) )
mente da provincia da Estremadura; e, portanto, poderiam ji ter participado
da rede de sociabilidades destes habilitandos que faziam “migragio intermédia”

em Lisboa.”

24  Quadro elaborado pela autora com base nas Habilitagdes para familiar do Santo Oficio do
Grio-Pard e Maranhio trabalhadas na tese de doutoramento jd citada anteriormente, deposita-
das no Arquivo Nacional da Torre do Tombo.

25  Sobre a migragio intermédia feita pelos familiares do Santo Oficio reindis, conferir SANTOS,
Marilia Cunha Imbiriba dos. Familia, trajetérias e Inquisi¢do: Mobilidade social na Amazénia



378 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Para além da naturalidade do sogro e do genro, outra questio ¢ inte-
ressante para que possamos perceber as particularidades das redes de socia-
bilidades tecidas entre os dois pontos do Império Portugués: a ocupagio
sogro-genro. Em nosso estudo, percebemos que muitos dos genros tinham a
mesma ocupagio dos seus sogros. Foi o caso do familiar do Santo Oficio Jodo
Monteiro Correa e do seu sogro Felipe Coelho Santiago; ambos eram comer-
ciantes na praga de Lisboa, migrando depois para o Grio-Pari, onde viviam
“de suas mercancias’.

Por outro lado, entre os familiares do Santo Oficio nascidos no Grao-Pard
e Maranhio, a preferéncia era o consércio com filhas de homens ligados as ati-
vidades agropecudrias (lavouras, rocas, engenhos). E o caso de Amandio José
de Oliveira Pantoja, familiar do Santo Oficio nascido no Gréao-Par4, que con-
trai ndpcias com Francisca Xavier de Sequeira e Queirds, filha de Francisco de
Sequeira e Queirds, grande proprietirio de terras na regido do baixo Tocantins
entre os rios Moju e Acard na capitania do Pard. O mesmo é observado em
Antonio Correa Furtado de Mendonga, familiar do Santo Oficio nascido em
Sdo Luis, casado com Maria Clara de Jesus Nogueira, filha de Caetano Lopes
de Figueiredo, um grande proprietirio de terras da Ribeira do Itapecuru.

Quadro 3 — Ocupagio dos pais das mulheres habilitadas pelo Santo Oficio moradoras no Grao-
Pard e Maranhio®

OCUPACAO NUMERO %
LAVOURAS 13 30,95
OFiCIO MECANICO 10 23,82
COMERCIO 8 19,05
NAO INFORMADO 5 11,90
ADMINISTRACAO 3 7,14
MILITAR 2 4,76
PROFISSAO LIBERAL 1 2,38
TOTAL 42 100,00

Colonial (c. 1672 - ¢. 1805). Tese (Doutorado em Histéria) — Faculdade de Letras, Universidade
de Lisboa, Lisboa 2020.

26 Quadro claborado pela autora com base nas Habilitagdes para familiar do Santo Oficio do
Grio-Pard e Maranhio trabalhadas nesta tese, depositadas no Arquivo Nacional da Torre do
Tombo.



Casamento e familiatura do Santo Oficio na Amazonia Colonial 379

Portanto, podemos pensar que homens nascidos no Grao-Pari e
Maranhio e homens nascidos no reino acionavam estratégias diferentes para
a obtengdo ou manuten¢do do status e qualidade; uma vez que percebemos
uma tendéncia entre os migrantes de casarem-se com mulheres da terra, filhas
de pais reindis; onde muitas vezes genro e sogro sio da mesma provincia e
comarca, bem como exercem a mesma ocupagio (principalmente comércio). J4
os familiares do Santo Oficio que sdo filhos da terra casam-se com mulheres
filhas de homens ligados as atividades de agricultura, e hd muitas geracdes j
estabelecidos no Pard e Maranhio.

Por outro lado, ndo se pode negar que existem casos que fogem a regra,
como aconteceu com Dona Isabel Margarida da Silva, casada, em Belém do
Par4, com o familiar do Santo Oficio Leandro Caetano Ribeiro. Leandro,
homem de negécios com “loge de mercador”, natural da Vila de Guimaries,
e que se casou em Belém com Dona Isabel, nascida na cidade de Lisboa. O
casamento entre Dona Isabel e Leandro Ribeiro ndo é um acordo ou demons-
tragdo de rede de sociabilidade sogro-genro, mesmo porque o pai de Dona
Isabel Margarida da Silva ja tinha falecido antes de acontecer o casamento.

Dona Isabel Margarida da Silva era natural da freguesia de Nossa Senhora
do Socorro, em Lisboa. Nasceu em uma casa da Rua Nova da Palma, batizada
aos 15 dias do més de abril de 1726. Filha de Gaspar da Silva de Azevedo,
que foi Guarda do Nimero da Casa da India; neta paterna de Jodo da Costa
de Azevedo, que também fora Guarda do Nimero da Casa da India. Apés a
morte de Gaspar da Silva de Azevedo, o oficio de Guarda do Numero da Casa
da India ficou para um irmio da habilitanda. Um outro irmio de Dona Tsabel
Margarida ordenou-se clérigo e embarcava, frequentemente, por Capeldo das
Naus, para onde as testemunhas chamaram genericamente de “Brasil”. E o que
relata a testemunha Dona Inés Michaella Caetana Falcoa que

conheceu a habilitanda que foi para o Pard onde dizem que casou e tem
filhos. Conheceu desde que nasceu por ser sua vizinha, seus pais dos dela
e dar a mie da habilitanda de mamar a ela testemunha e a habilitanda
mamar na mie dela testemunha. Que a habilitanda teve um irmio clé-
rigo nesta cidade [de Lisboa] chamado Padre Gregério da Silva o qual



IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

embarcava para o Brasil nas naus por capeldo e se tivesse algum defeito no

sangue ndo seria clérigo.?’

Apds a morte de seu pai, Dona Isabel Margarida, sua mée e uma irma
voltam para morar na casa dos avés maternos da habilitanda. Moram 14 por
pouco tempo, segundo as testemunhas, porque logo apds o terremoto de 1755
ausentam-se de Lisboa para o Para. Foi o que disse Francisco Gomes Ferreira,
“que ele testemunha as foi conduzir ao embarque”. Foi também o que afir-
mou o padre Frei Plicido de Santo Estanislau, que “conheceu a habilitanda hé
22 anos vivendo em companhia de sua mie, na qual se ausentou para o Pard
depois do terremoto na companhia de sua mie e outra irma onde casara”.

Trés mulheres: Dona Isabel Margarida da Silva (a habilitanda), Dona
Caetana Maria de Vito (mie da habilitanda) e uma irma, conduzidas por um
vizinho ao embarque, depois do terramoto de 1755, rumando para o Gréo-
Pard e Maranhio. Dona Caetana Maria tinha 63 anos, Dona Isabel Margarida
21 anos de idade. Nesse caso, nio podemos falar em sociabilidade sogro-
-genro; mas, Leandro Caetano Ribeiro entre ausentar-se de sua patria na Vila
de Guimaries e embarcar para o Pard, viveu alguns anos em Lisboa, onde,
segundo relato de virios maritimos que alegam conhecé-lo, “o habilitando vai
de volta-e-torna [a Lisboa] para tratar de seus negécios”.

Com essas informagdes podemos pensar se Leandro Caetano Ribeiro
conhecera os pais da habilitanda, sua futura esposa, ainda em Lisboa, quando
fizera sua migragio intermédia; ou se conhecera o irmdo da habilitanda que
ia “embarcado por capeldo das naus” para o Brasil. Fato é que as testemunhas
relatam que o que fez as mulheres sairem de Lisboa foi o terremoto de 1755.
Qual o contato que elas ji tinham no Pard? Quais as reais motivagdes desta
migrac¢do? Ndo podemos afirmar. No entanto, esse caso serve para demonstrar
que as andlises minuciosas inclusive de fontes que fogem aos padrées encon-
trados sdo essenciais para percebermos as agéncias dos individuos, suas estraté-
gias, conflitos e decisdes que impactam diretamente em suas vidas e na histéria

das comunidades que os cercam.

27  Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Habilitacées do Santo Oficio, Mago 2, doc. 22, Habilitagio
de Leandro Caetano Ribeiro.



Casamento e familiatura do Santo Oficio na Amazonia Colonial

Consideracoes finais

Valendo-se de desculpas diversas e utilizando de variados subterfigios,
os familiares do Santo Oficio habilitados no Grao-Para e Maranhio contra-
iram matriménio sem pedir a devida autorizagio ao Santo Tribunal, mesmo
sendo esse pedido uma obrigagio a fazer, conforme consta no Regimento de
1640. Importa sublinhar que se casar antes de pedir a habilitacdo da esposa
poderia significar um grande risco para os peticiondrios, como foi o caso de
Jodo Monteiro Correa, que teve sua carta de familiar suspensa até a aprovagio
das diligéncias feitas a esposa. Nove anos de tramitagio processual, um ante-
passado cristdo-novo, diligéncias da esposa reprovadas e, por trés votos a dois,
Jodo Monteiro nio teve sua carta de familiar revogada. Péde continuar familiar
com a observagdo na capa do processo que os filhos daquele casamento nio
poderiam ser habilitados.

Se familiares jd habilitados foram “poupados” de maiores represélias e a
maioria nio teve problemas em habilitar suas esposas, mesmo sem ter solici-
tado ao Tribunal a habilitagdo prévia ao casamento; por outro lado, 0 mesmo
nio aconteceu aos candidatos que, sendo ji casados, pediam habilitagio em
conjunto com as esposas. Estes enfrentaram mais problemas e, alguns, foram
recusados a0 cargo por “defeitos” nas genealogias de suas esposas. E o caso de
Francisco da Cunha de Thoar, que pediu habilitagio em dezembro de 1733,
mas nio conseguiu habilitar-se porque, no meio do processo de habilitagio,
casou-se com pessoa em que pairava a fama de “sangue infecto” e, portanto,
nesse caso, ambas as habilitagbes sdo recusadas.

Se a habilita¢ido para os homens era um momento importante, menos nio
era para as mulheres habilitadas. Foi possivel perceber o status e a importéncia
em ser habilitada pela Inquisi¢do no processo de Maria de Jesus Gularte, que,
por inciria do préprio Santo Oficio, arrasta-se por dois anos. Ocorre que, tal-
vez devido a2 demora, o futuro marido da habilitanda, Bartholomeu Ferreira,
desiste de casar com ela, consorciando-se com outra. O pai de Maria de Jesus,
indignado com a demora do Santo Oficio e com a desfeita de Bartholomeu,
assim que recebe a carta de aprovagio de sua filha, sai pela cidade mostrando a
todos, deixando clara a “pureza de sangue” de sua familia. Nove anos se passam
entre a aprovagio da habilitagdo e uma nova petigdo inicial, onde consta Maria
de Jesus casada com o candidato a familiar Manuel Antonio Gomes de Castro,




382 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

aproveitando que a esposa ja era habilitada, tendo sucesso em sua solicitagdo
tornando-se familiar do Santo Oficio.

Vemos a mesma situagio na habilitagdo de Francisca Xavier de Sequeira
e Queirds, habilitada a primeira vez para casar-se com Gongalo Pereira Viana,
de quem fica viiva e casa-se a segunda vez com Amindio José de Oliveira
Pantoja, que, tendo ja a esposa habilitada, solicita a carta de familiar. Portanto,
no jogo matrimonial, ser ji habilitada pela Inquisi¢do poderia atrair conjuges
que se interessassem em entrar para os quadros inquisitoriais. Nesse sentido, o
casamento, paradoxalmente, poderia ser um facilitador no acesso as habilita-
¢oes, quando as esposas jd estdo habilitadas, ou um motivo de entrave, como foi
no caso de Joio Monteiro Correa e Francisco da Cunha de Thoar. Pensamos,
portanto, que as decisdes tomadas pelo Tribunal do Santo Oficio podem cum-
prir um duplo papel: em uma face garantem prestigio e distingdo (aos que se
habilitam), em outra face exclui e estigmatiza (os nio habilitados, bem como
os processados e condenados nos processos inquisitoriais).

A maioria das mulheres habilitadas pela Inquisi¢o (64,29%) eram nasci-
das no Gréao-Pard e Maranhio e casam-se com homens nascidos no Reino. No
entanto, se esses dados nos parecem claramente uma exogamia, quando nos
debrugamos sobre os dados pertinentes aos pais das habilitadas, se observamos
a naturalidade dos pais dessas mulheres, podemos perceber endogamia oculta
nesses casamentos. Com isso queremos dizer que os migrantes portugueses
buscavam consorciar-se com mulheres que, apesar de terem nascido no Grio-
Pard e Maranhio, eram filhas de pais nascidos no Reino, e, quase sempre,
sogros e genros provinham da mesma localidade ou localidades bem préximas
em além-mar. Neste capitulo, levantamos a hipétese que homens portugueses
poderiam procurar casamento com mulheres filhas de pais portugueses para
ter uma menor possibilidade de impureza no sangue, ja que ter antepassados
negros ou indigenas se configurava como um entreve para a conquista da carta
de familiar.

Ainda sobre o perfil dos casamentos: entre os familiares do Santo Oficio
nascidos no Grio-Pard e Maranhio, a preferéncia era o consércio com filhas
de homens ligados as atividades agropecudrias e hd muitas geragoes ja estabe-
lecidos na Amazonia Colonial. Por sua vez, a tendéncia entre os migrantes era
de casarem-se com mulheres da terra, filhas de pais reindis; onde muitas vezes
genro e sogro sio da mesma provincia e comarca, bem como exercem a mesma



Casamento e familiatura do Santo Oficio na Amazonia Colonial

ocupagio (principalmente comércio). Portanto, podemos concluir que homens
nascidos no Grio-Pard e Maranhio e homens nascidos no Reino acionavam
estratégias diferentes para a obtengdo ou manutengdo do status e qualidade.
E, por ultimo, mas ndo menos importante, este capitulo, que se debrugou
e quantificou tantos dados e construiu quadros para chegar a conclusées, nio
se furtou a perceber que, ainda que seja importante perceber os comportamen-
tos e as constancias neste perfil dos “familiares do Santo Oficio e suas fami-
lias”, ndo podemos esquecer que a agéncia, 0 acaso e, até mesmo, um terremoto

podem mudar destinos e promover encontros.







CAPITULO 17

“SERVIR A ESTA SANTA CASA”: 0 CAMINHO
PARA SER HABILITADO COMO MEMBRO DA
INQUISICAO NA AMAZONIA COLONIAL

Jodo Anténio Fonseca Lacerda Lima '

O pedido

Diz Domingos Carvalho Lima, solteiro, mercador e morador no Parg,
estado do Maranhio, natural da Vila de Viana, batizado em Santa Maria
Maior, que ele deseja servir a esta Santa Casa, no cargo de familiar, e por-
que nio tem raga alguma de mulato, mouro e nem Judeu. Pede a V. Illma.
Que concorrendo nele suplicante as partes que se requerem para bem e ser-
vigo do dito cargo, lhe faga mercé aceita-lo por familiar desta Santa Casa.

Da petigio inicial da Habilitacdo de Domingos Carvalho Lima, HSO, mg. 8,
doc. 204

o declarar as informagdes sobre si, Domingos se punha nas méos do
Tribunal do Santo Oficio, dando-lhe a autoriza¢io de devassar sua
vida, pais, avés e o que mais fosse possivel rastrear. Ainda que decla-

“« _ ~ » M
rasse “ndo ter raca alguma de mulato, mouro e nem Judeu”, essa importante

1 Professor substituto da Universidade Federal do Pard (UFPA), lotado na Escola de Aplicagio.
Doutor em Histéria Social da Amazoénia (UFPA), com estigio no Centro de Histéria da
Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa (FLUL-UL). E-mail: joaolima@ufpa.br



386 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

informagéo s6 seria provada, ou nio, via um longo processo de investigagio
genealdgica, levado a efeito pela Inquisi¢do. Nesse sentido, para ser membro
dessa distinta institui¢do, primeiro, deveria ser investigado por ela.

A Inquisi¢do portuguesa tinha como 6rgio méximo o Conselho Geral,
sediado em Lisboa a quem os tribunais de Lisboa, Coimbra, Evora e Goa
tinham que constantemente se reportar. No topo da pirimide do Conselho
Geral estava o Inquisidor Geral; seguido pelos deputados, inquisidores e pro-
motores. A nivel local, o que nos interessa, estavam os familiares e comissa-
rios, tidos como os Pontas de Lang¢a da Inquisi¢io na América Portuguesa, na
medida em que estavam mais préximos da populagio em geral, sendo como
que o elo entre estes e o tribunal central. Era por meio destes tltimos que a
Inquisi¢do poderia estender sua raia de atuagio, realizando o controle da fé nas
dreas mais distantes.

A montagem do quadro de agentes era composta via candidatura, ou seja,
ao invés de recrutar, preenchiam-se os cargos apenas com aqueles que o plei-
teavam. O primeiro grau desta hierarquia local era ocupado pelos Familiares,
individuos leigos que tinham como principal atribui¢do manter os Comissérios
locais cientes dos casos que competiam ao Santo Oficio. Os Comissarios, por
sua vez, deveriam ser pessoas eclesidsticas, dotadas de “prudéncia” e “virtude”
reconhecida pela comunidade da qual faziam parte. A eles cabia o papel de
assistentes da alta hierarquia inquisitorial nas localidades para as quais estavam
habilitados, ocupando os lugares mais importantes da Inquisi¢do na sua drea
jurisdicional. Portanto, os comissarios estavam subordinados diretamente aos
inquisidores e tinham nos familiares do Santo Oficio os mais estreitos colabo-
radores. E precisamente esse grupo que faz a “ponte” entre o poder central e a
presenga local da Inquisicdo.

Os ditames da investiga¢do eram regidos pelo Regimento do Santo
Oficio®, que no Livro I, Titulo 1°, ji elenca o que espera de seus agentes.

2 Regimento do Santo Oficio da Inquisi¢do dos Reinos de Portugal (1640). Liv. I, Tit. XI.

3 Os Regimentos do Santo Oficio, além de digitalizados e disponiveis no site do Arquivo
Nacional da Torre do Tombo (ANTT), foram transcritos e publicados na seguinte obra:
FRANCO, José Eduardo & ASSUNCAO, Paulo de. As Metamorfoses de um polvo: Religido
e Politica nos Regimentos da Inquisi¢io (Séc. XVI — XIX). Lisboa: Prefacio, 2004. Quando
de sua criagio, a Inquisi¢io Portuguesa foi regida nos primeiros anos pelos procedimentos da
Inquisi¢io Espanhola, o 1° Regimento data de 1552, formulado pelo 2° inquisidor-mor, car-
deal D. Henrique. Tendo por base o modelo espanhol, elaborado em 1484 por Fr. Tomds de
Torquemada, o regimento portugués de 1552 tem como principio estabelecer as diretrizes para



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao...

Segundo o regimento, “Os ministros e oficiais do Santo Oficio serdo naturais
do reino”, o trecho em questdo se refere aqueles que, via habilitagio, possui-
riam o poder de fazer as vezes do Santo Oficio para o lugar em que estavam
habilitados. Como veremos mais a frente, ao lado desses agentes habilitados,
havia outros que por for¢a da necessidade poderiam ser arregimentados em
cardter excepcional. A primeira das exigéncias estd relacionada a naturalidade,
devendo ser “naturais do Reino”, logo, em tese, estrangeiros nao poderiam ser-
vir 4 Inquisi¢io portuguesa, de acesso restrito aos nascidos em Portugal e seu
ultramar.

Seguem as exigéncias “cristdos-velhos de limpo sangue, sem raga de
mouro, judeu, ou gente novamente convertida a nossa Santa Fé, e nem fama
em contririo”. Para entendermos a razio de tais exigéncias, devemos retroce-
der um pouco no tempo. Depois do estabelecimento da Inquisi¢do na Espanha
e a expulsdo dos judeus no mesmo contexto, pés-1492, grande parte deles se
refugiaram em Portugal. Sua inser¢io na sociedade foi tal, sobretudo em ati-
vidades ligadas ao comércio, o que impds certo relevo diante dos comerciantes
cristdos. Em meio ao problema colocado, apés um periodo inicial de aceitagio,
o rei D. Manuel I assina uma ordem em 5 de dezembro de 1496 determinando
que todos os judeus e mouros saissem de Portugal até 31 de outubro de 1497%.
Contudo, aqueles que aceitassem se converter poderiam ficar como cristéos,
que passaram a ser designados como “cristdos-novos™.

o funcionamento do Santo Oficio em Portugal. Em 1559 D. Henrique estabelece o Conselho
Geral, objetivando o controle dos funcionirios. Com a criagio do Conselho Geral, publica-se
em 1570 um regimento, bem como se iniciam visitas aos tribunais distritais; até esse ano nio
havia ocorrido nenhuma forma sistematizada de averiguagio dos procedimentos dos agentes
inquisitoriais, principalmente no que diz respeito ao cumprimento regimental. O regimento de
1613, por sua vez, aperfei¢oa o procedimento do aparelho Inquisitorial portugués, abandonando
a influéncia do modelo espanhol. O regimento de 1640, que mais usaremos no presente trabalho,
¢ organizado em trés livros: O primeiro “dos ministros e oficiais do Santo Oficio e das coisas que
nele ai houver”; o segundo “da ordem judicial do Santo Oficio”; o terceiro sobre “as pessoas que
hio-de haver os culpados nos crimes de que se conhece no Santo Oficio”. O tltimo regimento,
publicado em 1774, abole as exigéncias quanto a “limpeza de sangue” dos agentes e torna mais
“ilustrada” a compreensio dos delitos de algada do Santo Oficio.

4 Francisco Bethencourt, no capitulo 9 de sua obra “Racismos: das cruzadas ao século XX”, faz uma
interessante andlise da constitui¢do da discriminagio por raga/sangue no contexto da Europa
moderna, notadamente em relagio aos “mouriscos” e “cristdos-novos”. BETHENCOURT,
Francisco. Racismos: das cruzadas ao século XX. Lisboa: Temas e Debates — Circulo dos Livros,
2015, p. 187-216.

5  SARAIVA, Anténio José. Inquisicio e Cristios-Novos. Porto: Editorial Inova, 1969. WILKE,
Carsten Lorenz. Historia dos judeus em Portugal. Lisboa: Edigées 70,2009. SOYER, Frangois. 4




388 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Na pritica, de nada adiantara a conversdo, pois o neéfito continuava a ser
visto com suas caracteristicas judaicas®. Nessa perspectiva, comega a se cons-
tituir uma segmentagio que vai permear a maioria das institui¢ées portugue-
sas, de modo que a questio da limpeza de sangue passa a ser pré-requisito
para acesso na maioria delas (Inquisi¢do, ministérios e cargos eclesidsticos,
nas forcas armadas, na administra¢io municipal, nas corporagdes de artifi-
ces e nas ordens militares)’. No intento de descobrir algum “mouro, judeu, ou
gente novamente convertida a nossa Santa Fé”, as institui¢es lavraram longas
investigactes genealdgicas, buscando, se necessdrio, nas vérias dreas do Império
Portugués, informagdes sobre o individuo e a familia investigada.

O trecho do Regimento do Santo Oficio que citamos conclui com a
expressdo “e nem fama em contririo”. Essa exigéncia é das mais importantes,
pois nio bastava provar a “limpeza de sangue”, mas era preciso que isso fosse
“publico e notério”. Em uma sociedade do Antigo Regime?, onde a exteriori-

dade ¢ fundamental, “possuir fama” era mesmo que o ser.

perseguicio aos judeus e mugulmanos de Portugal: D. Manuel I e o fim da tolerancia religiosa (1496-
1497). Lisboa: Edi¢es 70, 2013. Também se ressalte na histéria “povo Hebreu”, a didspora ser
uma constante, desde as narrativas biblicas as atuais questdes envolvendo o Estado de Israel.
BARON, Solo W. Histdria e historiografia do povo judeu. Sio Paulo: Editora Perspectiva, 1974.

6  Atrelava-se o “defeito de sangue” a caracteristicas como a tendéncia a enganar os outros, malda-
)
de, 6dio aos cristdos. Visdes como essa inundaram o Santo Oficio com dentincias, sobretudo de
b )
desafetos que acusavam seus inimigos de serem cristdos-novos. Nesse sentido, muitas dentncias
tinham como raiz inveja ou extremado zelo religioso. HERSON, Bella. Cristaos-novos e seus
descendentes na medicina brasileira (1500/1850). Sio Paulo: Edusp, 2003, p. 46.

7 Sobre isso, ver: NOVINSKI, Anita. Cristdos Novos na Bahia: A Inquisi¢io. 2. ed. Sdo Paulo:
Perspectiva, 2013, p. 30-35. REGO, Jodo Manuel Vaz Monteiro de Figueiroa. ¥ honra alheia por
um fio” Os estatutos de limpeza de sangue no espago de expressio ibérica (sécs. XVI-XVIII).
Tese de doutoramento apresentada 2 Universidade do Minho, 2009. BRAGA, Isabel M. R.
Mendes Drumond. Bens de Hereges: Inquisigio e Cultura Material Portugal e Brasil (séculos
XVII e XVIII). Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012. OLIVAL, Fernanda.
“Rigor e interesses™: os estatutos de limpeza de sangue em Portugal, Cadernos de Estudos
Sefarditas, n. 4, p. 151-182, 2004.

8 A sociedade do Antigo Regime tinha como escopo valores ¢ priticas que derivam de uma vi-
sdo orginica da sociedade, onde o rei seria a cabega do corpo social e politico. O Rei, como
cabega, manteria o equilibrio e harmonia, zelando pela ordem, garantindo a justica que deveria
corresponder ao principio de dar a cada um o que lhe cabe, respeitando direitos, desigualdades
e privilégios. Esta premissa também era visivel na hierarquia das institui¢es, onde raramente
instituigdes distintas tinham poderes equiparados. Sobre isso ver: XAVIER & HESPANHA.
“A representacio da sociedade e do poder”. In: MATOSO, José (org.). Historia de Portugal.
O Antigo Regime (1620-1807), v. 4. Lisboa: Estampa, 1993; MONTEIRO, Nuno Gongalo.
“Trajetorias sociais e governo das conquistas”: Notas preliminares sobre os vice-reis e gover-
nadores do Brasil e da India nos séculos XVII e XVIIL. In: FRAGOSO, Jodo; BICALHO,
Maria Fernanda; GOUVEA, Maria de Fitima (org.). O Antigo Regime nos Trdpicos: A Dinamica



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao...

O Regimento segue determinando “que néo tenham incorrido em alguma
infimia publica de feito ou de direito”, a “infimia”, como o préprio nome diz, se
caracteriza na auséncia da “boa fama”, cuja consequéncia ¢ a privagdo de “esti-
magcio e das honras sociais”. E dividida em de “feito” ou de “direito”, a primeira
procede de fatos costumes ou vicios que a opinido publica reprova, a citar:
vicio ou promogio de jogos, faléncia de mi-fé, consumo exagerado de bebida
alcodlica etc. A “infimia” de direito é aquela imputada pela lei, mediante ou
nio senten¢a condenatéria’. Aqui, como dito no pardgrafo anterior, fica nitida
a preocupagido com a publicidade dos fatos, se alguém incorre em alguns dos
desvios e delitos citados, e estes sdo publicos, o impedimento estd posto. Além
disso, “nem fossem presos ou penitenciados pela Inquisi¢do”; o meticuloso pro-
ceder do Santo Oficio tem por base o registro de tudo que era da sua algada,
nesse sentido, seria, em tese, facilmente rastreavel se o habilitando fora preso
ou penitenciado.

Concluindo, pede-se que sejam “de boa vida e costumes, capazes para
se lhe encarregar qualquer negécio de importincia e segredo”. A “boa vida”
aqui referida diz respeito sobretudo se o habilitando vive de acordo com seu
“estado”, possuindo bens e rendimento necessédrio para “viver bem”, na medida
que o servigo ao Santo Oficio ndo possuia saldrio fixo. Além disso, o seu proce-
der nos “costumes” também deveria ser irrepreensivel, dado o papel que desem-
penharia nos negécios “de importincia e segredo” de que seria investido. Todas

Imperial Portuguesa (Séculos XVI-XVIII). Rio de Janeiro: Civilizagio Brasileira, 2001, p.
249-283.

9  Sem sentenga: I. Os alcoviteiros por dinheiro ou que dio casa de alcouce. II. As mulheres que se
prostituem por dinheiro. III. Os apanhados em adultério. VI. Os que contraem dois casamentos
simultaneamente, ¢ o pai de familias que o autorizou. V. Os que praticam usuras improbas. VI.
Os que fazem injuria a Professor ou Estudante de direito. VII. Os que violam uma transagio,
sendo maiores de 25 anos. VIII. Os Advogados que fazem pacto de guota /itis. IX. Os tutores
que antes de dar contas procuram o casamento da 6rfi para si ou para seu filho. Por sentenca: I.
Por lesa-majestade divina ou humana de primeira cabeca: infimia que nos casos mais graves se
estende aos filhos e netos varées do réu condenado — se ¢ mulher, a infimia ndo passa dos filhos.
IL. Por Furto ou roubo. III. Por bulrice. IV. Por falsidade. V. Por calinia ou prevaricagio em juizo
publico. VI. Por difamagio feita por escrito. VII. Por dolo cometido na tutela, depésito, socieda-
de, mandato: por serem contratos que costumam ter lugar entre amigos — como, se 0 que recebeu
o depésito, recusa restitui-lo com dolo manifesto, e ¢ condenado por esse dolo — ou se o tutor ¢
removido ou condenado por dolo expressamente. VIIL. Os banidos. IX. Os que abandonam o seu
emprego civil ou militar, entregando a Carta ou Patente, sem obter legalmente a sua demissio.
X. Os militares que tem baixa ignominiosa ou que desertam para fora do reino. CARNEIRO,
Manuel Borges. Direito civil de Portugal contendo trés livros: 1 das pessoas, I1 das cousas, ITI das
obrigagdes e a¢des. Livro III. Lisboa: Typ. Maria da Madre de Deus, 1858, p. 237-240.




390 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

as exigéncias que citamos também se estendiam a familia do habilitando, de
modo que nio fossem “descendentes de pessoas que tenham alguns dos defei-
tos sobreditos”.

Dito de modo sumario, os requisitos, isto é, o esperado pelo Santo Oficio;
retornemos ao habilitando Domingos Carvalho Lima, com que iniciamos o
presente trabalho. Como visto, Domingos era natural de Viana, regido norte
de Portugal. Seus pais e avés nasceram na mesma regido, o que ajuda no tra-
mite do processo de habilitagdo, pois as inquirigdes sio feitas em uma mesma
Freguesia, ou nas circunvizinhas, caso necessirio. Seu pedido se dd em 28 de
janeiro de 1676, sendo ele o primeiro habilitando a familiar do Santo Oficio
que rastreamos’’.

Dos testemunhos colhidos em Portugal, chama atencdo o fato de muitas
testemunhas ndo terem conhecimento do habilitando, o que pode ser com-
preendido por, segundo o testemunho Belchior de Barros, ouvido aos seis dias
do més de novembro de 1677 na Freguesia de Sdo Pedro da vila de Viana do
Minho; o habilitando “foi sendo mogo para as partes Ultramarinas”. Outras
testemunhas informam que essas “partes ultramarinas” sdo, como ja sabemos,
o “estado do Maranhdo”. Se por um lado as informagées sobre o habilitando
sd0 esparsas, por outro as testemunhas ddo fé acerca da limpeza de sangue da
familia investigada. Fato também corroborado pelos testemunhos colhidos em
Belém.

Se pois ndo pairava sobre Domingos e seus ascendentes nenhuma “pecha”
de sangue, conforme ele mesmo dissera ao pedir para ser habilitado como
familiar do Santo Oficio, “por que nio tem raga alguma de mulato, mouro
e nem Judeu”; por outro, as testemunhas citam que o individuo em questdo
tinha um ponto fraco — o vinho. O impedimento foi tal que, em parecer final
a sua habilitagdo, assinado pelo conselheiro Manuel Pimentel de Sousa, em 8
de abril de 1684, se da relevo ao fato de que “quase todas as testemunhas que
o conhecem, ddo noticia dele “tomar vinho com excesso”, razdo pela qual fora

10 Pouco mais de trinta anos antes, em 21 de maio de 1647, os inquisidores de Lisboa recebem
uma correspondéncia de Sdo Luis do Maranhio alertando acerca do fato de que “tem sucedido
muitos casos dignos de grande castigo”, e que assim acontecia por “ndo haver ministro da Santa
Inquisi¢ao neste estado”. CARVALHO JR, Almir Diniz de. Indios Cristdos: Poder, Magia ¢
Religiio na Amazonia Colonial. Curitiba: CRV, 2017, p. 262-263. Nesse sentido, a rede de
agentes s6 comegou a ser montada no final do século XVII. De nosso levantamento, Domingos
€ o primeiro a fazer pedido para Familiar do Santo Oficio, contudo o primeiro a ser habilitado é
Jodo do Couto da Fonseca, em 1732.



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao...

expulso da Irmandade Terceira de Sdo Francisco. Se deixando em suspenso seu
pedido, até que “se espere a emenda deste excesso”. O fato é que em um pro-
cesso que se desenrola ao longo de oito anos, Domingos Carvalho Lima nio é
habilitado, pois, como visto, lhe faltava alguns dos requisitos.

O processo de Domingos Carvalho de Lima nos ajudou a comegar a
entender os caminhos percorridos por aqueles que buscavam servir ao Santo
Oficio. No trimite processual, emergem o passado e o presente de sua vida,
condicionando o que espera no “futuro”, na esperanga que “lhe faca mercé
aceitd-lo por familiar desta Santa Casa”. No presente trabalho, veremos outros
individuos que também buscaram servir ao Santo Oficio, e para si, felizmente,
tiveram mais sorte que Domingos, pois, a despeito de seus impedimentos, aca-

baram por ser habilitados.

As motivagoes

Ao declarar quem era, fornecendo dados seus e de sua familia, o habili-
tando punha-se na mao do Santo Oficio, que buscaria via uma longa investi-
gagio, a veracidade das informagdes ditas. Contudo, o que fazia um individuo
a assim se submeter? Se pois ndo era rentével o servigo a Inquisi¢do, ja que ndo
recebiam saldrio fixo, quais eram os ganhos?

Uma possivel resposta encontramos na série de isen¢des que o Santo
Oficio vai recebendo, pouco a pouco, da Coroa portuguesa. Em se tratando
das concessdes para todos os ministros e oficiais do Santo Oficio, tanto eclesi-
asticos quanto leigos, D. Sebastido no século XVI os isenta de pagarem:

Fintas, talhas, pedidos, empréstimos, nem em outros lugares encarregados,
que pelos conselhos ou lugares onde forem lang¢ados por qualquer modo, e
maneira que sejam, nem sejam constrangidos a que vio, com presos, nem
com dinheiro, sem sejam tutores, nem curadores de pessoa alguma, salvo se
as tutorias forem lidimas; nem hajam oficios do Conselho contra as von-
tades, nem lhes tome de aposentadoria suas casas de morada, adegas, nem
cavalhericas, nem quaisquer outras casas em que eles pousarem, posto que
suas ndo sejam, antes lhas deem, e fagam dar de aluguel por seu dinheiro, se
as eles ndo tiverem e houverem mister; nem lhes tomem pao, vinho, roupa,
palha, cevada, lenha, galinha, ovos, bestas de cela, nem albarda, salvo se

trouxerem as ditas bestas ao ganho, porque em tal caso nio serdo escusos;




392 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

nem assim mesmo lhe tomem coisa alguma do seu contra sua vontade.
Outrossim me apraz que nio sejam constrangidos nem obrigados a irem

servir por mar, nem por terra a nenhuma parte'!.

Além disso, em 1580, no reinado de D. Henrique, adquiriram foro privi-
legiado, de modo que nos crimes em que fossem réus, seriam os inquisidores
seus juizes, com algumas exce¢des'?. Os ultimos privilégios datam de 1686,
quando tiveram o direito de se aposentar no momento que pedissem™.

Ao lado dos privilégios de temporais, estavam também os espirituais
concedidos pelo papado. Ainda que fosse no ambito de uma protegio sim-
bélica, nem por isso deixavam de ter peso como atrativo aos pretensos agen-
tes. Desde a convocagido das cruzadas, aqueles que prometessem “defender a
nossa Santa Fé Catolica e Apostélica” possuiam indulgéncias. Essas indulgén-
cias foram confirmadas pelo papa Paulo V através de um breve, expedido em
1611**. Adriano Prosperi, a0 comentar os privilégios concedidos aos membros
da Inquisi¢do Italiana, demonstra como os agentes por vezes se excediam, na
medida em que nio estariam sujeitos “nem aos bispos, nem aos governadores,
mas ao inquisidor”, livres para fazer o que queriam sem temer qualquer auto-
ridade sendo aquela que lhe tinha outorgado tanto poder®. Em meio a tantos
privilégios, ndo é de se estranhar que muitas pessoas ndo s6 quisessem servir o
Santo Oficio, mas se servissem dele, se passando por agentes.

No Maranhio, em 01 de agosto de 1746, é preso o frade capucho Anténio
da Madre de Deus, que se fazia passar por comissirio do Santo Oficio. Com
idade de 32 anos, exercia a atividade de sacerdote da Provincia de Conceig¢do
da Beira. Denunciado sob a acusagio de fazer-se passar por comissirio do

Santo Oficio, fazia diligéncias e mandava notificar testemunhas sem para isso

11 BNP. Translado autentico de todos os privilégios concedidos pelos Reis destes reinos e senhorios
de Portugal aos oficiais e familiares do Santo Oficio da Inquisicio. Lisboa: Officina de Miguel
Manescal, 1641.

12 “[...] crimes de lesa-majestade, do nefando contra-natura, de motins e revoltas, de violagio a
correspondéncia real, de desobediéncia as ordens dos monarcas, de roubos, de arrombamentos
de casas, igrejas e mosteiros e de incéndios dolosos”.

13 Translado auténtico..., 1641.

14 BETHENCOURT, Francisco. Historia das Inquisicées: Portugal, Espanha e Itdlia séculos XV-
XIX. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2000, p. 138.

15 PROSPERI, Adriano. Tribunais da Consciéncia: Inquisidores, Confessores, Missionarios. Sdo
Paulo: EDUSP, 2013, p. 215.



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao... 393

ser habilitado pela Inquisi¢do, bem como havia convidado outro eclesidstico
para ser escrivio de suas diligéncias. Foi degredado para o Convento de Torre
de Moncorvo por cinco anos, sendo também inabilitado de servir o Santo
Oficio®. Outro frade, de nome Cosme Damido Medeiros, morador de Oeiras
do Piaui, bispado do Maranhio, também se “auto-investe” agente inquisitorial.
Com 36 anos de idade, exercendo a vigaria da dita vida, é acusado por Luiza
Ignacia Pereira de impedir o reto ministério do Santo Oficio, sendo preso em
23 de margo de 1791%. Nessas situagdes se ressalte o “eco” do status de se dizer
membro do Santo Oficio, de modo que mesmo com a possibilidade de serem
pegos, individuos ndo habilitados diziam ser o que ndo eram.

Um outro modo de entender as motivagoes estd relacionada aquela que
¢ uma das marcas do Antigo Regime — a preocupagio com a “limpeza de
sangue”. José Veiga Torres™, tomando como ponto de partida este fato, pro-
poe uma tese que é amplamente utilizada nos estudos sobre agentes do Santo
Oficio". Valendo-se dos nimeros de Familiares de Portugal nos séculos XVI
ao XIX, Veiga Torres percebe como o cargo se tornou um trampolim para
os que ansiavam ascender socialmente, pois era um diferenciador social na
légica da “pureza de sangue” do Antigo Regime. Desde final do século XVII,
a expedi¢do de familiaturas passou a ocorrer num ritmo destoante em relagio
a repressdo inquisitorial. O nimero de Familiares aumentava na medida em
que a atividade repressiva (nimero de sentenciados) decrescia. Logo, aque-
les que pleiteavam servir ao Santo Oficio, na prética, nio estavam fazendo
seu trabalho, pois o aumento dos quadros nio era proporcional ao nimero de
sentenciados.

16  Processo do Pe. Antonio da Madre de Deus (Tribunal do Santo Oficio, Inquisi¢ao de Lisboa,
proc. 06595).

17 Denuncia de Luiza Ignacia Pereira contra Cosme Damido da Costa Medeiros (Tribunal do
Santo Oficio, Inquisi¢do de Lisboa, proc. 08125).

18 TORRES, José¢ Veiga. “Da repressio a promogio social”: a Inquisi¢do como instincia legitima-
dora da burguesia mercantil. Revista Critica de Ciéncias Sociais, 40, 1994.

19 CALAINHO, Daniela Buono. Agentes da Fe¢: Familiares da Inquisi¢io Portuguesa no Brasil
Colonial. Bauru: EDUSC, 2006. RODRIGUES, Aldair Carlos. Limpos de Sangue: Familiares
do Santo Oficio, Inquisi¢io e Sociedade em Minas Colonial. Sio Paulo: Alameda, 2011.
RODRIGUES, Aldair Carlos. Igreja e Inquisicio no Brasil: agentes, carreiras e mecanismos
de promogio social — século XVIII. Sdo Paulo: Alameda, 2014. WADSWORTH, James E.
Agents of orthodoxy: honor, status, and the Inquisition in colonial Pernambuco, Brazil. Maryland:
Rowman & Littlefield, 2017. MONTEIRO, Lucas Maximiliano. A Inquisicio néo estd aqui? A
presenga do Santo Oficio no extremo sul da América Portuguesa (1680-1821). Jundiai: Paco
Editorial, 2015.



394,  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Presente até o periodo pombalino®, o ideal de “pureza de sangue” per-
meou do século XVI ao final do XVIII toda a sociedade portuguesa, e por
consequéncia suas institui¢des. Se dizer, mais que isso, provar que se era “cris-
tdo-velho” abria a possibilidade de maior insergdo e proje¢io social, portanto,
nio por acaso, o servigo ao Santo Oficio se constitufa em uma distingdo muito
procurada?. O capital de honra obtido? dourava o estatuto das familias; foro
privilegiado, isengdes fiscais, projecio social eram, decerto, notaveis chamarizes.

Nessa perspectiva, podemos afirmar que a patente Inquisitorial, salvo
suas especificidades em relagdo a outros titulos, fez parte do sistema geral de
economia de mercés portugués®. Pelo honor que esses cargos auferiam, pelo
restrito® e estrito crivo pelo qual passavam, ser membro do corpo inquisitorial
trazia ao que possuisse a prova inconteste de sua “filiagdo e capacidade”, o pres-
tigio social de se dizer “cristio-velho”. Como bem lembrou D. Luis da Cunha,
o Santo Oficio convencera a nobreza “que s6 ele tinha faculdade de canonizar
a limpeza de sangue de sua ascendéncia™. Para levar a efeito esse intento,
individuos tinham suas origens devassadas, da mesma forma que passavam
pelo escrutinio daqueles que o conheciam de “ver e ouvir falar”, dando fé de

seu bom nascimento e procedimento.

20 Sebastido José de Carvalho e Melo (1699-1782), elevado a conde e Oeiras e, mais tarde, a
Marqués de Pombal, foi apontado como ministro de Estado em 1750, por D. José 1. Em 1756
foi feito primeiro-ministro, gozando de notdvel poder até o falecimento do rei que o nomeara.
Nesse sentido, grosso modo, o “periodo pombalino” se da entre os anos de 1750 e 1777, onde
Sebastido José serviu o rei D. José I. FALCON, Francisco José. Antigos e novos estudos so-
bre a “Epoca Pombalina”. In: FALCON, Francisco, RODRIGUES, Cléudia (org.). 4 “Epoca
Pombalina” no mundo luso-brasileiro. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2015, p. 7-24.

21 MONTEIRO, Nuno Gongalo. “Elites locais ¢ mobilidade social em Portugal nos finais do
Antigo Regime”. Andlise Social, vol. XXXII (141), 1997. MONTEIRO, Nuno Gongalo. Elites e
poder: entre o Antigo Regime e o Liberalismo. Lisboa: ICS Imprensa de Ciéncias Sociais, 2012.

22 Sobre isso, diz Nobert Elias: “Nesse contexto, deve ser suficiente indicar mais uma vez o simbolo
da ‘honra’ como motivagio das atitudes. A coer¢io que deriva dele é uma coergio que visa salva-
guardar a existéncia de seu detentor como uma existéncia socialmente distinta”. ELIAS, Nobert.
A sociedade de corte. Rio de Janeiro: Zahar, 2001, p. 119.

23 OLIVAL, Fernanda. As Ordens Militares e o Estado Moderno: honra, mercé e venalidade em
Portugal (1641-1789). Lisboa: Estar, 2001.

24 Robert Rowland chamam atengdo a este aspecto, ao afirmar que “as vantagens dos cargos do
Santo Oficio nio derivavam apenas dos privilégios que conferiam, e que eram significativos, mas
sobretudo do facto de nio todos a eles poderem ter acesso”. ROWLAND, Robert. “Inquisi¢do,
intolerdncia e exclusio”. Ler Historia, Lisboa, n. 22,1997, p. 19.

25 CHAVES, Castelo Branco; MERVEILLEUX, Charles Frédéric; SAUSSURE, César de. O
Portugal de D. Jodo V visto por Trés forasteiros. Lisboa: Biblioteca Nacional, 1989, p. 178.



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao... 395

Nessa perspectiva, vamos ao caso de José Paulino da Cunha, habilitado

como familiar em 20 de marco de 1747. Ao fazer seu pedido:

Diz José Paulino da Cunha, que em seu batismo é Paulino, por tomar o
nome de José na Crisma, natural e Bautizado na See Cathedral de N. Sra.
de Belem do Grio-Pari e nela morador, filho legitimo de José da Cunha
de Thoar, natural e Bautizado na Freguesia de S. Quiteria de Meca, Termo
da Vila de Alenquer e D. Anna Ferreira de Oliveira, natural e bautizada
na dita Freguesia da See do Gro-Para. Com que ele suplicante seu irmio
Francisco da Cunha de Thoar fez peti¢do a este Santo Tribunal para ser
familiar do Santo Oficio, com que o suplicante chegou a fazer depésito
e que ndo conseguiu por se casar com pessoa que ndo se pode habilitar
e se acha por esta causa em md fama pelo grande prejuizo que lhe faz a
sua geragdo que ele tem grande desejos de servir a este Santo Tribunal do
Santo Oficio. Ndo pode conseguir sem primeiro mostrar a limpeza de seu

sangue®.

A histéria de José Paulino da Cunha iniciara bem antes de ser habilitado,
quando ainda era crianga. Acontece que seu irmio, Francisco da Cunha de
Thoar, “fez peti¢do a este Santo Tribunal” para ser Familiar do Santo Oficio
em 1733, quando José Paulino possuia cinco anos de idade. Ao longo do pro-
cesso, fica provado que Francisco ndo incorria em nenhum impedimento,
contudo, sua habilita¢io fora “suspensa, por constar que agora de presente se
casara com pessoa infamada e defeituosa’, o que leva seu pedido a ser indefe-
rido, em razdo de “casar com pessoa que nio se pode habilitar”. Ai que o jovem
estudante de gramitica, José Paulino, entra na histéria. Como o impedimento
da cunhada nio habilitara seu irmio, comegou a correr o dito que sua familia
“incorria em algum impedimento”, o que for¢ara a José Paulino submeter-se ao
Santo Oficio, em vista da “md-fama” que pairava sobre si e os seus, causando-
-lhe “grande prejuizo”. Como Francisco e por consequéncia José Paulino nio
incorriam em impedimento, o pleiteante ¢ habilitado com uma interessante
condicionante. Em despacho no Conselho Geral em Lisboa, datado de 20 de
junho de 1746, se informa que José Paulino estava por completar seus “20 anos

26 Habilitagio para Familiar do Santo Oficio (ANTT, TSO, CG, HSO, mg. 56, doc. 865).



396 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

no més de janeiro préximo futuro, pelo que aprovo e habilito, com condiges,
porém, que antes do dito més se lhe ndo passe a provisio de Familiar”.

Sobre essa histdria, hd algumas questdes que gostariamos de esmiugar
ainda mais. A primeira delas ¢, decerto, o significado da busca pela habilitagio
do Santo Oficio por parte de José Paulino. Dizer que ele segue os passos do
irmdo ¢é deveras limitante, talvez José Paulino sequer tenha projetado servir
ao Santo Oficio, o que possivelmente era um intento de seu irmio Francisco,
contudo o ndo deferimento do irmdo for¢cou-lhe a buscar a habilitagdo. Assim,
o aparente intento de “servir a esta Santa Casa”, era, na verdade, o de em “pri-
meiro mostrar a limpeza de seu sangue”. Outro aspecto interessante ¢ quanto
a condicionante para o recebimento da carta de familiar, devendo ser s6 apés
José Paulino completar 20 anos de idade. Acontece que José Paulino da Cunha
tem sua provisdo lavrada em 20 de margo de 1747, data com que supostamente
ja teria 20 anos, conforme o parecer de “20 de junho de 1746” assim o diz. Ao
cruzarmos essa informagdo com o traslado do assento de batismo de Paulino
(lembro que assumira o nome de José quando da recep¢io do sacramento da
Crisma), se diz que fora batizado “aos 14 dias do més de janeiro de 1728” na
Sé do Pard, logo, quando da recepgio da familiatura, José Paulino na verdade
possuia 19 anos.

Tal fato atesta a imprecisdo das marcagdes de idade para o periodo. A
titulo de informagio, se compararmos a idade de José Paulino com o que
determina as Constitui¢des Primeiras do Arcebispado da Bahia para se con-
trair o sacramento do matriménio, o que é um indicio do que se considerava
a época uma “idade da razdo”, vemos no titulo 62 do livro I que “o vardo para
poder contrair matriménio, deve ter quatorze anos completos, e a fémea doze
anos também completos™. Logo, podemos dizer que José Paulino teria idade
para ser habilitado como Familiar do Santo Oficio. Sobre o assunto, James
Wadsworth analisa na Capitania de Pernambuco que 33% das habilitagoes
(225 de um total de 663) eram expedidas para menores de 25 anos, logo, o caso
de José Paulino néo era excegido®. Se por José Paulino da Cunha temos o mais

jovem habilitado, vamos, a titulo de informagio, ao mais velho, Felipe Camello

27  Constitui¢bes Primeiras do Arcebispado da Bahia, Lv. I, Tit. 62.

28  WADSWORTH, James E. “Children of the Inquisition: minors as familiares of the Inquisition
in Pernambuco”, Brazil 1613-1821. Luso-Brazilian Review, n. 42,2005, p. 21-43.



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao... 397

de Brito, habilitado como Comissédrio do Santo Oficio em 15 de abril de 1768,
com 65 anos de idade®.

Felipe e José Paulino, o mais velho e o mais novo habilitado, respectiva-
mente, tém, apesar da enorme diferenca de idade, aspectos em comum. Ambos,
ao pedirem habilitagio, aproveitam o processo de seus irmios, e a motivagio
também ¢é a mesma, a “limpeza de sangue”. Felipe Camello de Brito entrara
com o pedido em fevereiro de 1764, aproveitando a habilitagdo de seu irmio,
Inicio Camelo de Brito, “para a qual j tinha depositado”. Indcio, por sua vez,
entrara com o pedido em dezembro de 1760. No ato do processo de habili-
tagdo de Indcio, aparecem os rumores de “sangue cristdo-novo” em seu tronco
materno, fato que as testemunhas alegam com unanimidade. O processo vai
se desenrolando, vindo Inicio a falecer sem receber deferimento. Acontece
que, nesse interim, um outro comissirio do Santo Oficio ¢ habilitado para o
Maranhio, Jodo Pedro Gomes, que recebe sua provisio em 11 de fevereiro de
1763, para nés, esse fato ¢ um divisor de dguas. Felipe e Jodo Pedro tinham
muita proximidade no dmbito da curia episcopal do Maranhio, a proximi-
dade entre os dois pode ter “sepultado” impedimento dos Camello de Brito.
Daqui vemos o papel central do agente ao compilar as informagdes colhidas
nos depoimentos, ¢ de se pensar que um possivel impedimento poderia ser
enaltecido, caso o habilitando fosse um desafeto, ou abrandado caso o habili-
tando fosse um conhecido.

José Paulino e Felipe, de modo distintos, tentam, via habilitagdo, provar a
“limpeza de sangue” de suas familias; as vias do deferimento seguem caminhos
diferentes, mas nos dois casos, podemos dizer, a finalidade ¢, decerto, a mesma.
Por esses casos, portanto, podemos definir que a questdo da “limpeza de san-
gue” era na Amazdnia, como em todo o Império portugués, o principal signo
motivador do desejo de habilitar-se ao Santo Oficio.

Os tramites

Se as motivagdes estdo claras, convém refletirmos como se dava o espago
entre a intengio expressa no pedido e sua realizagdo, com a habilitagio. Era
sobretudo por meio de seus agentes que a Inquisi¢io poderia estender sua
raia de atuagio, realizando o controle da fé nas areas de sua jurisdigdo. Porém

29 Habilitagio para Comissirio do Santo Oficio (ANTT, TSO, CG, HSO, mg. 06, doc. 84).



398 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

a montagem de um quadro de agentes era composta via candidatura, ou seja,
ao invés de recrutar, preenchiam-se os cargos apenas com aqueles que o plei-
teavam. O primeiro habilitado que rastreamos trata-se de Jodo do Couto da
Fonseca, seu processo serd nosso guia para entender os tramites do processo®.
Jodo faz seu pedido em 12 de janeiro de 1730. Conforme o documento:

Tomamos informagdes com o Pe. José de Souza sobre a limpeza de sangue,
e mais requisitos de Jodo do Couto da Fonseca, que pretende ser fami-
liar do Santo Oficio, contetdo na peti¢io inclusa, que V. Ema. nos mande

informar.

O “tomamos” aqui se refere ao clérigo que deu parecer favoravel a habili-
tagdo e, para tal, o habilitando deveria “pretender” o cargo, no caso o de “fami-
liar”. Retomemos ao trecho com que iniciamos o presente trabalho, a peti¢do
inicial sempre comeca com “Diz (nome do habilitando)”. Ao declarar quem era,
o individuo em questdo se punha nas mios do Santo Oficio de modo que este
investigasse se o que fora declarado de fato coincidia com a realidade. Aqui
se constituia o primeiro elo de comunicagio entre o individuo e a instituigéo,
pleiteante e burocracia inquisitorial, cujas informagdes apresentadas dariam
inicio e continuidade aos seguintes fluxos de informagio.

Jodo do Couto da Fonseca, nosso primeiro familiar habilitado, “diz” ser
solteiro, nascido e morador no Pard; sendo seus pais José do Couto e Izabel da
Fonseca, ele natural do Couto do Boim da Nébrega, Arcebispado de Braga e
ela natural de Figueiré dos Vinhos, Bispado de Coimbra. Seus avés paternos,
Sebastido do Couto e Mariana Antunes Serqueira, naturais do mesmo lugar
que o pai do habilitando. Seus avés maternos, Antonio de Madureira e Izabel
Luis, ele natural de Lisboa e ela de Figueiré dos Vinhos, como a mie do habi-
litando. Ao declarar os nomes e a naturalidade de seus pais e avds, o pleiteante
fornece ao Santo Oficio informagdes que serdo o guia no processo de investi-
gagio da genealogia, pois em posse dos nomes seria possivel nas localidades de
nascimento, assisténcia ou morada das pessoas elencadas fazer as averiguagdes
necessdrias em vista da habilitagdo. Jodo declara outra informagio, que seu pai
José ji servira o Santo Oficio no cargo que ele agora pleiteava. Essa citagio é

das mais importantes, pois influencia sobremaneira no andamento do processo.

30 Habilitagio para Familiar do Santo Oficio (ANTT, TSO, CG, HSO, mg. 63, doc. 1189)



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao...

Apés a petigio inicial, onde o habilitando declara informagdes suas, de
seus pais e avds, os nomes sdo enviados para os trés tribunais distritais do
Santo Oficio no Reino, a citar, Lisboa, Evora e Coimbra. Isso tem por fina-
lidade consultar nos repositérios se as pessoas elencadas nio possuem algum
impedimento. Ap6s o nihil obstat dos Tribunais, se dd inicio a investigagdo nas
localidades elencadas pelo requerente. Ressalte-se aqui a importincia dessa
consulta inicial nos repositérios dos tribunais distritais. Como jd dissemos,
dentre as exigéncias, os Regimentos do Santo Oficio pedem que os agentes
habilitados “nem fossem presos ou penitenciados pela Inquisi¢do, nem sejam
descendentes de pessoas que tenham alguns dos defeitos sobreditos”, logo, se o
impedimento jd fosse rastreado nos registros do Tribunal, nio seria necessério
o dispéndio com as demais etapas do processo, pois jd haveria razdo para inde-
ferimento do pedido.

Tudo certo nas consultas, iniciava a segunda etapa do processo, em que
era enviado um pedido de informagdes extrajudiciais a um oficial do Santo
Oficio para localidades de morada do habilitando, de seus pais e avés maternos
e paternos, objetivando investigar a vida e comportamento, bem como condi-
¢oes e capacidade para exercer as fungdes para qual se candidatava. Eram feitos
os interrogatorios nas vérias localidades em que o habilitante e seus parentes
tivessem ligagdo. Cada um dos inquiridos deveria responder um questiondrio
com perguntas acerca do candidato e seus parentes, as perguntas eram feitas
tendo por base os critérios prescritos nos regimentos, sé sofrendo alteragio
com a expedi¢io do regimento de 1774, em que findou as diligéncias acerca da
limpeza de sangue. Até antes deste tltimo regimento, no geral os interrogaté-
rios tinham o seguinte teor:

I.  Sesabe de alguém que se suspeite do habilitando;
II.  Se conhece o habilitando;

III.  Sobre os pais do habilitando;

IV.  Sobre seus avés paternos;

V. Sobre seus avs maternos e bisavos;

VI.  Se o habilitando ¢ filho legitimo;

VII. Se o habilitando tem 6édio ou inimizades com as pessoas de seu

parentesco;




400 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

VIIL. Sobre terem sido sempre cristdos-velhos e afins;

IX. Se o habilitando foi alguma vez preso ou penitenciado pelo Santo
Oficio;
X.  Se o habilitando é pessoa de bons procedimentos, vida de costumes;

XI.  Se o habilitando jd contraiu matrimoénio em algum momento de sua

vida;
XII. Se tudo o que testemunhou ¢ publico e notério®.

Apés o Regimento de 1774, passou-se a perguntar a respeito da incidén-
cia do candidato e seus ascendentes em crime de lesa-majestade®”. No rol das
perguntas aparece: “se o habilitando é ou sempre foi apostata da nossa santa
té catélica’, e se “¢ filho e neto de pais e avds paternos que cometessem crime
de lesa majestade divina ou humana, e por ele fossem sentenciados, e conde-
nados nas penas estabelecidas pelas leis do reino”. Na habilitagio de Anténio
Coutinho de Almeida, é interessante notar o item VIII do interrogatério, onde
se perguntava acerca da “qualidade de sangue do habilitando”, que aparece
riscado e substituido pela sumdria pergunta “VIII. Se € ou foi herege, apéstata
de nossa Santa Fé”:

31 No formulirio o enunciado das perguntas ¢ mais extenso, colocamos acima apenas o teor de cada
uma.

32 As Ordenagdes Manuelinas definem que “Lesa-majestade quer dizer trai¢io cometida contra
a pessoa do Rei, ou seu Real Estado, que ele de tio grave e abomindvel crime, e que os antigos
sibios tanto estranharam, que o comparavam a lepra” Ordenagées Manuelinas. Livro 5. Lisboa:
Calouste Gulbenkian, 1984, p. 15. Em uma sociedade de Antigo Regime, sendo o Rei a figura
sintese do corpus social, atentar-lhe contra a vida era atacar gravemente todo equilibrio da socie-
dade. Portanto, aqueles que nele incorressem guardariam a culpa para si e sua descendéncia.



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao... 401

Imagem 1: Parte do formulirio de Interrogatério de Antdnio Coutinho de Almeida

¥ 4 n

=B Se'fabe, ou ouvio ‘que o habilitando, “,{7," L et
;p:ﬂ_n&sgandqpelo :anmorﬁda.w que incor<

e em infamia alguma piblica , ou
de feito, ou de Direito. L bpne vaﬂ—

Fonte: Habilitagdo para Familiar do Santo Oficio (ANTT, TSO, CG,HSO, mg¢. 186, doc. 2755)

O formuldrio da imagem 1 ¢é datado “aos nove dias de novembro de mil
setecentos setenta e trés anos”, logo, periodo anterior a aboli¢do da distingdo
dos estatutos de limpeza de sangue nos Regimentos, o que viria a acontecer no
ano seguinte. O fato é que tal distingdo jd fora abolida pelo Estado portugués
em 1773, logo, apesar da nio mudanga imediata nos regimentos, em tese ja
deixara de ser uma exigéncia.

O primeiro comissario habilitado apés o novo regimento é Inicio José

Pestana, que tem sua carta lavrada em 20 de janeiro de 1779%. De sua habi-

33 Habilitagio para Comissirio do Santo Oficio (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 09, doc. 154).



402 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

litagdo, também o item VIII do interrogatério aparece riscado. Porém, talvez
por descuido do escrivio, aparece “que pretende saber com toda a individua-
¢do a limpeza de sangue e geragio do Pe. Inicio José Pestana”. O fato é que
mesmo cinco anos apos ter sido excluida do regimento esta exigéncia, ainda é
possivel ver este grande pardmetro do Antigo Regime ecoando na cabeca das
autoridades inquisitoriais. Se foi por descuido ndo podemos afirmar com exa-
tiddo, porém a simples mengido as antigas exigéncias regimentais aponta que
as velhas normas ainda nio haviam sido de todo abandonadas, evidenciando o
descompasso que existe entre a promulgac¢do da norma regimental e a pratica.
Pelos dois exemplos, vemos o contraponto entre a norma e sua aplicagio, na
habilitagio de Antdnio Coutinho, as exigéncias quanto a limpeza de sangue ji
aparecem riscadas, mesmo antes do regimento de 1774, enquanto na de Inicio
Pestana, mesmo também riscadas, ddo sinais de permanéncia.

Hi outro aspecto a se ressaltar do formulirio, nele sio elencadas doze
perguntas. Por outro lado, Jodo do Couto da Fonseca, que tem sido nosso guia
para demonstrar o andamento do processo inquisitorial, declara que seu pai
fora familiar do Santo Oficio. Quando o pleiteante possuia algum parente ja
habilitado, os trimites eram bem mais simplificados, considerando que proce-
dimentos da habilitagdo de genere ja haviam sido feitos. Nesses casos, os avds
nio eram investigados, fato que significava menos testemunhos, assentos, e
consequentemente, menos custos. Nesse sentido, os depoentes s6 respondiam
oito perguntas, que eram as seguintes:

1. Se sabe de alguém que se suspeite do habilitando;
II.  Se conhece o habilitando;

ITII.  Sobre os pais do habilitando;

IV.  Se o habilitando ¢ filho legitimo;

V. Se o habilitando foi alguma vez preso ou penitenciado pelo Santo
Oficio;

VI.  Se o habilitando é pessoa de bons procedimentos, vida de costumes;

VII. Se o habilitando ji contraiu matriménio em algum momento de sua
vida;

VIIL. Se tudo o que testemunhou é publico e notdrio®.

34 No formuldrio o enunciado das perguntas é mais extenso, colocamos apenas o teor de cada uma.



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao... 403

Fixemos, portanto, que em caso de o habilitando nio possuir parentes
habilitados, as testemunhas eram inquiridas com doze perguntas; possuindo
parente ja habilitado, as testemunhas respondiam oito perguntas. Retornemos
ao andamento do processo de habilita¢do. Ditas quais eram as perguntas reque-
ridas pelo regimento, cada depoente deveria fornecer ao agente incumbido de
realizar as diligéncias, seus nomes, sobrenomes, oficios, naturalidade, morada,
qualidade de sangue (até 1773) e idade. Os dados fornecidos pelos depoentes
nos ajudam a entrever a relagdo que estes possuiam com aquele sobre cuja vida
estavam depondo. Como dito, essas averiguagdes objetivavam saber da origem
e filiagdo, bem como condigdes e capacidade que o habilitando tinha para exer-
cer fungdes de tamanha “importincia e segredo” que sdo as do Santo Oficio.
O pedido se dd nos seguintes termos: “Convém saber-se na Mesa do Santo
Oficio da Inquisi¢do de Lisboa por informagio extrajudicial, que se procura
tirar com segredo de pessoas cristas-velhas e fidedignas”.

As perguntas feitas as testemunhas visam saber:

Se o dito habilitando ¢é pessoa de bons procedimentos, vida e costumes
capaz de ser encarregado de negdcios de importincia e segredo, servir
limpa e abastadamente, que oficio tem e de que vive e que cabedal terd, se
sabe ler e escrever e que idade apresenta ter, se é solteiro, casado ou vidvo
de cujo matrimonio lhe ficou filhos ou se tem algum ilegitimo, e tendo-o,
como se chama. E sua mie e avés maternos, donde naturais e moradores e
se limpos de infecta nagio e se o habilitando ou alguns de seus ascendentes
foi preso ou penitenciado pelo Santo Oficio ou incorreu em alguma infi-

mia publica de pena vil de feto ou de direito™.

Na habilitagdo de Jodo do Couto da Fonseca®, apés ouvir cinco testemu-
nhas, aos trés dias de outubro de 1729, o Pe. José de Souza, reitor do Colégio
de Companhia de Jesus no Para, emite seu parecer ressaltando que as testemu-
nhas dao fé acerca da origem e filiagdo do habilitando na medida que “¢ natural
e morador desta cidade do Par4, filho legitimo de José do Couto, familiar que
toi do Santo Oficio, natural do Couto do Boym, Arcebispado de Braga, e de

35 Trecho extraido de um dos formularios presentes nas Habilitages para Familiar do Santo
Oficio.
36 Habilitagio para Familiar do Santo Oficio (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 63, doc. 1189).



404  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

sua mulher Izabel da Fonseca, natural de Figueiré dos Vinhos, bispado de
Coimbra”. Segue dizendo “que o dito sabe ler e escrever, que é de bons pro-
cedimentos e capaz de qualquer negécio de segredo e importancia”. O “saber
ler e escrever” é requisito essencial para o servigo ao Santo Oficio, pois além
de constantemente receberem orientagées emanadas do Tribunal de Lisboa,
periodicamente no caso dos Comissirios e Notdrios, e eventualmente no caso
dos familiares, teriam que lavrar dentincias e averiguagdes dos processos de
habilitagdo. Além de sempre deverem andar com o Regimento, de modo a
consultd-lo para saber como proceder em “matéria do Santo Oficio”.

O parecer segue elencando que o habilitando “é solteiro, sem filhos ilegiti-
mos, que tem sua legitima suficiente para se sustentar limpa e abastadamente”.
No caso de jé ser casado, além da habilitagdo do pretenso agente, também sua
esposa deveria passar pelo mesmo processo, bem como se um agente habili-
tado solteiro vier a contrair matriménio, sé o poderd se sua esposa for tam-
bém habilitada. O possuir filhos fora do casamento também se constituia num
empecilho para habilitagdo. Por fim, se diz que o que possui ¢ suficiente para
“se sustentar limpa e abastadamente”, na medida em que os agentes locais do
Santo Oficio ndo possuiam saldrio periédico, de modo que deveriam viver de
outra coisa que nio o servico a Inquisi¢do. Pe. José de Souza conclui dizendo
que “finalmente que sabem que o dito habilitando e nem algum de seus ascen-
dentes foi preso ou sentenciado pelo Santo Oficio, nem incorreu em infimia
publica ou pena vil de feito ou de direito”. Logo, o suplicante e sua linhagem
passam em um segundo crivo.

Como Jodo do Couto informara que seu pai José do Couto fora familiar
do Santo Oficio, se procede a procura nos repositérios do Santo Oficio em
Lisboa, da provisio de criagio de José como familiar. Em 13 de marco de 1731
a dita provisdo é encontrada, sendo certificada por um notdrio do Santo Oficio

nos seguintes termos:

Certifico que para efeito de passar a presente no livro 8° da criagio dos
Ministros e oficiais desta Inquisi¢io nele a pdgina 67 se acha a cépia de
uma provisdo dos senhores do Conselho Geral; passada em 16 de janeiro
de 1706, da qual consta haverem criado familiar desta Inquisi¢do de Lisboa

a José do Couto, natural do Couto do Boim da Nébrega, Arcebispado de



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao... 405

Braga, e morador na cidade de Belém do Grao-Pard, Estado do Maranhio,

onde é casado com Izabel da Fonseca®.

Aqui, mais uma vez a informagio declarada pelo pleiteante é verificada
e ratificada pelo processo de investigagio. Além disso, registre-se que Jodo do
Couto fora habilitado jd sendo morador do Pard, logo, seu filho nio foi o pri-
meiro habilitado como familiar do Santo Oficio para esta localidade.

Em 1730 se procedem outras averiguacoes na cidade de Belém acerca
do habilitando e seus pais, o ja citado Pe. José de Sousa que ¢ investido dos
poderes para levar a efeito as investiga¢des, de modo que os “Inquisidores
Apostélicos contra a herética pravidade e apostasia nesta cidade de Lisboa”,
fazem “saber ao Pe. José de Sousa... ou quem seu cargo servir, que nesta Mesa
se trata averiguamente saber a limpeza de sangue e geragio de Jodo do Couto
da Fonseca, natural de morador da cidade do Pard”. Do trecho fica latente que
o Santo Oficio sabe a quem incumbir para a recolha dos testemunhos, o padre
reitor do Colégio dos Jesuitas no Para, contudo, também cita que podera fazé-
-lo “quem seu cargo servir™®. Logo, se evidencia como o Santo Oficio, para
atuar, se adapta ao contexto especifico, pois os testemunhos nio deixariam de
ser feitos em caso de auséncia do reitor, pois poderiam recolhé-los aquele que

o estivesse substituindo.

37 Habilitagio para Familiar do Santo Oficio (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 63, doc. 1189)

38 Desde 1688, em virtude da caréncia de agentes habilitados no Estado do Maranhio e Grio-
Para, os padres reitores dos colégios jesuitas de Sdo Luis e Belém foram autorizados a atuarem
como comissdrios, sem a necessidade do processo de habilitagio. FEITLER, Bruno. Nas ma-
lhas da consciéncia: Igreja e Inquisi¢do no Brasil. Sdo Paulo: Editora Alameda, 2007, p. 258-
259. Desde a fundagio do Santo Oficio os padres da Companhia de Jesus tém tido importan-
te desempenho como agentes inquisitoriais. COSME, Jodo dos Santos Ramalho. “A actuagio
Inquisitorial na Margem Esquerda do Guadiana (1640-1715)”, Cadernos de Estudos Sefarditas,
n° 4, 2004, p. 42. Ja desde meados do século XVII se discutia a criagio de um noviciado no
Maranhio, voltado para a formagio das vocagdes jesuiticas. Isso demonstra a preocupagio per-
manente da ordem com a formagio intelectual de seu clero. CHAMBOULEYRON, Rafael.
“Os jesuitas e o ensino na Amazonia Colonial”. Revista Aberto, Brasilia, v.21,n.78,p. 77-91, dez.
2007. A expulsio dos jesuitas em 1759 se constitui em uma viragem no processo de habilita¢io
de comissdrios e notdrios, no primeiro caso, nove sio habilitados, no segundo caso, trés. Se no
especifico do Santo Oficio hd essa viragem, no mais amplo, no que diz respeito a presenca da
Igreja no ultramar, com a saida dos padres da Companhia de Jesus, hd uma maior projecio do
clero secular, na medida de a cura espiritual dos antigos aldeamentos, elevados ao stazus de vilas,
ficaram sob a tutela de padres diocesanos. SOUZA, Evergton Sales. “Igreja e Estado no periodo
pombalino”. In: FALCON. Francisco, RODRIGUES, Claudia. 4 “Epam Pombalina’: no mundo
Luso-Brasileiro. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2015, p. 277-306.



406 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Aos 3 de agosto de 1730, no Colégio de Santo Alexandre da Companhia
de Jesus em Belém do Pard, o Pe. José de Sousa se pde a recolher o teste-
munho de mais cinco pessoas, cada uma delas fazem “juramento dos Santos
Evangelhos... e em tudo guardar segredo”. Os testemunhos sio meticulosa-
mente anotados pelo Pe. Luis Alvares, que serve como escrivio. Aqui vemos
que Pe. José de Sousa associa a si um confrade jesuita, ambos a exemplo das
testemunhas, também juram aos “Santos Evangelhos” de que levario a efeito
os testemunhos com toda isen¢do e “gravidade”.

A primeira testemunha ouvida ¢ o Pe. Luis Alvares, conego da Sé do Pard
e natural da Ilha de Faial, nos Acores. A testemunha conhece o habilitando
e seus pais, dizendo que de fato era filho dos pais declarados sendo sempre
“havido e reputado” como tal. A segunda testemunha é o Pe. Antonio Maciel
Parente, vigirio de Nossa Sra. do Rosirio, Freguesia da Campina e natural de
Sdo Luis do Maranhio. Diz que conhece o habilitando por assistir em Belém
ha trinta e seis anos, conheceu os pais do habilitando e a exemplo da testemu-
nha anterior, refor¢a que o pleiteante era filho legitimo, bem como seu pai fora
familiar do Santo Oficio. Aqui vemos que a segunda testemunha confirma
uma informagio ji fornecida pelo habilitando, que seu pai fora familiar do
Santo Oficio. Pe. Antonio Maciel Parente cita ainda que Jodo “ndo tem oficio
ou ocupagio alguma, mas que vive em companhia de sua mie, irméo e irmis e
cabedal bastante para limpa e abastadamente viver”. O que seria um possivel
impedimento, o fato de nio possuir “oficio ou ocupagio alguma”, foi justificado
por o habilitando, sua mée e irmas possuirem “cabedal bastante para limpa e
abastadamente viver”. Logo, o patrimoénio familiar daria conta de suprir Jodo
para que bem desempenhasse suas fungdes como familiar do Santo Oficio.

A terceira testemunha é também um clérigo, Pe. Manuel de Miranda,
padre do hédbito de Sdo Pedro e natural de Belém do Pari. Diz que conhece o
habilitando por ambos serem naturais da mesma cidade e sempre nela assistir.
A exemplo do Pe. Antonio Parente, se refere ao fato de o habilitando nio pos-
suir oficio ou ocupagio, contudo, que vive com sua mie e irmaos e o que tem ¢é
necessdrio para viver condignamente. A quarta testemunha ¢ o capitdo Diogo
Pinto de Gaia, natural e morador de Belém do Pard. Diz que conhece o habili-
tando por assistir na mesma cidade desde que nasceu. Conheceu os pais, dando
té da naturalidade deles. Bem como que o habilitando era filho legitimo deles,

nio impondo impedimento ao habilitando. A quinta e dltima testemunha é o



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao... 407

capitdo Marcos de Bitencourt, também natural e morador de Belém do Para.
Diz que conhece o habilitando desde crianga, conheceu os pais, contudo sem
precisar de onde eram naturais. Deu fé acerca de ser filho legitimo e nio impu-
tou ao habilitando nenhum impedimento.

O almejado desfecho

Como visto, as testemunhas sdo uninimes acerca de o pleiteante possuir
os requisitos necessarios para o servico ao Santo Oficio, tanto que em parecer

datado de 28 de agosto de 1730, o Pe. José de Sousa diz:

Por conhecer e ser conhecimento hd 25 anos do Habilitando Jodo do
Couto da Fonseca, me parece ser pessoa muito capaz de ser encarregada de
negécio de importéncia e segredo. E também me parece que todas as tes-
temunhas acima nomeadas e assinadas, pelas conhecer do mesmo tempo,
sio verdadeiras, dignas de todo veredito e que tudo o que agora afirmam e

juram do dito habilitando € certo, é verdade e é notério®.

Nota-se em primeiro lugar o fato de o agente incumbido das diligéncias
dar seu “testemunho” acerca do habilitando, “por conhecer e ser conhecimento
héa mais de 25 anos”, dando informagio pessoal, que corrobora com as ditas
pelas testemunhas, que em Jodo do Couto da Fonseca concorrem os requisi-
tos necessdrios para desempenhar a fungio de familiar do Santo Oficio. Sem
impedimentos e com parecer favordvel, falta apenas um documento para ter
deferido seu pedido, os assentos paroquiais.

Em 12 de abril de 1731, “os Inquisidores Apostélicos contra a herética
pravidade e apostasia nesta cidade de Lisboa e seus distritos” fazem saber ao
“Pe. José de Sousa Reitor do Colégio da Companhia de Jesus do Pari, ou a
quem seu cargo servir, que nessa mesa ¢ necessaria certidao de batismo de Joao
do Couto da Fonseca filho”. José de Sousa segue até a Catedral do Bispado,
defronte ao colégio do qual ¢ reitor, recolhe o assento que atesta que o ino-
cente Jodo fora batizado “ao 1° dia de julho de 1705 nesta Paréquia de Nossa
Sra. de Belém”, pelo Pe. Fr. Tomds OM, sendo seus padrinhos Domingos

Rodrigues Moura e Ana Madureira. Em posse dos documentos necessérios e

39 Habilitagio para Familiar do Santo Oficio (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 63, doc. 1189).



408 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

dos testemunhos colhidos, os deputados do Conselho Geral emitem o seguinte
parecer:

Vi estas diligéncias de Jodo do Couto da Fonseca, solteiro, que pretende ser
familiar do Santo Oficio e delas consta ser filho legitimo de José do Couto,
familiar do Santo Oficio, pela certiddo, ser o habilitando natural e morador

na cidade do Pard, sem filhos e com capacidade para esta ocupagio, a qual

habilito. Lisboa, 20 de janeiro de 1731.

Como visto no trecho anterior, que conclui a habilitagdo, sio confronta-
das as informagoes declaradas pelo pleiteante no ato do pedido e as encontra-
das pela investigacio, de modo que em Jodo do Couto e seus parentes ndo foi
encontrado nenhum impedimento, vindo este a ser habilitado como familiar
do Santo Oficio em 11 de janeiro de 1732.

Uma vez deferido o pedido de habilitagio, o agente deveria ser “investido”
do cargo. Para tanto, era necessdrio que em primeiro lugar acertasse a “custas”
do processo, que em geral excediam o valor depositado de inicio; quitando o
excedente, a carta seria registrada no Conselho Geral e o habilitando profe-
ria juramento®. Cumprida essas etapas, o 7eo agente poderia usar medalha e
vara, banhadas a ouro, com as armas inquisitoriais, sinais distintivo de sua fun-
¢ao*’. A “investidura” era fundamental nesse processo, pois externava o poder
delegado pela institui¢do*. Conforme Anténio Manuel Hespanha, “os trajos,

o cerimonial, as precedéncias, a publicidade das ceriménias, sdo outros tantos

40  Dado o custo de ir até Lisboa para proferir o juramento, a maioria dos habilitados no Brasil o fa-
zia por procuracio. SOUZA, Grayce Mayre Bonfim. Para remédio das almas: Comissirios, qua-
lificadores e notdrio da Inquisi¢do portuguesa na Bahia colonial. Vitéria da Conquista: Edigoes

UESB, 2014, p. 159.

41 Ainda que cerimoniosa, a investidura dos cargos inquisitoriais em Portugal era mais simples que
as faustosas da Inquisi¢io Romana e Espanhola, sobre isso: “Na Espanha o rito compreendia,
por volta de 1640, ora¢des e béngios complexas realizadas durante a cerimonia de investidura do
habito e da cruz, ceriménia dirigida pelos inquisidores locais (as férmulas mantém-se durante
um periodo longo, estando documentadas para 1680 em Madri e para 1724 em Palermo)... Na
Itilia os ritos de investidura dos familiares sdo bastantes complexos, com o juramento dos privi-
legiados perante os inquisidores, contendo o titulo da nomeagio referéncia explicita ao sacrificio
da prépria vida, se necessdrio, e uma cerimonia de entrega da cruz, que deveria ser levada sobre

o coragdo”. BETHENCOURT, Francisco. Historia..., 2000, p. 147.
42  BOURDIEU, Pierre. O poder simbdlico. Lisboa: Difel, 1989, p. 142.



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao... 409

modos de celebrar com o maior impacto esta dramaturgia do poder”. O
agente passaria agora a nio mais agir em seu nome, mas seria, sobretudo no
caso dos comissdrios, um a/ter ego dos inquisidores nas localidades para a qual
estavam habilitados*. Nesse sentido, o pertencimento ao Santo Oficio, como
a 6rgios do Estado portugués, permitia obter um estatuto de nobreza baseado
no servi¢o, o que por si sé era muito atrativo. A provisio, lavrada no Conselho
Geral em Lisboa, era assinada pelo inquisidor-geral, nos seguintes termos:

Nuno da Cunha presbitero Cardeal da Santa Igreja de Roma do titulo de
Santa Anastédcia, Inquisidor Geral nestes reinos e senhorios de Portugal
do Conselho de Estado de El Rei meu senhor. Fazemos saber aos que esta
nossa provisio virem, que pela boa informagio que temos de geracio vida
e costumes e mais partes de Lourenco Alvarez Roxo de Potfliz, presbi-
tero chantre da Sé da Cidade de Santa Maria de Belém do Grio-Pari e
provisor do bispado, confiando dele que fard com todo segredo, verdade...
Havemos por bem de criar, instituir e fazer como pela presente autoridade
apostélica, criamos, instituimos e fazemos comissirio do Santo Oficio da
Inquisi¢do geral desta cidade para que sirva o tal cargo em tudo o que pelos
inquisidores lhe for comendado: e o servird enquanto nés houvermos por
bem, e ndo mandarmos o contririo, guardando em tudo seu regimento ¢
as instrugdes de santo oficio... Dada em Lisboa sob sinal e selo do Santo

oficio aos seis de dezembro de 1746%.

O documento citado é um traslado na habilita¢gio de Custédio Alvares
Roxo de Potfliz, da carta de criagdo de seu irmdo Louren¢o como comissdrio

do Santo Oficio*. Se notarmos, o poder delegado vem diretamente da parte
do Inquisidor-Geral, a esta altura o EM™.* Cardeal D. Nuno da Cunha®. D.

43 HESPANHA, Anténio Manuel. As vésperas do Leviathan: Instituigdes e poder politico
Portugal — séc. XVII. Coimbra: Almedina, 1994, p. 319.

44  MARTINEZ, Doris Moreno. “La Inquisicién: Descubrimiento o nueva creacién?”. In: PENA,
Antonio Luis Cortés (coord). Historia del Cristianismo — I11. E1 Mundo Moderno. Madrid:
Editorial Trotta — Universidad de Granada, 2006, p. 239.

45 Habilitagdo para Comissario do Santo Oficio (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 4, doc. 51).

46 Habilitagdo para Comissirio do Santo Oficio (ANTT, TSO, CG, HSO, mc. 07, doc. 111)

47  Os pronomes de tratamento sio dimensées muito importantes da liturgia dos cargos para o pe-
riodo, tanto que em 1739, D. Jodo V, por lei, as obriga a todos os niveis da burocracia portugue-
sa. CINTRA, Luis Lindley. Sobre as formas de tratamento da Lingua Portuguesa. Lisboa: Livros
Horizonte, 1986, p. 112.

48 A distin¢do com o cardinalato aos inquisidores-gerais era muito presente, desde o 2° inquisidor-
-geral, D. Henrique I, muitos foram os que receberam o barrete cardinalicio. MENDONCA,



410 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Nuno da Cunha, em nome do rei portugués, delega poder ao agora comissario
Lourengo Alvares Roxo de Potfliz, aqui se evidenciando o poder concedido
da Coroa a seus vassalos, algo préprio dessa sociedade de Antigo Regime. A
“boa informagio que temos de geragdo vida e costumes” foi confirmada via o
processo de habilitagdo que ji explicamos, de modo que “havemos por bem
de criar, instituir e fazer como pela presente autoridade apostdlica, criamos,
instituimos e fazemos comissirio”; aqui o inquisidor-geral invoca o poder
“Apostélico” que emana da Sé de Pedro, delegado ao Rei, que por sua vez o
delega ao inquisidor, que o delega ao habilitado. Por fim, o exercicio desse
poder deve ser sempre orientado pela autoridade que o delegou, de modo que

o0 novo agente esteja sempre “guardando em tudo seu regimento e as instrugdes
de Santo Oficio”.

Consideracoes finais

No presente trabalho, nossa intengio foi demonstrar os diversos passos
pelos quais um individuo deveria passar para ser admitido como agente da
Inquisi¢do. De tudo o que dissemos, lembremos que o preenchimento dos car-
gos era via candidatura, logo, era fundamentalmente pelo desejo do candidato.
Ao pedir, o pleiteante se submetia a um longo processo de investigagio, onde
sua vida era devassada, de modo a encontrar algum possivel impedimento.
Desse trimite, o mais interessante é a recolha de informagdes sobre o indi-
viduo e suas familias nos mais variados lugares, guiado pelos locais de nasci-
mento e morada das pessoas implicadas. Logo, devassando suas vidas, o Santo
Oficio também fornece a nés, pesquisador e leitor, importantes subsidios para
pensar nas motivagdes por detrds dos pedidos para habilitar-se. Se ressalte que
até 1773 um dos grandes trunfos da habilitagio do Santo Oficio era, decerto,
a prova da “limpeza de sangue”, o que dourava e agregava capital simbdlico a
quem o possuisse e as suas familias.

Nossa reflexdo foi conduzida tendo duas balizas — o caminho ideal, defi-
nido pelos Regimentos do Santo Oficio e outro caracterizado pelas adaptagoes
ao longo do processo, em que giram interesses institucionais, familiares e pes-
soais. Se a motivagdo principal era “servir a esta Santa Casa”, devemos entender

José Lourengco & MOREIRA, Antonio Joaquim. Historia dos principais actos e procedimentos da
Inquisi¢ao em Portugal. Lisboa: Circulo de Leitores, 1979.



“Servir a esta Santa Casa”: O caminho para ser habilitado como membro da Inquisi¢ao...

esse desejo a luz de como ele se materializa na vida efetiva do individuo e suas
familias. Aqui, precisamente, essas instincias se conjugam — individuo e insti-
tui¢do. A institui¢do se materializa por meio de seus agentes, que apds investi-
dos, exercem sua fung¢do em nome dela; porém, para preencher seu quadro, hd
necessidade de adaptagées em vista da realidade da localidade, como quando
do papel desempenhado pelos padres reitores dos Colégios da Companhia de
Jesus e a habilitagdo de agentes em “vista da necessidade”. Tendo isso por base,
podemos dizer que o caminho pelo qual um individuo passava para chegar ao
seu intento era condicionado, para além dos requisitos regimentais, pelo desejo
daqueles que conduziam as averiguagdes.

O desejo de conseguir se habilitar, entre virios outros fatores, estava imbu-
ido do desejo de “existir” e ser visto em uma sociedade de Antigo Regime. Ser
habilitado ainda garantia um conjunto de privilégios e mercés, tdo importantes
nesse jogo de interesses. Em certo sentido, a forma adaptativa da institui¢do
também revela como esse sistema funcionava em sua face complexa, sobretudo
nas margens desse império transatlintico. Se hd uma estrutura que se organiza
para fazer jus a todos os trimites exigidos e de acordo com as leis eclesidsticas
e do Reino, por outro lado, as adaptagdes também sdo necessdrias. Em suma,
o presente texto refletiu sobre a extensa malha de funcionamento institucio-
nal do Santo Oficio e o quanto ele se conecta com aspectos fundamentais do
Antigo Regime, ao passo em que também revela sua grande capacidade adap-

tativa para que possa difundir suas raias de agdo no Ultramar.







CAPITULO 18

“DEUS NOS ACUDA E OUCA NOSSOS
CLAMORES”: ATUACAO DOS CLERIGOS
EM TEMPOS EPIDEMICOS NO GRAO-
PARA SETECENTISTA (1748-1776)

Roberta Sauaia Martins'

A imagem de Nossa Senhora de Nazaré realiza um novo sobrevoo de heli-
céptero sobre Belém. De acordo com a diretoria da festa de Nazaré, o tra-
jeto é uma bengdo a cidade, que vive regime de isolamento social por conta
da pandemia do novo coronavirus (Covid-19).2 Noticia veiculada no portal

gl.globo.com em 04/04/2020.

s epidemias constituem eventos importantes que acompanham os
homens ao longo de sua histéria. Trazem consigo, juntamente com os
seus impactos biolégicos, uma gama de sensagdes e percepgdes que siao
acionadas pelos diferentes grupos sociais, no intuito de melhor compreender
e lidar com todas as mudangas e desestrutura¢oes das vivéncias cotidianas. Ao

longo das diferentes ocorréncias contagiosas, inclusive a que estamos vivendo

1 Doutoranda em Histéria pelo Programa de Pés-Graduagio em Histéria Social da Amazonia
pela Universidade Federal do Pard e Professora da Secretaria Estadual de Educagio do Para
(SEDUC-PA). E-mail: robertasauaia@gmail.com.

2 Noticia veiculada no portal gl.globo.com em 04 abr. 2020.



414

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

com a atual pandemia de coronavirus, os universos religiosos, seus agentes e
suas préticas foram frequentemente pautas de noticias veiculadas.’®

Mesmo em um contexto de uma pandemia, os atos simbdlicos organi-
zados por agentes religiosos na cidade de Belém do Pard nio deixaram de
ser materializados, ainda que de forma diferente do habitual. Ndo apenas no
hoje, mas também em um passado um tanto distante, mas que nos ¢ permitido
revistar seus vestigios, Santa Maria de Belém do Grao-Pard foi e continua
sendo espago de intensos e fervorosos clamores.

Se na atualidade se fez mais do que necessdrio respeitar protocolos de
isolamento e de diminuigdo de riscos de contaminagio viral a partir das aglo-
meragoes, em meados do século XVIII as compreensoes acerca de um contdgio
eram outras. Logo, também as formas que se materializavam as manifestagdes
de religiosidade ao longo das epidemias também se davam de maneira um
tanto diferente da atual. Outros tempos, outros homens e outras ideias. Esse
trabalho é um convite para refletirmos acerca dessas expressoes de fé e demais
agoes conectadas as experiéncias dos clérigos na Amazonia, em alguns cendrios
epidémicos, percebendo-as nio enquanto agoes isoladas, mas que dialogavam
com uma série de processos e vivéncias ocorridos no mundo colonial.

Dialoga-se com a perspectiva de que o estudo dos cendrios epidémicos e
seus desdobramentos também pode nos revelar facetas interessantes a respeito
da atuagdo desses individuos, atentando para os distintos espagos, fungdes e
momentos de inser¢do destes nessas possessoes lusitanas. A partir de diferen-
tes missivas e memarias, temos acesso a uma parte das agoes tecidas por esses
religiosos diante das enfermidades, as quais eram constituidas em diilogo com
seus referenciais simboélicos, mas também a partir das circunstincias e desafios
locais que se lhes apresentavam. Do mesmo modo, seus raios de atuagio nes-
ses momentos criticos também nos deixam compreender suas relagdes com os
diferentes sujeitos, entre indigenas, negros, colonos e as instincias de poder
localizadas na capitania do Grao-Pard* e na Metrépole.

3 PINTO, Paulo Mendes. “Civiliza¢io ¢ Pandemia: para uma hermenéutica do panico pandémi-
co.” In: CARNEIRO, Everton; SILVA, da Sandra; RIBEIRO, Luis. Apontamentos de pesquisa: a
pandemia de Covid-19- teologia, ciéncia e arte em conversas. Curitiba: Brazil Publishing, 2020,

p-15.

4 Este artigo se centrard na capitania do Grio-Pard, considerando o desmembramento da
Capitania do Rio Negro em Carta Régia de 03 de margo de 1755. SAMPAIO, Patricia.



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no...

Formidavel castigo e um glorioso teatro de clamores

Os acontecimentos epidémicos trazem consigo uma série de experiéncias
traumdticas e de desorganizagio das vivéncias cotidianas. Mortes, quadros de
adoecimentos, possiveis crises economicas e carestia alimentar sio alguns des-
ses desdobramentos. Por inimeras vezes, os individuos, ao longo da histéria,
buscaram explicagdes e estratégias que dialogavam com suas crengas religiosas,
a fim de compreender e lidar melhor com o caos instaurado pelas enfermida-
des. As epidemias, assim, tomaram espago em algumas narrativas produzidas
pelos meios eclesidsticos, bem como esses acionaram um conjunto de agdes
que dialogavam com suas percep¢des diante da doenga.

Em meados dos setecentos, a capitania do Grio-Pard, especialmente a
cidade de Belém, foi palco de importante manifestacoes religiosas as quais
dialogavam diretamente com as compreensdes acionadas pela Igreja e seus
representantes em momentos de contdgio. O registro histérico que nos ser-
vird de guia principal para melhor compreender esses processos é uma memo-
ria organizada pelo secretdrio do bispo Miguel de Bulhdes, o padre Manuel
Ferreira Leonardo®, em plena incidéncia epidémica no Estado do Maranhio
e Grao-Pard. O escrito intitula-se “Noticia Verdadeyra do Terrivel Contagio
Que desde outubro de 1748 até o mez de Mayo de 1749 tem reduzido a nota-
vel consternagio todos os Certoes, terras e Cidade de Bellém, e Grao Pard”.°

Nesse documento, em sua parte inicial, sio mencionados alguns cendrios
epidémicos jd sentidos na capitania do Grao-Pard, na primeira metade dos
setecentos, entre eles uma epidemia principiada no ano de 1724. Esta logo
foi sentida e presenciada pelo bispo Bartolomeu de Pilar, que havia chegado
recentemente para assumir a prelazia do Pard, o qual nio poupou esforgos a
fim de “deprecar a Deus |[...] para que o Arbitro do mundo, movido aos empenhos

“Administragio Colonial e Legislagio Indigenista na Amazonia Portuguesa”. In: PRIORE, M.
D; GOMES; F (org.). Os senhores dos rios. Rio de Janeiro: Elsevier, 2003.

5  Miguel de Bulhées e Sousa, religioso dominicano, foi nomeado primeiramente bispo de Malaca
¢ depois do Grio-Para. Partiu para estava colonia ainda no ano de 1748, acompanhado pelo
padre Manuel Ferreira Leonardo, este na condigio de secretirio do clérigo secular. SILVA,
Innocencio Francisco da. Diccionario Bibliographico Portuguez (Tomo 06: Letras Ma-Pe). Lisboa:
Imprensa Nacional, 1862.

6 ~ LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notdvel consternagad todos os Certdes, terras, e
Cidade de Bellém, ¢ Graé Pard, extrabida das mais fidedignas memorias. Lisboa, na Oficina de
Pedro Ferreira, 1749.




416 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

da contrigdo, e da suplica, abrandado o rigor da sua justificada vinganca, usasse das
branduras da sua misericérdia infinita [...]"7

Contudo, certo tempo depois que ‘@placou o fogo”, tornou a levantar ‘maio-
res chamas” no inicio de outubro de 1748. Esse contigio havia sido espalhado
a partir de canoas que chegavam do “Sertdo, cheias de escravos todos infecionados
pelo sarampo”® Os “golpes da enfermidade”, segundo a “Noticia Verdadeyra”, se
materializava em diferentes sintomas, entre os quais havia “vémitos de sangue e
diarreias, que finalmente pagavam a morte o seu tributo”.’ A doenga e seus efeitos
na capitania se materializaram como expressio do horror, da desfiguragio do
corpo, era a face de uma conjuntura funesta, terrivel, dolorosa e punitiva.

A partir de uma perspectiva cristd, a doenga ndo era encarada somente
enquanto um fenoémeno de alteragio biolégica e de algada dos agentes de cura,
mas era a resultante da ira divina sobre os pecados dos habitantes daquela ter-
ra.'’ E para apaziguar o “fogo” que se espalhava dos sertoes até as demais loca-
lidades, rogos deveriam ser feitos com empenho para alcancar a cleméncia de
Deus e, com isso, a contengdo do alastrar do contdgio. Esses intensos e visiveis

clamores adentraram parte das igrejas e ruas da cidade de Belém do Grao-Pard

na década de 1740.

Idem.

Certamente, a maior parte dos escravos que retornar naquele momento da coleta dos sertdes
eram indigenas e mesticos, “gente da terra’, tendo em vista terem sidos largamente utilizados
nessa fungio, pelos conhecimentos do espaco geogrifico, em relagio a safra dos frutos e, nio
menos importante, serem os principais condutores das canoas. Nota-se ainda que os indigenas
serdo algados a condigio de livres e vassalos do rei somente a partir da Lei de Liberdade de 1755.

9  LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notdvel consternagaé todos os Certdes, terras, e
Cidade de Bellém, e Graé Pard, extrahida das mais fidedignas memorias.

10  Ressalta-se que, em tempos de epidemia, o didlogo com o mundo sobrenatural nio se dava ape-
nas em torno da fé catdlica. Entre a populagio letrada ou ndo, na América portuguesa, prevalecia
a compreensio da doenga enquanto castigo divino, de manifesta¢io de espiritos diabélicos ou
de feiticos feitos contra os corpos dos sujeitos. Crengas semelhantes também existiam entre os
indigenas e africanos. Feiticarias, desobediéncia de tabus alimentares, leis ecolégicas, descum-
primento do resguardo pés-parto e transgressdes para com os deuses poderiam ser encarados
enquanto causas para a incidéncia de graves moléstias. Percepgdes essas muitas vezes interpreta-
das pela 6tica do colonizador como atos de ignorancia e pactos demoniacos. SOARES, Mircio
de Sousa. “Médicos e mezinheiros na Corte Imperial: uma heranca colonial”. Histéria, Ciéncia,
Saiide - Manguinhos, v. 8, n. 2, p 419-420, 2001; JESUS, Nauk Maria de. Sazide e Doenga: priticas
de cura no centro da América do Sul (1727-1808). Dissertagio (Mestrado). Programa de Pés-
graduagio em Hist6ria. Universidade Federal do Mato Grosso. Cuiabd, 2001 2001, p. 25-26.



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no...

Ao perceber que o contigio ndo cessara, os vereadores da Camara de
Belém solicitaram ao entdo Bispo Diocesano Dom Guilherme de S. Jozé que
se fizessem preces publicas “para que estas inclinassem a piedade de Deus sobre
tanta ruina”. O pedido foi aceito e o prelado aprovou a “diligencia catdlica, e
desejando conceder aos rogos dos aflitos moradores, mandou as comunidades
quisessem assistir a um ato, no qual se interessava o maior aumento”."!

No dia 6 de novembro de 1748, se ordenou uma “procissio deprecatéria”,
ou seja, com teor de suplica. E pelas ruas da cidade os conegos da Sé levavam
sobre seus ombros a imagem de Nossa Senhora de Belém, padroeira da cidade
e os Beneficiados conduziam a de Sant”Ana, esta era mie de Maria e avé de
Jesus. A devogdo a Sant’Ana foi fortemente propagada pelos meios eclesidsti-
cos na América portuguesa, atingido seu dpice no século XVIII. Filha e Mie
consistiam nas duas santas mais cultuadas ao longo do periodo colonial. E tio
frequente quanto os atos devotos dedicados a estas, era a socializa¢io de ambas
as imagens, compartilhando espagos nas Igrejas, procissoes e lares de fiéis."?

Havia a associa¢do dessas “Santas Mies” com o amor divinal, incondicio-
nal e sem pecado, sendo Sant’Ana a “Gloriosa Matriarca, raiz da genealogia
messidnica, protetora das viuvas, padroeira dos mineradores e moedeiros, cura
dos enfermos, guia e mestra”." Polivalentes em suas atribui¢des e imensa gene-
rosidade, ambas foram escolhidas enquanto poderosas intercessoras diante dos
percalcos do contdgio de sarampo na cidade de Belém.

As imagens de Santo Antdnio e Sdo Sebastiio também fizeram parte
desse cortejo, o primeiro sendo carregado pelos meninos do coro e o segundo
por outros sacerdotes.'* Se considerarmos as simbologias e sentidos atribuidos

a esses dois santos ao longo da tradigio cristd europeia e aqueles que foram se

11 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de
1748. ate 0 mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notdvel consternagad todos os Certdes, terras, e
Cidade de Bellém, e Grad Pard, extrahida das mais fidedignas memorias.

12 MOTT, Luiz. Rosa Egipciaca: Uma Santa africana no Brasil. Rio de Janeiro: Editora Bertrand do
Brasil, 1993, 750 p.28. SOUZA, Maria Beatriz de Mello e. “Mie, mestra e guia: uma andlise da
iconografia de Santa’Anna”. Tvpoi, R], vol. 3, Jul/ Dez, 2002, p. 242.

13 SOUZA, Maria Beatriz de Mello e. “Mie, mestra e guia: uma andlise da iconografia de
Santa’Anna’, p.243.

14 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notdvel consternagaé todos os Certes, terras, e
Cidade de Bellém, e Grao Pard, extrahida das mais fidedignas memorias.




418

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

constituindo na América portuguesa, perceberemos que a escolha destes pelos
religiosos ndo se deu ao acaso.

Santo Anténio teve sua imagem muito associada e celebrada as suas
virtudes de professor, missiondrio e combatente de heresias, especialmente o
Islamismo. Mas outra qualidade muito evocada desse santo dentro de toda a
cristandade é a fungio de um agente milagroso. Em sua histéria de vida cons-
tam milagres que vio desde ressurrei¢oes até a cura de variadas enfermidades.
Santo Antonio de Lisboa carregou consigo, no ambito do catolicismo popular,
a capacidade de ser “casamenteiro”, no entanto, essa nio ¢ sua principal virtude
sublinhada nos diferentes relatos sobre os seus poderes. O que se destaca, de
fato, é o grande poder do santo de “recuperar coisas e pessoas perdidas [sic]™".

Se o contdgio deixava um rastro de mortes, ruina e temor ao longo da
capitania do Grio-Pard, como em alguns relatos da época é colocado, e se
a reversdo de seus efeitos, bem como o conter do seu disseminar se faziam
dificeis, parece bastante recomendado solicitar intercessdo ao santo reconhe-
cido por restabelecer sujeitos e coisas entdo considerados fadados a perda e as
mazelas.

A escolha da imagem de Sio Sebastido, como ji pontuado, carregado
por alguns sacerdotes nessa mesma procissio, também se tem indicios de que
dialoga com um conjunto de interpretagdes muito acionadas pelos meios ecle-
sidsticos em tempos de peste em relagdo a este santo. Pelo menos, desde o
século VII, Sdo Sebastido era invocado para interceder junto as epidemias e
seus percalgos. Relata-se que em 680, durante o transporte dos restos mortais
(considerados reliquias pela Igreja) do santo para a Basilica de Sao Paulo Fora
dos Muros, a epidemia que se alastrava por Roma cessara naquele momento de
traslado. Tanto em Lisboa quanto na América portuguesa'® também dispomos
de relatos de cultos e procissoes, acionados por leigos e clérigos, dedicados a
Sdo Sebastido."”

15 VAINFAS, Ronaldo. “Santo Antonio na América Portuguesa: Religiosidade e Politica.”
A Revista USP, (57), pp. 28-30.

16 CARDOSO, Vinicius Miranda. Emblema sagitado: os jesuitas e o Patrocinium de Sio Sebastido
no Rio de Janeiro, sécs. XVI- XVII. Dissertagio (Mestrado em Histéria) — Universidade Federal
Rural do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2010, p. 22-30.

17 Outro fator que também se conecta com a devogio ao santo e a crenga em sua capacidade de
amenizar as epidemias estava associado a simbologia que as flechas representavam, tanto em
relagio a biografia de Sdo Sebastido como também em momentos de contédgios. Jean Delumeau
pontua que durante diferentes contextos de peste, na Europa, foi comum ser acionado por



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no...

A procissio do dia 6 de novembro, em Belém, retornou a Catedral da
cidade apés o seu término, de onde no dia seguinte se iniciou um “novendrio de
preces, fazendo na missa sempre a comemoragio de peste”.'® O termo “come-
morar” no excerto da memdria nio possui o sentido de festejar, mas sim, ao que
tudo indica, estd relacionado ao seu significado etimolégico de “relembrar”, de
“recordar” sobre a situagdo dificil em que se encontravam aqueles sujeitos em
meio a uma epidemia. Era uma forma de deixar claras as intengdes devocionais
daquele ato litargico, entre as quais estava a graga sobre o amenizar da enfer-
midade. Os religiosos da Companhia de Jesus também mandaram rezar missas
a esse intento, as quais foram pregadas durante trés dias pelo padre Gabriel
Malagrida.

E os rogos se multiplicavam pela cidade. Os Capuchos da Provincia
de Santo Antonio de Portugal sairam de seu convento em procissio a meia-
-noite. Todos descalgos, com a imagem de Cristo Crucificado, seguiam para a
Igreja da Misericérdia, onde foi rezada uma missa. Seguindo os capuchos, seus
irmados seculares da Terceira Ordem realizaram procissdes em trés dias distin-
tos. No primeiro dia se direcionaram com “piedosos passos, descalgos e cheios
de penitentes instrumentos” & Igreja do Rosdrio dos Brancos. Na segunda
procissdo, ao segundo dia, seguiram para a da Misericérdia e ao terceiro dia
para a Ermida de Sdo Jodo. Levavam as “prodigiosas imagens da Senhora da

Concei¢io, do Senhor dos Passos e de Sao Francisco”."

Os mercedirios também promoveram uma série de preces em seu con-
vento, as quais se iniciaram no dia 9 de novembro e se prologaram durante
dias naquele espago. Essas preces eram acompanhadas ainda pela exposi¢io
da imagem de Cristo morto e sua Mie Santissima, mostradas no cruzeiro

para “veneragio publica”. Jd no dia 18 do mesmo més, a semelhanca dos seus

membros da Igreja e, até mesmo por artistas, a difusdo da ideia de que as epidemias se davam
feito “chuva de flechas abatendo-se de subito sobre os homens pela vontade de um Deus encolei-
rizado”. Tal comparagio, embora seja mais antiga do que o cristianismo, foi imensamente popu-
larizada pelos eclesidsticos. Do mesmo modo, Sdo Sebastido, por ter morrido enquanto martir e
crivado por flechas, convencionou-se a crer que ele era capaz de afastar as flechas da peste de seus
devotos. DELUMEAU, Jean. Historia do Medo no Ocidente (1300-1800). Sio Paulo: Companhia
das Letras, 1989, p.163-168.

18 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de
1748. ate 0 mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notdvel consternagaé todos os Certdes, terras, e
Cidade de Bellém, e Grad Pard, extrahida das mais fidedignas memorias.

19 Idem.




420

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

irmdos regulares, os capuchos de Santo Antonio também sairam a meia-noite,
descalgos pelas ruas da cidade, rezando o “miserere”?* Ao fim, recolheram-se ao
convento e “cantaram a missa do tempo com ldgrimas e sentimentos”.

A devogio catdlica popular processada em terras luso-americanas deu
especial atengdo ao culto do “Senhor Morto”, representado em sua estitua por
Cristo morto, colocado em posi¢io horizontal em um caixdo, tendo frequente-
mente ao seu lado a imagem de sua Mie, esta poderia ser na figura das varias
santas identificadas com Maria em solos coloniais. Do mesmo modo, embora
as cenas tratadas a partir dessas esculturas narrassem sofrimento e morte do
“Senhor”, deveriam ser encaradas enquanto carregadas de graga, vida e saude
para os seus devotos. Ha ainda uma forte ideia de que as dores vivenciadas por
Cristo deveriam servir de exemplo para que os sujeitos aprendessem a suportar
as dificuldades terrenas com resignagio e verdadeiro arrependimento de seus
pecados.”!

Os membros da ordem religiosa Nossa Senhora das Mercés nio foram
os Unicos naquele contexto a expor uma figura que representava uma parte da
Paixdo de Cristo. Imagens que remetiam a outras etapas do martirio de Jesus
também foram eleitas para serem contempladas, expostas e levadas pelas ruas
da cidade. Entre os dias 19 ¢ 28 de novembro, uma série de oragoes de “siplica
a Deus” foram realizadas pelos carmelitas em seu convento, onde também foi
exposta a imagem do Senhor dos Passos no cruzeiro da Igreja. Por volta da
meia-noite, no dltimo dia de preces, sairam descalgos em procissdo, levando
consigo a imagem do mesmo Senhor e a de Cristo crucificado até a Igreja da
Misericérdia, entoando pelas ruas o salmo “miserere”. Apés tomarem rigorosa
disciplina na igreja, regressaram ao convento e “pela terceira vez flagelaram o

corpo” e rezaram uma missa.

20 Salmo em que expressa arrependimento dos pecados. A partir de um trecho do mesmo é possi-
vel visualizar melhor tais sentidos: Tende piedade de mim, 6 Deus, conforme Tua misericérdia,
conforme a multiddo de Tuas piedades apaga minhas transgressdes. Lava-me completamente
de minha maldade, e limpa-me do meu pecado. Porque reconhe¢o meus delitos, e meu pecado
estd sempre diante de mim [...]". A Biblia Sagrada: Antigo ¢ Novo Testamento. Tradugdo de
Jodo Ferreira de Almeida. Edigdo rev. e atualizada no Brasil. Brasilia: Sociedade Biblia do Brasil,
1969.

21 Em especial poderia ser Nossa Senhora das Dores, também conhecida como Nossa Senhora da
Soledade ou Compadecida. AZZI, Riolando. “Do Bom Jesus sofredor ao Cristo Libertador”.
Perspectiva Teoldgica, v. 18, n. 45,1986, p. 218-222.



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no...

Ao dia 21 de dezembro, iniciou-se uma nova série de preces publicas,
dessa vez realizadas pelos Capuchos da Provincia da Conceigdo e da Piedade,
os quais trouxeram em procissdo, também a meia-noite, a imagem do Senhor
Morto para a Igreja da Misericérdia. Ao inicio de janeiro de 1749, juntaram-se
aos capuchos os Terceiros Seculares. Juntos caminhavam pelas ruas da cidade
descalgos e penitentes. Ao fim recolheram-se ao Convento de Sdo José dos
Religiosos da Piedade.

As preces e flagelos poderiam ser observados ndo apenas nas ruas da
cidade, conduzidos, em sua maior parte, pelas ordens religiosas, mas também
nos lares dos moradores.”? Porém, as a¢bes individuais nio bastavam. Estando
uma cidade inteira por debaixo da célera divina, sentia-se a necessidade de
peniténcias publicas, cujos aspectos de “unanimidade” e “quantitativo” “pode-
riam talvez impressionar o Altissimo”.?

Esses cortejos, acompanhados de inimeras manifestagdes penitentes e
das imagens dos santos, também poderiam estar imbuidos com a intengédo de
“sanear” a cidade.* Para isso, apenas expor imagens de santos e rezar missas
ndo era suficiente, era necessario afastar e exorcizar o “grande mal” das ruas e
lares dos moradores de Belém em procissdes e atos penitentes. A partir dos
exemplos aqui citados e analisados, temos a possibilidade de perceber que estes
se davam de forma organizada e conectada com os anseios daqueles tempos.

O didlogo tecido com os santos pelos meios clericais ia muito além da
elei¢do e exibigdo das imagens, acompanhadas pelos pedidos de perdio e bén-
¢dos. A biografia desses sujeitos canonizados deveria servir sempre de recorda-
¢do e inspiragdo para os religiosos, sobretudo no que se refere a dedicagio ao
sacerdécio e a caridade®.

Atender aos socorros espirituais e corporais dos doentes, bem como pro-
ceder agoes caridosas aos mais necessitados deveria ser considerado um dever e

missdo desses clérigos na terra. Como procederam a esse respeito alguns desses

22 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notdvel consternagaé todos os Certes, terras, e
Cidade de Bellém, e Grao Pard, extrahida das mais fidedignas memorias.

23  DELUMEAU, Jean. Historia do Medo no Ocidente (1300-1800), p. 146.

24 PEREIRA, E. “Os santos e a peste no Brasil colonial (1685-1754).” Revista de Histéria da
UEG, v.8,n.2,2019, p. 10.

25 PEREIRA, E. “Os santos ¢ a peste no Brasil colonial (1685-1754).” p. 11.




422

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

agentes no dmbito de alguns cendrios epidémicos no Grio-Pard é o que iremos

compreender nas préximas linhas.

Esmolas aos pobres, remédios aos enfermos

O padre Manuel Leonardo, em sua meméria, afirma que ao longo da epi-
demia de sarampo (1748-1750) houve tio grande necessidade que era dificil
até mesmo achar galinhas que nio custassem meia oitava de ouro. E toda essa
situagdo, de acordo com as recordagdes sobre aquela epidemia, se devia a grande
mortalidade ocorrida naqueles tempos, sobretudo em relagio aos indigenas.

A mio de obra indigena foi amplamente explorada nas mais diversas
atividades na capitania do Grao-Pari ao longo da experiéncia de conquista e
colonizagio lusitana. A pesca, caga, extragdo e beneficiamento de géneros da
floresta conhecidos como as “Drogas do Sertdo”, atividades nas casas, fazendas
e planta¢cdes dos moradores, nas construgdes de obras diversas, como as cima-
ras de vereadores, igrejas, fortalezas, entre outras, além dos servigos nos esta-
leiros e locomogdo dos moradores por entre os rios amazonicos, eram algumas
das fungdes em que os bragos nativos eram utilizados. Nesse sentido, a dimi-
nuicdo dessa for¢a produtiva era considerada enquanto fator importante para a
ocorréncia de diversos problemas, entre os quais mencionava-se a pobreza em
que muitos moradores alegavam estar diante daquele cendrio.

Com a epidemia, assim, afirmava-se ter aumentado o nimero de pobres e
com eles a maior necessidade também de prover esmolas, um pequeno auxilio
para o seu sustento. Manuel Leonardo comentava que eram muitos os sujeitos
pedintes e muitos os esforcos dos missiondrios a fim de acudi-los, os quais
entre as suas obras “exercitavam a da caridade”. O bispo Miguel de Bulhées, no
entanto, em um requerimento enviado ao rei D. Jodo V, em setembro de 1749,
comentava a respeito das dificuldades em se proceder a tal obra, tendo em vista
que ‘eram tantas as pez‘igo’es dos pobres, que 7d ndo tem com que os socorrer”. Bulhdes
requeria ao rei o devido socorro, o qual poderia ser enviado ao Provedor-Mor
ou a ele mesmo, para que pudesse distribui-lo entre as localidades do bis-

pado do Pard. A missiva era finalizada com os votos de lealdade do clérigo



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no...

secular®® em dar a conta devida das esmolas doadas, caso fossem agraciadas
pelo monarca.?’

Por decreto real, caberia ao governo e a provedoria do Estado do
Maranhio e Grao-Pard prover o pagamento do bispo e seus ministros, bem
como das esmolas necessarias.”® Contudo, com os prejuizos causados pela epi-
demia, as rendas arrecadadas para a Provedoria da Fazenda também sofre-
ram diminui¢ées. Tanto é que no entendimento do Conselho Ultramarino, as
esmolas solicitadas pelo bispo Bulhdes deveriam ser cedidas pela coroa por-
tuguesa a partir do envio de moedas, as quais deveriam ser remetidas e entre-
gues ao clérigo apenas uma vez. A Provedoria ficava dispensada de devolver a
Fazenda Real a determinada quantia, tendo em vista a falta de meios para isso
naquela situagdo.”’

Como podemos analisar a partir dos relatos mencionados, por vezes, a
forma como se materializavam as a¢oes voltadas as doagdes de esmolas aos
mais pobres sofria interferéncias das diferentes circunstincias ocorridas em
solo colonial, entre as quais as epidemias. Nesse sentido, os desdobramentos
das enfermidades aumentavam o nimero de pedidos de ajuda, do mesmo
modo em que também geravam maiores dificuldades em atender a demanda
de solicitagdes que cresciam com maior intensidade em tempos de crise. E se
os agentes estabelecidos na capitania do Grao-Pard ndo tinham meios para
arcar com essa obrigacio, cabia a principal autoridade secular do bispado acio-
nar estratégias para isso. Nesse caso, lancou mio de um requerimento enviado
diretamente a coroa, solicitando ajuda para tal. Era a autoridade real que

26 Em suma, o clero catdlico possui duas grandes divisdes: os seculares e os regulares. Os seculares,
do latim saeculum (mundo), formavam o clero que vive junto aos leigos no cotidiano paroquial,
com o compromisso de viverem em estado de castidade e obediéncia, sendo isentos do voto de
pobreza, o que lhes permite possuir bens materiais em seu nome. Tem como superior imediato,
o bispo diocesano (no caso analisado neste trabalho, era o proprio Jodo Evangelista). Ja os regu-
lares, do latim regulate (regra), ¢ o clero que segue a regra do fundador de uma ordem religiosa,
como os Inacianos, por exemplo, seguidores da Regra de Santo Inécio de Loyola. Este clero era
organizado em comunidades localizadas em mosteiros e conventos, tendo somo superior ime-
diato um membro da prépria ordem religiosa. LIMA, Jodo Antonio Lacerda. “Pessoas de vida e
costumes comprovados”: Clero Secular e Inquisigio na Amazénia setecentista. Dissertagio (mestrado)

— Universidade Federal do Pard, Belém, 2016, p. 13.

27 Requerimento do Bispo do Pard, D. fr Miguel de Bulhdes e Sousa, em 20 de setembro de 1749.
AHU_ACL_CU_013,Cx.31,D.2925.

28  Decreto do rei D. Joao V.AHU_ACL_CU_013, Cx 30, D. 2892.

29  Requerimento do Bispo do Pard, D. fr Miguel de Bulhoes e Sousa, em 20 de setembro de 1749.
AHU_ACL_CU_013, Cx. 31,D.2925.




424, IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

decidiria se caberia ou nio atender a essas requisi¢des dos meios eclesidsticos,
os quais encontravam-se subordinados ao poder real via sistema de padroado.*

O ato de doar esmolas, além da questdo pratica de prover alguma ajuda
bdsica ao sustento e sobrevivéncia dos suditos na colonia, ponto importante
para manter ocupada as possessdes no além-mar, possuia uma fungio sacra-
lizada, ou seja, era relacionada com o exercicio da caridade que o bom cristao
deveria ter na terra. Fazia parte de um conjunto de virtudes teoldgicas, as quais
deveriam ser exercidas e incentivadas pelos eclesidsticos.’! Desse mesmo modo,
a atitude caridosa foi pauta de varias a¢des dos clérigos na América portuguesa
em diferentes ocasides, seja naquelas mais direcionadas ao calendario litirgico
ou em momentos mais especificos como nos episédios epidémicos.**

A atuagio dos religiosos, mais especificamente dos clérigos regulares,
também esteve voltada ao tratamento das enfermidades de seus rebanhos.
Desempenharam por muitas vezes o papel de ‘médicos da alma e do corpo”, fun-
¢des ndo descoladas de sua missdo evangelizadora.*® Daniela Calainho chama
atengdo que a tarefa missiondria e educacional, delegada aos jesuitas, por exem-
plo, nos dominios ultramarinos lusos e sua atua¢do na drea da satide eram
projetos integrantes e complementares, onde quer que tenham se fixado, atu-
ando no tratamento de doencas e epidemias, fundando hospitais, estudando as
plantas na regido e, sobretudo, mantendo eficientes boticas e enfermarias na

Europa, Africa, Oriente e Brasil.**

30 O padroado era o sistema que organizava a Igreja secular no Brasil. O direito ao padroado fora
concedido a coroa portuguesa pelo papado, com a condigio de que o rei assegurasse e estimulasse
os direitos e a organizagio da Igreja em suas possessoes coloniais. Foi a partir desse sistema que
se financiou a expansio do catolicismo nas coldnias portuguesas. Decises como a construgio
de Igrejas, conventos, pagamentos de congruas e demais agdes eram decididas pela Coroa e
influenciava diretamente na atuagio dos clérigos. HOORNAERT, Eduardo. “A Igreja Catélica
no Brasil Colonial.” In: BETHEL, Leslie. A Ameérica Latina Colonial. Sio Paulo: Editora da
Universidade de Sdo Paulo, vol. I,2018, p. 562.

31 HOORNAERT, Eduardo. “A Cristandade na Primeira Epoca colonial”. In: Histéria da Igrejano
Brasil. Tomo 2. Petrépolis: Editora Vozes, 1977, p. 342.
32 Pereira, E. “Os santos e a peste no Brasil colonial (1685-1754).” p. 23.

33 SILVA, Paulo José. “Medicina do corpo e da alma: os males corporais e o exercicio da palavra em
escritos da antiga Companhia de Jesus”. Memorandum, n. 5, Belo Horizonte: UFMG; Ribeirdo
Preto: USP, 2003, p. 50.

34 CALAINHO, Daniela Buono. “Jesuitas e Medicina no Brasil Colonial”. Revista Tempo, Rio de
Janeiro, n. 19, 2005, p. 62.



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no... 425

Em algumas cidades, as Farmacias da Companhia foram as Gnicas exis-
tentes e mesmo quando se estabeleciam outras, as boticas dos padres, “pela
sua experiéncia e longa tradi¢io, mantiveram a primazia”. No que diz respeito
a capitania do Grio-Pari, a botica® administrada pelos jesuitas em Belém,
no colégio de Santo Alexandre, teve grande importincia na manipula¢do dos
remédios e instrumentos necessdrios para o trato das doengas, os quais se
faziam ainda mais requisitados em momentos de epidemia.*® Contudo, a atua-
¢do dos missiondrios nesse sentido ndo era isenta de conflitos e animosidades.

Menciona-se que entre os tratamentos utilizados ao longo da “epidemia
de sarampio”, utilizou-se alguns remédios provenientes da botica “e dos que
por tradi¢do se lhes atribuem virtudes nas plantas que produz o Pais”, porém
nio foram eficazes para combater a enfermidade.’” Ainda sobre a necessidade
referente aos remédios e tratamentos dos enfermos, os vereadores da cimara
de Belém solicitaram a Coroa o envio “de um boticdrio com sua botica”, ja que
no momento, meados de 1749, alegavam néo haver nenhum profissional deste
ramo na cidade.*® Podemos visualizar que os camaristas requeriam um agente
oficial para o exercicio do cargo, j4 que na pritica os jesuitas jd exerciam esta
fun¢io na regido, inclusive com uma botica no colégio do Pari. Parece, con-
tudo, que tal fato nio era considerado suficiente para dar conta das necessida-

des dos moradores, a0 menos nio pela 6tica de algumas autoridades.

35 As boticas eram espécies de estabelecimentos existentes para fornecimento de medicamentos.
Os boticdrios, por sua vez, eram responsaveis pela manipulagio dos medicamentos recomenda-
dos por médicos ou cirurgides. Os boticdrios aprendiam o oficio com outro boticirio ou frequen-
tando aulas na faculdade de Coimbra. Contudo, ¢ vélido ressaltar que no contexto da América
portuguesa havia uma flexibilizagdo na arte de curar, atuando nesta drea sujeitos que ndo tives-
sem exatamente esta formagdo, como cirurgides, médicos e, nio menos importante, os préprios
religiosos. Cf. JESUS, 2001, p. 81; SOARES, Mircio de Sousa. “Médicos e mezinheiros na
Corte Imperial: uma heranga colonial”. In: Historia, Ciéncia, Saiide - Manguinkos, vol. VIII(2),
2001, p. 409.

< »

36 A partir do “Inventério das propriedades inacianas no Grio-Pard ¢ Maranhio” ¢ possivel vi-
sualizar que a mesma continha frascos diversos com remédios, alguns provenientes do Reino,
manuais de medicina e até mesmo materiais especificos para realizagio de sangrias. “Inventdrio
das propriedades inacianas no Grio-Para e Maranhio”. Ap6s 1759. ARSI. Bras. 28.

37 Carta do governador e capitdo general do Estado do Maranhio e Pard, Francisco Pedro de
Mendonga Gorjio, para o rei D. Jodo V, em 26 de abril de 1749. AHU, Grio-Pari - Avulsos,
Cx.31, D.2910.

38 APEP, Fundo: Secretaria da Capitania do Pard. Bandos, Representagées,
Regimentos e Portarias. Cédice 55- 1749-1755.



426 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Tem-se indicios de que a botica administrada pela padres, por inime-
ras vezes, provia de remédios varias localidades da capitania, além da cidade.
Contudo, em meio a uma epidemia daquela propor¢io, nio se descarta a pos-
sibilidade de auséncia e dificuldades nos preparos dos remédios. Os religiosos
inacianos, no que se refere 4 administrag¢io de sua botica, ainda foram acusados
de cobrar pregos exorbitantes pelas drogas manipuladas no tempo de funcio-
namento.”” Evidentemente nio podemos descartar que as farpas e acusagdes
mutuas trocadas entre missiondrios, autoridades e colonos ji era uma realidade
antiga no Grio-Pard, mas que em tempos de epidemia acirravam-se.*

Outro ponto que ndo pode ser esquecido é que por meio da observagio
das vivéncias e conhecimentos indigenas em relagio a natureza e suas poten-
cialidades medicinais, os religiosos, especialmente os jesuitas, desenvolveram
importante parte de suas agendas de préticas curativas.*! As agdes e rituais de
cura indigenas, no entanto, foram lidas pelo olhar do colonizador e missiona-
rio enquanto praticas hereges e incivilizadas, indo de encontro aos preceitos
morais defendidos pela religido catélica apostdlica romana. Contudo, como
nos atenta Claudia Sousa, pajés e jesuitas se apropriaram de técnicas e rituais
um dos outros, constituindo novas vivéncias de religiosidade na Amazonia, as
quais foram eivadas por conflitos e também disputas pelos espagos de cura.*
Do mesmo modo, a enfermidade considerada enquanto um castigo divino

39 MENDONCA, Marcos Carneiro (org.). 4 Amazénia na era pombalina: correspondéncia do gover-
nador e capitio general do Estado do Grao-Pard e Maranhdo Francisco Xavier de Mendonca Furtado
1751- 1759. Brasilia: Senado Federal, 2. ed. Tomo III, 2005, p.158.

40 Nota-se que os missiondrios, amparados pelo Regimento das Missdes (1686), o qual vigorou até
o fim do poder temporal das aldeias exercido pelos religiosos e a decretagio do Diretério dos
Indios em 1757, tinham o poder espiritual e temporal dos aldeamentos, sendo incumbidos pela
administra¢do dos indios aldeados, inclusive, pela repartigdo destes entre os servicos dos mora-
dores e da Coroa. O poder exercido pelos religiosos diante das populag¢es indigenas aldeadas foi
considerado, muitas vezes, por moradores e autoridades como entraves ao acesso a essa mio de
obra, alegando ficarem ausentes de bragos em fungio do controle exercido. Tais discursos tam-
bém emergiam com for¢a em momentos de crise epidémicas. CHAMBOULEYRON, Rafael;
BOMBARDI, Fernanda. “Descimentos privados de indios na Amazénia colonial (século XVII
e XVIII)”. Revista Varia Histéria, Belo Horizonte, v. 27, n. 46, jul./dez., 2011, p. 605; MELLO,
Marcia Eliane de Alves de Souza e. “O regimento das miss6es: poder e negociagio na Amazonia
Portuguesa”. Clio — Série de Revista Histérica, n. 27-1, 2009, p. 70.

41 SOUSA, Claudia. 4 ‘enfermidade era dilatada e os enfermos infinitos™: os efeitos epidémicos no
estado do Maranhio e Grio-Para (1650-1750). Dissertagio (Mestrado) — Programa de Pés-
graduagio em Histéria Social da Amazodnia, Universidade Federal do Pard, Belém, 2013. p.
123-126.

42 Idem, p.123.



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no...

também poderia ser acionada pelos missiondrios, enquanto prova irrefutivel
da necessdria conversio dos indigenas ao grémio da Igreja, para que assim
atingisse a possivel salvagdo ap6s a morte, esta tdo frequente e possivel em
tempos de epidemia.”

Além dos remédios voltados para amenizar as dores do corpo, como
aqueles manipulados e preparados nas boticas, os religiosos empregaram
grande esfor¢o para ministrar aqueles que eram considerados “os mantimentos
da alma” pela Igreja: os sacramentos. A administra¢io desses era compreendida
como imprescindivel aos seus rebanhos, mais ainda aqueles que se encontra-
vam enfermados e préximos da morte.

Ao longo da epidemia de sarampo (1748-1750), o clérigo Manuel
Leonardo destaca em seu relato que houve certo momento no qual ‘as Jem-
brangas dos mortos” eram tio continuas na cidade de Belém que ‘e sucedeu sair
o Santissimo pela manhi e recolher-se ao jantar, e o mesmo se observou de tarde’.
O Santissimo “Pdo dos Anjos” também foi exposto no Colégio de Santo
Alexandre. Os mercedirios, a pedidos do povo, também fizeram louvores com
o acramento exposto’, ocasido na qual o padre Pedro Mendes, comendador do
convento de Nossa Senhora das Mercés, expds com ‘magistral eloquéncias, e com
espirito heroico, as infelicidades do Pard”**

A saida pela cidade e a exposi¢io do Santissimo nas Igrejas de Belém,
diante daquele cendrio epidémico, podem ser compreendidas a partir de uma
dupla l6gica de fatores coexistentes. Primeiramente se conectava com a prépria
forma de atuagio da Igreja Catdlica, especialmente em respeito as ordenagoes
delineadas ap6s o Concilio de Trento®, mas também era resultante de uma

preocupagio com o perddo dos pecados, purificagio e, ndo menos importante,

43 SOUSA, Claudia. 4 ‘enfermidade era dilatada e os enfermos infinitos”™ os efeitos epidémicos no
estado do Maranhio e Grao-Pard (1650-1750). p. 115, 120-121.

44 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de
1748. ate o mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notdvel consternagaé todos os Certdes, terras, e
Cidade de Bellém, e Grao Pard, extrahida das mais fidedignas memorias.

45 O Concilio ratifica e ordena uma pritica ja bem antiga na tradi¢io da Igreja, a qual todos os
fiéis deveriam adorar a Cristo a partir do Santissimo Sacramento, bem como também deveriam
levi-lo, quando possivel, em procissdes pelas ruas e lugares publicos, para que o maior nimero
de devotos pudesse manifestar sua adoragio e gratiddo com Deus, jd que neste ato sacramental
se materializava a presenga de Cristo. Recomendava-se ainda, do mesmo modo, a adoragio do
Santissimo por meio da Sua exposi¢io solene”. VENTURA, Margarida Garcez. “Reflexdes sobre
a majestade: o culto do Santissimo Sacramento nos Livros de Visitagoes e Pastorais da igreja de
Sdo Pedro da Ericeira”. Didaskalia. Lisboa, v. 28, n. 2,1998, p. 174.




428

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

com a preparagio para a “boa morte”, conforme os ditames cristdos. Esses
receios e temores, que se materializavam também em priticas devocionais,
nio eram apenas acionados quando ocorria uma enfermidade, mas certamente
eram invocados com maior clareza, for¢a e constincia nesses momentos.

Levar o Santissimo Sacramento ao encontro dos doentes fazia parte
de um conjunto de obrigagdes que os parocos tinham, inclusive, estabeleci-
das pelas “Constitui¢des Primeiras do Arcebispado da Bahia*. Nesse sentido,
caberia aos clérigos diocesanos, dessa forma, nio somente aplicar os devidos
sacramentos aos doentes que lhes procurassem, como deveria fazer parte de
sua fungdo descobrir e atender quais enfermados nas suas freguesias tinham
necessidade para tal. Do contririo, caso fossem omissos ou relaxados de tal
incumbéncia, seriam passiveis de receberem certas punigées, ainda que estives-
sem sob conjunturas epidémicas.”

Conforme os contdgios se disseminavam e ceifavam vidas com maior
rapidez na capitania do Grio-Par4, intensificavam-se os esforcos e preocupa-
¢oes dos meios eclesidsticos em relagdo a aplicagdo dos recomendados sacra-
mentos em tempo hdbil, ou seja, antes da morte do enfermo. Nos idos de 1748
e 1749, as portas dos conventos na cidade do Para foram abertas ‘fanto de noite,
como de dia” para atender as confissoes e, consequentemente, absolvigoes dos
muitos enfermos para os ‘poucos religiosos” que ali se encontravam para tama-
nha demanda.

O sacramento da “Confissio ou Peniténcia” era considerado enquanto
primordial para o perdio das culpas. Apés os trés passos obrigatérios desse ato
sacramental, os quais consistiam na contri¢io (arrependimento dos pecados),
confissdo “oral e inteira” dos pecados e realizagio da peniténcia estipulada pelo

confessor, poderia o penitente ‘a/cangar perfeita remissio de seus pecados, amizade

46  Documento promulgado em 1707, a partir de um sinodo diocesano ocorrido no Arcebispado
da Bahia, no qual estavam estabelecidos uma série de diretrizes que deveria orientar a atuagio
dos clérigos na América Portuguesa. Baseavam-se ainda nas Constitui¢des portuguesas ¢ dire-
trizes estabelecidas pelos Concilio de Trento. NEVES, Lucia Maria Bastos; NEVES, Guilherme
Pereira. Constitui¢io. Dossié: Histéria Conceptual no Mundo Luso- Brasileiro. 1750-1850. Ler
Historia [online], v. 55, 2008, p. 58.

47 VIDE, Dom Sebastidio Monteiro da. Constituicoes Primeiras do Arcebispado da Bahia. (Impressas
em Lisboa no ano de 1719, e em Coimbra em 1720. Sio Paulo: Tip. 2 de Dezembro, 1853, pp. 58,
67.



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no... 429

e paz com Deus”*® As orientagdes da Igreja também estipulavam que os paro-
cos que se recusassem ou fossem negligentes quanto ao ato de deixar falecer
alguém sem confissdo ou demais sacramentos necessarios, além de terem sua
alma culpada, poderiam ser presos e suspenso seu Oficio e Beneficio.*

Os sacramentos necessirios para o “bom morrer” faziam parte de um
conjunto de a¢des e obriga¢oes dos clérigos para com os cristdos catélicos. Era
fruto de uma elaboragio antiga, na qual a Igreja e seus representantes seriam
os interlocutores habilitados para ministrar os meios que levariam a miseri-
cérdia divina.”® Contudo, torna-se perceptivel quando analisamos momentos
especificos, como a ocorréncia de epidemias, uma sinalizagdo maior em rela-
¢do a esses ritos, inclusive, sendo descritos de forma conectada aos efeitos das
enfermidades no passado colonial.

Em carta enviada ao secretdrio de Estado da Marinha e Ultramar, Diogo
de Mendonga Corte Real, o bispo e governador interino do Estado do Grao-
Pard e Maranhio, D. fr. Miguel de Bulhoes, afirma que em meados de 1755,
uma epidemia acometeu a cidade de Belém do Pard. O bispo a descreve
enquanto /.../ uma dissolugio de sangue tio rapida, que no tempo peremptorio de
trés dias tira a vida, acometendo logo no seu primeiro impulso a cabega, de sorte, que
apenas permite lugar para se receberem os sacramentos”.!

Se os efeitos da epidemia se langavam rapidamente sobre os sujeitos,
levando-os 4 morte em pouquissimos dias, mais riapido deveria ser a agdo
sacramental aos enfermados, aproveitando-se das brechas que a doenga pode-
ria permitir, seja no tempo permitido de sobrevivéncia ou mesmo dos poucos
espagos no corpo nio acometidos pelas sintomdticas para que os sacramen-
tos como batismo, e sobretudo a extrema ungio, pudessem ser realizados sem
maiores problemas.

Assim, as acoes referentes as esmolas aos mais necessitados, bem como
a atuagdo no que se refere a administragdo dos remédios do corpo e da alma,

foram algumas das demandas que se colocaram aos religiosos na capitania do

48 VIDE, Dom Sebastidio Monteiro da. Constituicoes Primeiras do Arcebispado da Bahia. (Impressas
em Lisboa no ano de 1719, ¢ em Coimbra em 1720, p. 57.

49  Idem, p. 49.

50 RODRIGUES, Claudia. “A arte de bem morrer no Rio de Janeiro setecentista.” Varia hist. [on-
line]. 2008, v. 24, n. 39, p. 260.

51  Oficio do governador interino do Estado do Maranhio e Pard, Bispo do Pard, D. Fr. Miguel de
Bulhées e Sousa, em 3 de setembro de 1755. AHU_ACL_CU_013, Cx.39, D. 3644.



430

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Grao-Pard. Diante de alguns cendrios epidémicos nos setecentos, tais ques-
toes se colocavam de forma mais nitida ainda, sendo eivadas por medos, ten-
soes e outros processos criticos provenientes dessas conjunturas. Longe de se
materializarem apenas como agdes pontuais em tempos de enfermidades, essas
vivéncias também se articulavam com um conjunto de representagdes, crengas
e obrigacdes voltadas aos clérigos, ndo somente enquanto servos da Igreja, mas
também enquanto suditos subordinados 4 Coroa lusitana.

Alguns percalgos provenientes das doengas que se colocavam diante des-
ses religiosos, inclusive, serviram de motivagio para que alguns deles estabele-
cessem uma comunicagio com as esferas normativas ligadas a Metrépole a fim
de que fossem atendidos em suas pautas. Com a grande mortalidade que se
presenciava com as epidemias, uma dessas questoes era referente aos cadaveres
dos mortos, os quais naqueles tempos nem sempre se enterravam conforme
orientava a Santa Igreja.

“Serviam os campos de campa aos cadaveres”

O problema referente aos cadédveres insepultos foi algo que atravessou
diferentes epidemias ao longo dos setecentos no Grao-Para. No ano de 1762,
segundo os relatos de uma memoria pelo tenente coronel Teodésio Chermont,
ocorreu um contdgio em que ceifou com grande forga especialmente os indi-
genas que trabalhavam no estaleiro da cidade de Belém. Afirmou-se ainda que
a “mortandade foi tanta que raras as vezes se abria sepultura para um s¢ caddver”.>
Bem, ndo era a primeira vez que os indigenas eram as principais vitimas aco-
metidas pelas doengas e nem a tGnica na qual seus caddveres eram enterrados
sem maiores cuidados.

O padre Manuel Leonardo menciona na memdria sobre o “Grande
sarampo” (1748-1750) que os mortos foram tantos naquela situagio que ji nio
havia nos conventos sepulturas para os enterramentos em Belém. De acordo
ainda com esse documento:

Ja ndo haviam pretos, que levassem os defuntos, porque ou temerosos do

contagio, ou menos compassivos da dor, ausentavam-se de semelhantes

52  CHERMONT, Teodésio Constantino de. “Meméria dos mais temiveis contdgios de bexigas e
sarampo d’este Estado desde o ano de 1720 por diante”. Revista Trimensal do Instituto Historico,
Geogrifico e Etnogrifico do Brasil, Rio de Janeiro, t. 48, p. 1, p. 28-30, 1885.



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no...

atos. Os escravos eram levados pelos mesmos Senhores, e os iam langar as
feras nos matos vizinhos a2 Cidade, como o Peri, e S. José, outros ao mar, nas

portas das Igrejas, e finalmente outros expostos a misericérdia dos vivos

[...]®

A partir dessas lembrangas é possivel visualizarmos algumas percepcdes
langadas, a partir da ética ocidental, lusitana e cristd, ndo somente sobre os
locais em que deveriam ser enterrados os mortos, como para quais sujeitos
eram delegadas as fungées de entrar em contato, por as maos, deslocar e enter-
rar os corpos transformados em caddveres. O morto é considerado por mui-
tas sociedades enquanto algo carregado de impurezas, cujo contato representa
perigo para o mundo nas normas, essas estabelecidas de acordo com as parti-
cularidades das representagdes e estruturas sociais de cada grupo.*

Na capitania do Grio-Pard, em meio a uma epidemia ocorrida em fins
da primeira metade do século XVIII, cabia aos escravos negros a fungio de
recolher os defuntos expostos, contudo, esses por temor do contigio se recusa-
vam a tal servico. Lembremos ainda que nessa epidemia, bem como em outras
ocorridas no periodo colonial, a maior parte dos mortos consistia em indige-
nas e mesticos, os quais serviam, em grande medida, também de escravos aos
moradores. E eram esses mesmos sujeitos que também tinham seus corpos
expostos, langados aos rios, ruas, matos e portas das igrejas pelos seus senhores.

Cerca de um pouco mais de duas décadas apés a epidemia de sarampo,
a pauta sobre os sepultamentos tornava a baila, dessa vez era uma epidemia
de bexigas que se abatia na capitania do Pard, entre os anos de 1776 ¢ 1778.
A questdo acerca dos mortos e seus caddveres era narrada pelo bispo D. Jodo
Evangelista, em uma carta enviada a secretaria de Estado dos Negécios do
Reino. Evangelista informa que diante daquela “horrorosa epidemia” havia
sido procurado pelo presidente do senado da Cimara de Belém, o Juiz de
Fora Mathias José Ribeiro, o qual havia lhe falado sobre a necessidade de se

fazer um cemitério nos arredores da cidade para se enterrarem os mortos,

53 LEONARDO, Manuel Ferreira. Noticia verdadeyra do terrivel contagio, que desde Outubro de
1748. ate 0 mez de Mayo de 1749. tem reduzido a notdvel consternagaé todos os Certdes, terras, e
Cidade de Belléem, e Graé Pard, extrahida das mais fidedignas memorias.

54  Rodrigues, J. C. Tabu do Corpo. Rio de Janeiro: Achiamé, 1979.




432 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

principalmente indios e escravos, “porque ja nio havia nas Igrejas sepulturas,
que nio estivessem cheias”.”

Os enterros realizados nas igrejas foram uma pritica muito comum
e importante no passado colonial. Alids, entre a Idade Média e meados do
XVIII havia a perspectiva de uma intima relagdo entre o mundo dos mortos e
dos vivos, e os cemitérios localizados nos terrenos das igrejas era um exemplo
disso. Ainda nesse contexto, havia uma forte crenga no sobrenatural e que os
rituais poderiam garantir uma vida eterna ap6s a morte. Dentro de uma légica
cristd e europeia, de um modo geral, o enterro no grémio desses locais era visto
como uma das estratégias de salvagdo da alma, ji que nesses espagos se estaria
mais préximo a Deus, ndo rompendo totalmente com o mundo dos vivos, por
meio das oragdes.*

Os desdobramentos da epidemia de bexigas (1776-1778) parecem ter
colocado uma questio importante 4 autoridade eclesidstica na figura do bispo:
se jd ndo havia espagos suficientes para a realizagio de sepultamentos nas igre-
jas, estes deveriam ser realizados em outros lugares. Essa demanda nio se dava
por conta, necessariamente, de uma mudanc¢a no sentido de compreender a
morte e seus rituais, na concep¢io ocidental e cristd da época. Légica essa
também eivada por um sentido hierirquico, como poderemos visualizar mais
adiante.

O bispo fez questdo de destacar ao secretirio de Estado dos Negécios do
Reino a sua concordincia com “tdo piedosa resolugio do Senado” e que tratou
de emitir recomendagdes aos vereadores para que se procedesse com brevidade
a dita obra e, assim que estivesse concluida, mandaria benzer o local “na forma
do ritual romano”. Informado pelo procurador da Cimara de que o muro nio
havia sido construido pois “o governador impedia de fazer”, Jodo Evangelista
foi enfitico ao responder que

55 Oficio do governador interino do Estado do Maranhio e Pard, Bispo do Pard, D. Fr. Miguel de
Bulhées e Sousa, em 3 de setembro de 1755. AHU_ACL_CU_013, Cx.39, D. 3644.

56 ELIAS, Norbert. A soliddo dos moribundos seguido do Envelhecer ¢ Morrer. Tradugio: Plinio
Dentzien. Rio de Janeiro: Zahar, 2001, p. 12; REIS, Jodo José. A morte é uma festa: ritos fanebres
e revolta popular no Brasil no século XIX. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2004, p. 23,171;
ROSSI, Daniela Silveira, WEBER, Beatriz Teixeira. A transferéncia do cemitério da matriz: a
saude presente no discurso religioso (Santa Maria/ RS no século XIX). Trabalho apresentado no

XII Encontro Estadual de Histéria ANPUH/RS, Sdo Leopoldo/RS: UNISINOS, 2014, p.2.



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no...

[...] n3o mandava benzer o tal Cemitério, sem ao menos o cercarem de
pdos a roda, porque de outra sorte iriam os cdes, e as feras desenterrar os
Corpos para os comerem, entrariam os gados a pastar cm Cima, e outras
indecéncias indignas da piedade Cristd, que se deve usar com os que mor-
rem no grémio da Igreja Catolica [...]J*"

A preocupagio do bispo voltada para a cercadura do cemitério estava
atrelada a ideia de que para a “boa morte” era indispensével a realiza¢do dos
rituais finebres, em que o sepultamento digno era um dos processos para ter
a salvagdo da alma. José Reis aponta que uma das formas mais temidas de
morte era a aquela sem sepultura certa, e o “morto sem sepultura era dos mais
temidos dos mortos”. Assim, morrer sem enterro digno era o mesmo que “virar
alma penada”.>®

O cemitério seria para “se enterrarem os mortos, principalmente indios
e escravos”. Assim, o espago “extramuros” da cidade, o qual deveria ser feito as
pressas e sequer contava com uma cercadura, era destinado a certas parcelas
da populagio da cidade de Belém. Nesse sentido, ndo somente os enterros que
comumente eram realizados nas igrejas®, mas a propria escolha e situagio de
outros locais em que os sepultamentos eram feitos foram envoltos por uma
hierarquia social.

A prépria escolha pela constru¢io de um espago fora das igrejas para se
enterrarem os mortos jd era um indicativo dessa nogio hierdrquica. Mesmo os

escravos ou gente pobre livre, porém batizados, deveriam ser enterrados nelas.*

57  Oficio do governador interino do Estado do Maranhio e Pard, Bispo do Pard, D. Fr. Miguel de
Bulhées e Sousa, em 3 de setembro de 1755. AHU_ACL_CU_013, Cx.39, D. 3644.

58 REIS, Joio José. A morte é uma festa: ritos fiinebres e revolta popular no Brasil no século XIX, p. 171.

59 Alguns autores que se debrugaram sobre a temitica, lancam luz em seus estudos sobre casos
de construgio de cemitérios, em grande medida, realizados pelas autoridades, os quais eram
destinados aos criminosos, indigentes, escravos e demais sujeitos desprovidos e desprivilegiados,
em uma sociedade altamente hierarquizada, como era no Brasil colonial e imperial. REIS, Jodo
José. A morte é uma festa: ritos finebres e revolta popular no Brasil no século XIX, p. 193-202;
BRAVO, Mirla Nascimento. Cemitérios (dos) desprivilegiados no Rio de Janeiro escravista. Anais
do XV Encontro Regional de Histéria da ANPUH-RIO, 23 a 27 de julho de 2012, p. 1-9.
COE, Agostinho Junior Holanda. “INds, os ossos que aqui estamos, pelos vossos esperamos”: A higiene
e o fim dos sepultamentos eclesidsticos em Sio Luis (1828-1855). Programa de Pés-Graduagio e
Pesquisa em Histéria Social da Universidade Federal do Ceara, 2008, p. 105-107 (Dissertagio

de mestrado).

60 VIDE, Dom Sebastido Monteiro da. Constitui¢ies Primeiras do Arcebispado da Bahia. (Impressas
em Lisboa no ano de 1719, e em Coimbra em 1720. Sio Paulo: Tip. 2 de Dezembro, 1853, pp. 58,




434, IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Embora, no contexto das bexigas (1776-1778), seja colocado como argumento
a falta de espagos nos grémios sagrados devido ao aumento do nimero de
mortos pela enfermidade, contudo, ndo se menciona os possiveis sepultamen-
tos de colonos, religiosos e demais moradores naquele espago extramuros na
cidade. Embora indigenas e escravos tenham sido as principais vitimas, nio
foram as unicas, tanto é que o governador Jodo Pereira Caldas (1772- 1780)
adjetiva aquele contdgio como uma “geral epidemia de bexigas”, sinalizando
seu alastrar por virios grupos e localidades.

Ainda que a construgido desse cemitério tivesse sido pensada para abri-
gar os caddveres daqueles sujeitos, a preocupagdo do bispo para que o espago
tivesse as minimas condi¢bes para o sepultamento dos mortos, conforme os
preceitos cristdos, ndo deixou de ser existente. Alids, como ja mencionamos, tal
agdo estava de acordo com as normas estipuladas pela Igreja sobre os enterra-
mentos na América portuguesa.

Na tentativa de persuadir o governador para nao embargar a construgio
do referido muro, o bispo relata ter feito “uma reflexdo moral” sobre a piedade
que se deve ter diante dos mortos. Porém, Pereira Caldas, “sem se deixar pene-
trar da dita reflexdo”, ndo permitiu a realiza¢io de tal obra, argumentando que
viu muitos espagos assim sem cercadura na capitania do Piaui. Ainda assim
o terreno recebeu as béngdos do bispo, que enfatizou que sé benzeu o local,
pois tinha ciéncia da importincia do cemitério “pela muita gente que morria”.
Segundo as palavras de Evangelista, mesmo depois da béncio feita, o espago

ainda se encontrava sem muro algum, exposto:

[...] ndo s6 aos cides e as feras, mas também aqui alguns indios, ou pretos
que vdo desenterrar os caddveres, e cortam- lhe as mios, e bragos, para
executarem as suas antigas supersti¢des e diabruras, como tem acontecido

muitas vezes [ ...].%?

67.

61 Pereira Caldas foi nomeado governador do Piaui por ordem régia em 1759, ficando em posse
do cargo até o ano de 1769, ocasido em que volta ao reino. SANTOS, Fabiano Vilaga dos. “Uma
vida dedicada ao Real Servigo: Jodo Pereira Caldas, dos sertdes do Rio Negro 4 nomeagio para
o Conselho Ultramarino (1753-1790)”. Varia Histéria, Belo Horizonte, v. 26, n. 44, p 499-521,
jul./dez. 2010.

62 Oficio do bispo do Pard, D. fr. Jodo Evangelista Pereira da Silva, em 15 de setembro de 1777.
AHU, Grao-Pari- Avulsos, Cx.77, D. 6449.



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no...

Mais uma vez, a importincia de uma cercadura para o cemitério era enfa-
tizada pelo bispo. Dessa vez lanca mio de casos de “supersticoes” e “diabru-
ras” feitas com restos mortais dos cadédveres ali enterrados. O uso de partes
humanas em “diferentes sortes de feiticarias” foi algo ndo somente presente na
Colodnia quanto perseguido pela Igreja Catdlica.

De acordo com Luiz Mott, as priticas religiosas com utilizagio de par-
tes corporais de caddveres humanos foram acionadas por diferentes setores da
sociedade e em distintas temporalidades. Ainda na Europa medieval, tais pra-
ticas j4 eram realizadas, como o culto a restos mortais de santos, considerados
reliquias, por exemplo. Entretanto, pela percepgio a partir da ética do Tribunal
do Santo Oficio, estas, consideradas como abengoadas, em nada tinham a ver
com uma série de outras agdes praticadas por negros, indios, mestigos e bran-
cos, em que o ato de usar partes de caddveres em rituais era considerado feiti-
caria e bruxaria.®®

Assim, a preocupagio com esse espago nio se dava apenas em relagio ao
enterro dos mortos, mas também sobre as préticas “diabélicas” que ali pode-
riam se constituir. Havia distintos referenciais em torno da morte, as quais
também poderiam se materializar em diferentes ritos diante daqueles espagos
reservados ao sepultamento dos mortos, sobretudo em uma sociedade multi-
étnica como era a do Grao-Pari colonial. Do mesmo modo, a¢des em relagio
ao sepultamento de boa parte dos mortos pelas bexigas foram eivadas por hie-
rarquias e desigualdades naturalizadas naquela sociedade de Antigo Regime.

A narrativa constituida pelo bispo e enviada a secretaria de Estado do
Reino também nos serve para atentar ao fato de que era uma agio que nio
se dava apenas a titulo de informar o que se passava em rela¢do aos mortos e
sepultamentos em tempos de bexigas. Tal ato se alinhava, sobretudo, ao fato
de que a atuagdo dos bispos, em muitos assuntos, dependia da autoriza¢do
régia ou mesmo de seus representantes nas colonias, como os governadores.®*
E como a demanda de Jodo Evangelista ndo havia sido atendida por Pereira

Caldas, inclusive sendo transpassada por tensdes e farpas,® a carta se constituia

63  MOTT, Luiz. “Dedo de Anjo e Osso de Defunto: os restos mortais na feitiaria afro-luso-
-brasileira”. Revista da USP, Sio Paulo, v. 31, p. 112-119, 1996.

64 AZZI, Riolando. “A instituigdo eclesidstica durante a primeira época colonial”. In: Histéria da
Igreja no Brasil. Tomo 2, Petrépolis: Vozes, 1977, p. 170.

65 Jodo Evangelista dizia em sua carta que percebeu que o governador Pereira Caldas “ndo buscava
nem a gléria de Deus, nem da Sua Majestade, mas tio somente a sua gloria”. Oficio do bispo do




436

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

também em uma estratégia de ser atendido pela Coroa portuguesa naquilo
que, na percep¢io do eclesidstico, era fundamental para os rituais finebres de
acordo com as reflexdes e respeito cristdo que se deveria ter com as almas dos
mortos.

Consideracoes finais

As epidemias, frequentemente ocorridas no passado colonial amazénico,
foram um dos desafios sentidos e narrados pelos clérigos que por esses rios e
terras se deslocaram. Pelos registros deixados, ao longo da ocorréncia de epide-
mias especificas ocorridas na capitania do Grao-Para, entre 1748 e 1776, nos
é possivel visualizar a intepretagdo desses contdgios sob a luz de uma compre-
ensdo religiosa, na qual estes nada mais eram do que resultado dos pecados dos
homens.

Preces, novenas, missas, procissoes, sacramentos e pedidos de esmolas aos
mais pobres foram algumas das a¢des empreendidas pelos religiosos a fim de
que pudessem nido somente alcangar alguma forma de cleméncia divina, com o
amenizar dos contdgios, mas também porque eram interpretados como cami-
nhos necessdrios para se alcangar o perdio e a “boa morte”. Do mesmo modo,
esse conjunto de atos devocionais faziam parte das obrigagdes as quais os ecle-
sidsticos deveriam cumprir, ainda que com “perigo de morte” nos contextos de
crises epidémicas. Administrar os “remédios da alma”, mas também aqueles
para amenizar ou curar as dores do corpo, se integraram as a¢des dos missio-
ndrios, sobretudo empreendidas pelos jesuitas no Pard setecentista.

Os momentos epidémicos também serviam para que a atuagio religiosa
se valesse para ampliar as no¢des de medo e de punigdo a fim de ratificar a
necessidade dos atos devocionais e de conversées de almas ao grémio da Igreja
diante das populagdes em solo colonial. A partir de tais contextos especificos se
delineou uma demanda néo apenas voltada aos vivos e enfermados, mas tam-
bém aqueles que haviam tido suas vidas ceifadas pelas doengas. O problema
em relagdo aos cadaveres insepultos, ou enterrados em espagos precirios, os

quais estavam fora dos terrenos da Igreja, foi algo que atravessou diferentes

Para, D. fr. Jodo Evangelista Pereira da Silva, para o secretédrio de Estado dos Negécios do Reino,
visconde de Vila Nova de Cerveira, D. Tomas Xavier de Lima Vasconcelos Brito Nogueira Teles
da Silva, em 15 de setembro de 1777. AHU, Grio-Pari- Avulsos, Cx.77, D. 6449.



“Deus nos acuda e ouga nossos clamores”: Atuacio dos clérigos em tempos epidémicos no...

epidemias na capitania. Se aos vivos caberia os rogos, peniténcias e sacramen-
tos, aos mortos, porém batizados ainda em vida, mesmo que fossem indigenas
e escravos, deveriam ser resguardados os direitos reservados aos cristdos diante
da morte, como o enterro com sepultura certa e em lugares sagrados para que
suas almas fossem encomendadas a Deus.®

Dessa forma, longe de serem priticas e percepgdes constituidas apenas
em decorréncia das doengas, embora a partir delas também tenham emergido
sentimentos e agéncias especificas, as experiéncias dos clérigos se manifesta-
vam ligadas a processos mais amplos como ao projeto evangelizador e com as
vivéncias do catolicismo na América Portuguesa.

Por meio daquilo que se mobilizou em tempos de epidemia pelos religio-
sos, bem como as comunicagdes realizadas entre esses e as instincias metropo-
litanas, especialmente aquelas tecidas pelos bispos, ainda se tem a possibilidade
de compreender alguns dos desafios e limitagdes que se colocavam a esses
agentes, representantes da Igreja e a0 mesmo tempo siditos e subordinados a
Coroa lusitana. Ainda que tais processos tenham sido contemplados de forma
limitada neste trabalho, apontamos tais experiéncias enquanto um caminho
possivel de ser ampliado no que diz respeito as experiéncias mais amplas, como
as formas de inser¢do e agéncias trilhadas pelos religiosos em relagdo as malhas

de funcionamento do sistema de padroado portugués na capitania.

66 VIDE, Dom Sebastiio Monteiro da. Constituicées Primeiras do Arcebispado da Bahia. (Impressas
em Lisboa no ano de 1719, e em Coimbra em 1720. Sao Paulo: Tip. 2 de Dezembro, 1853, p. 295.
843-844.







CAPITULO 19

ALARDE A VISTA: O PATROCINIO DAS
ARTES NA AMAZONIA SETECENTISTA

Silvio Ferreira Rodrigues'
Aldrin Moura de Figueiredo®

Introducao

atrocinio, favor, patronato. Expressoes correntes no epistolario do impé-

rio portugués setecentista. O uso e os significados dessas expressoes,

quase sempre andlogas, eram bastante amplos. Em setembro de 1761,
em pleno verdo amazonico, o ferreiro Domingos Botelho, preso sob degredo no
Forte do Castelo, em Belém do Pari, requer a Francisco Xavier de Mendonga
Furtado (1701-1769), entdo Secretirio de Estado da Marinha e do Ultramar
do Reino de Portugal, interferéncia junto ao rei D. José 1 (1714-1777), para
que patrocinasse seu sustento naquele momento de dificuldades, pois havia
prestado muitos de “servicos de arte na forja” para gente de grandes cabe-
dais em Lisboa’. Um ano antes, Joio Gemaque de Alburquerque solicitava, ao
mesmo Mendonga Furtado, patrocinio para uma nomeagio de “beneficiado”

1 Doutor em Histéria. Professor da Escola de Aplicagio da Universidade Federal do Para.

2 Doutor em Histéria. Professor da Faculdade de Histéria da Universidade Federal do Pard e
pesquisador do CNPq.

3 AHU. Requerimento de Domingos Botelho para Francisco Xavier de Mendonga Furtado. Pari,
7 de fevereiro de 1761. ACL, CU 013, cx.48, doc.4410



440

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

ou cargo superior a este na S¢ do Para®. Tratava-se, portanto, de apoio, incen-
tivo, privilégio ou ajuda financeira que um concedia a outro, mediante relagdes
de protec¢ido como era comum nas corporagdes, confrarias, irmandades e na lida
das relagdes sociais®. O breve relato de Domingos Botelho, mestre ferragista,
langa um fio de luz para um campo sobejamente conhecido na histéria da arte.

O patronato artistico foi moeda corrente entre reis, papas, aristocratas
e burgueses no subsidio a musicos, pintores, escultores, decoradores, homens
de letras e artistas em geral. Também, como no caso de Jodo Gemaque de
Albuquerque, o patrocinio referia-se ao direito de conceder cargos ou benefi-
cios para a igreja, incluindo negécios e guarda de santos. Isso significa que o
termo incluia ndo somente custeio e pagamento, mas o largo universo das mer-
cés e chancelas de poder. Assim como em boa parte do império ultramarino
portugués, em especial nos principais portos, uma espécie de patronato artis-
tico e politico ganhou destaque na Amazoénia da segunda metade do século
XVIII. Obras de artistas renomados em Portugal, afamados em certos circulos
palacianos, passaram a figurar em paldcios, igrejas e residéncias do Grao-Pard.
Para ornamentar suas igrejas, capelas e conventos, os bispos, as irmandades
religiosas, ou devotos-protetores de santos, com recursos e finangas, despen-
diam somas de vulto e esfor¢os para contratar profissionais habilitados para os
servicos, assim como importavam do Reino objetos de culto, alfaias, ornamen-
tos e variado aparato litdrgico de interesse para as festas religiosas. Esse foi o
caminho mais elementar do patrocinio das artes na capital do Pard. Tomando
esse caminho, buscamos neste capitulo uma reflexdo a respeito dos significados
desse patrocinio que, em conexdo com o que ocorria no Reino, cumpria o papel
de difundir algumas das concepgdes estéticas, morais e religiosas vigentes na
sociedade portuguesa da segunda metade do século XVIII e suas relagoes com

seus dominios no ultramar, em especial com o antigo Grao-Par4.

4 AHU. Oficio de Joio Gemaque de Albuquerque a Francisco Xavier de Mendonga Furtado. Par,
12 de novembro de 1760. ACL, CU 013, cx.48, doc.4390.

5  Para uma visio mais ampla do patronato entre as artes ¢ a politica, ver: CAMPOS, Aldalgisa
A. O mecenato dos leigos: cultura artistica e religiosa. In: Arte sacra no Brasil colonial. Belo
Horizonte: Edita. C/Arte, 2011. p.95-111; VOS, Jelmer. Império, patronato e uma revolta no
reino do Kongo. Cadernos de Estudos Africanos, n. 33, p. 157-182, jan.-jun., 2017.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista 441

As relagoes artisticas entre Portugal e a Amazonia colonial

Em 1844, o conego Jodo Sanches Monteiro Baena (1824-1947), havido
como destacada inteligéncia da terra, filho do historiador Anténio Ladislau
Monteiro Baena (1782-1850), fez um balanco do meio artistico e intelectual
da Provincia do Pard desde a independéncia do Brasil até 0 momento em que
escrevia suas reflexdes. Buscando entender o ambiente paraense, o comparou
com o que ocorria em outras partes do pais. Constatara que a “nossa bela” pro-
vincia do Pard havia se atrasado em relagio a outras nesse campo. Depois de ter
brilhado no periodo nas tltimas décadas do século XVIII, especialmente sob
o reinado de D. Maria I, o ambiente artistico e intelectual paraense teria caido
no estado negativo em que se encontrava, ao findar da Cabanagem, por volta
dos anos de 1840°. Isso tudo estava bem evidente para ele: “a avidez da cul-
tura das letras decresceu consideravelmente, e as artes de mao nio apresentam
como no passado obras que faziam alarde a vista”. Demonstragdes concretas
dessa situagdo ndo faltavam: “Se hoje quiséssemos edificar uma basilica igual
ou melhor a nossa Sé ou a quaisquer dos templos que decoram a nossa cidade,
verfamos que ndo temos um arquiteto, um escultor, um pintor, e um pedreiro
industrioso”. Nesse passado ainda nio tdo distante, a musica vocal e instru-
mental também teria florescido: “a Catedral tinha um arquivo de excelentes
obras da Europa e 6timas composi¢des da Patriarcal de Lisboa; e dele sairam
copias para todo Brasil”. Além disso, alguns paraenses também possuiam boas
colecdes de solfas” e, em certos dias da semana, “faziam concertos ou ensaios
harménicos”. Os préprios bispos quando andavam de visita pela diocese, dizia

1 « : »7
cle, procuravam recrutar moc¢os de VOZ canora, que aprendessem na Cldade .

6 A Cabanagem (1835-1840) se constituiu em um movimento politico e social, deflagrado na
Provincia do Grio-Par4, com forte participagio de caboclos, negros e indios, que ameagou a ma-
nutengio do poder imposto pelo governo central sobre a regido. Entre a vasta bibliografia sobre o
tema, vale conferir RICCI, Magda. “Do sentido aos significados da cabanagem: percursos histo-
riogréficos”. Anais do Arquivo Piblico do Pard,v. 3, n. 2, Belém, 2001, pp.241-274; PINHEIRO,
Luiz Balkar. Visées da cabanagem: uma revolta popular e suas representagdes na historiografia.
2. ed. Manaus: Valer, 2018; HARRIS, Mark. Rebelido na Amazénia: Cabanagem, raga e cultura
popular no Norte do Brasil, 1798-1840. Campinas: Ed. Unicamp, 2018.

7 BAENA, Jodo Sanches Monteiro. Proposta offerecida aos jovens paraenses para a instalagio de
uma associa¢do denominada Instituto Musico-Instrumental Paraense. In: BAENA, Antonio
Ladislau Monteiro. Biographia de Joio Sanches Monteiro Baena. Rio de Janeiro: Typographia de
Santos & Filhos, 1848, p.138.



442 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Figura 1: Frontispicio da Biographia de Jodo Sanches Monteiro Baena, Conego Diacono
do Cabido da Cathedrak da Provincia do Grao-Para, escripta por seu pai Antonio Ladislau
Monteiro Baena. Pard: Tipographia de Santos & Menor, 1848. http://www.fcp.pa.gov.br/
component/k2/item/20-biographia-de-joao-sanches-baena



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista

!
t|
1 ;
- e

Figura 2: Francois de Marlherbe (1555-1628), citado em epigrafe por Antonio Ladislau
Monteiro Baena. Gravura. Cole¢io Museu Britanico, Londres. https://www.britishmuseum.

org/collection/term/BIOG173740

Jodo Sanches, assim, denunciava o descaso e abandono que as artes
sofriam em sua época, mas lembrava que tudo isso teria comegado bem antes:
“Este gosto de cultivo das artes jd se achava decadente em 1822”. Para sus-
tentar essa tese, recorria a um dos escritos de seu pai intitulado Um Amante
do Pard aos Paraenses, impresso no Maranhido naquele derradeiro ano da
Independéncia. Para se ter uma ideia, ali Anténio Baena chamava atengio
para o fato de que, em comparagio as demais provincias do Brasil, o Pard
estava em condi¢do extremante inferior. Isso poderia ser notado nos ramos da
pintura, da estatudria, da musica vocal e instrumental, assim como na falta dos
oficios mecinicos, como os de cuteleiro, fusteiro, latoeiro de fundigio, fundi-
dor de cobre, dourador, sirgueiro de chapéus (que trabalhava com chapéus de



444

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

linho e algodio), sirgueiro de agulha (que trabalhava com fios de i ou mesmo
algodio), sombreireiro (que trabalhava no fabrico de chapéus, guarda-sol e
sombrinhas), vidraceiro e ourives de prata. Jodo Sanches, fazendo eco a essas
afirmagdes, concluia que vinte e dois anos havia passado depois que comegou
“a notar-se a falta de belas-artes”™.

O desaparecimento de profissdes relacionadas as artes, ao vestudrio, a
decoragio das residéncias, paldcios e igrejas s6 haveria de ter uma causa: ausén-
cia de patrocinio. Continua Jodo Sanches: “com acerto dizem os publicistas
que as artes, bem como as ciéncias, correm o mundo, mas nio se fixam senio
onde sio bem recebidas”. O sentido de hospitalidade aqui tem que ver com
riqueza, espago de consumo entre as elites locais. Mas nio somente consumi-
dos dvidos por comodidades dos lares, dos sitios, engenhos, fazendas e para-
gens, como também era imprescindivel “a influéncia de um bom governo”, de
um comando politico que pudesse representar “sempre causa mais poderosas
de seu progresso™. Bastava tomar o exemplo de grandes mecenas do passado.
Voltemos entdo para o renascimento italiano, para o auge do absolutismo fran-
cés e para o poder da corte papal, imagens, representa¢oes e modelos tio vivos

no repertério discursivo dos letrados da familia Monteiro Baena.

Veja-se para exemplo nos tempos mais distintos na Histéria em que os
Médici e Luiz XTIV chamaram 4 roda de si os artistas mais insignes do seu
tempo e lisonjeando-os, dando emprego aos seus talentos, constituindo-
-lhes pensées e fundando colégios de educagio e que animaram os séculos
brilhantes, que conservam os seus nomes, e produziram tais obras de mio
prima acabadamente perfeitas como de Sdo Pedro em Roma, Versailles e
a fachada do Louvre em Franga. Enquanto no Pard o governo honrava e
favorecia a musica, esta prosperava: mas logo que mudou de estilo caiu em

abatimento, e a civilizagdo mostrou outro aspecto'.

8  BAENA, Jodo Sanches Monteiro. Proposta offerecida aos jovens paraenses, 1848, p. 138. Para
uma visdo de conjunto da obra de Antonio Baena, ver BARROS, Michelle Rose M. de.“Germes
de grandeza”: Antoénio Ladislau Monteiro Baena e a descri¢io de uma provincia do Norte du-
rante a formagio do Império brasileiro (1823-1850). Dissertagio (Mestrado em Histéria) —
Universidade Federal do Par4, Belém, 2006.

9  BAENA, Jodo Sanches Monteiro. Proposta offerecida aos jovens paraenses, 1848, p. 139.

10 BAENA, Jodo Sanches Monteiro. Proposta offerecida aos jovens paraenses, 1848, p. 139-40.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista

Estava em jogo aquilo que Norbert Elias chamou de “sociedade de
corte”, com toda a dimensdo corporativa, concebida como um corpo, e cuja
constituigdo proviria de sua prépria natureza. Em torno dessas liderangas, os
antigos capitdes generais do Grao-Pard, bem ao modo de espelho da céle-
bre familia florentina ou da inspirag¢io da riqueza de Versailles, mantinham-
-se estruturas de poder e comando autorregulamentdveis, constituidas e
fundamentadas pela tradigdo e pela histéria'. Ja sabemos que o jovem lite-
rato havia levado em conta o impacto de outros conturbados eventos politicos
e sociais ainda recentes sobre o ambiente artistico do Pard, especialmente a
Cabanagem, pelo que informava em tom de registro de ocaso e decadéncia dos
tempos da Coroa. No ocaso da histéria, o falecido conego deixava registrado
um olhar sobre a “beleza do mundo” como espectro da arte'?.

O tom era de listima: “ndo desconhe¢o que neste periodo a Provincia
padeceu distirbios ocasionados por insurgentes; e ndo podia por esse motivo
entregar-se a essas aplicagdes, que s6 no regaco do sossego podem ser tra-
tadas”, mas, continuava ele, “felizmente as comogdes populares nio se tem
renovado hd nove anos, e ¢ tempo que se reaparega o espirito antigo em tan-
tas artes [...]” para, assim, colocar a provincia do Pard “no andamento feliz,
que as outras seguem’ . O espirito do tempo, renascido, daria forma e con-
ceito ao ambiente cultural e intelectual da época. Aproxima-se muito de uma
das importantes chaves de leitura da ilustragio europeia que se estende até o
romantismo. O espirito do tempo diz muito sobre a época em que vive, do
ponto em que se escreve, como no caso de Jodo Sanches Monteiro Baena™.
Dai que parece util demonstrar como a sociedade se comporta, quais sio
seus anseios, sobre o que as pessoas estdo em busca e sobre as nogdes de arte,

11  Cf. ELIAS, Norbert. 4 sociedade de corte: investigagio sobre a sociologia da realeza e a aristocracia de
Corte. Rio de Janeiro: Zahar, 2001.

12 STAROBINSKI, Jean. La beauté du monde. Paris: Gallimard, 2016, p.16.
13 BAENA, Jodo Sanches Monteiro. Proposta offerecida aos jovens paraenses, 1848, p.140, grifos

Nnossos.

14 Note-se aqui a nogio bastante clara de “espirito do tempo”, tio cara a ilustra¢io alemi e euro-
peia, no dizer de Jodo Sanches, como um “espirito do passado”, evocando também a busca de um
“renascimento” nas artes e na cultura. Para a compreensio desse contexto na histéria intelectual
e artistica europeia, ver NORTON, Robert. Herder’s aesthetics and the European Enlightenment.
Ithaca: Cornell University Press, 1991. Para uma leitura da ilustragio a partir do contexto ama-
z6nico, ver NUNES, Benedito; FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. Luzes e sombras do ilumi-
nismo paraense. In: NUNES, Benedito. (org.). Do marajé ao arquivo: breve panorama da cultura
no Pard. Belém: Edufpa, 2012, p. 75-84.




446 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

ciéncia, do que guardar, colecionar, adornar®. E esse tépico ¢ identificado por
certa nogio de civilizagio como artificio ou mascara, como “cura do mal”, no
dizer de Jean Starobinski'®, em analogia com o vasto repertério descrito nas
especialidades, saberes, profisses, oficios, decoragdes e arranjos teatralizados,
produtos daquela sociedade colonial.

Se esse clamor de Jodo Sanches pelo patrocinio das artes surtiu efeito
entre os governantes do Pard, ainda ndo podemos determinar, mas é certo que,
durante o Segundo Reinado, especialmente a partir da década de 1860, o Pard
foi palco de um intenso intercimbio cultural com a Europa, especialmente
com a Italia. De 14 vieram ndo somente artistas viajantes, imigrantes, mas tam-
bém encomendas, objetos de arte de todo género e espécie, além de um cor-
rente didlogo como os movimentos estéticos de alcance global, do romantismo
ao revivalismo, do naturalismo aos ecos impressionistas. Enquanto isso, os
governantes do Pard enviavam para as academias italianas jovens aspirantes da
musica e do desenho, que se matricularam, sob mecenato estatal, nas mais céle-
bres academias de pintura e a arquitetura de entdo."” A ideia, portanto, era tra-
zer de volta a idade de ouro perdida'™. Jodo Sanches nio veria o desdobramento

do florescimento do mecenato estatal, nem das encomendas particulares, que

15 Cf. BRIGOLA, Jodo Carlos Pires. Coleccies, gabinetes ¢ museus em Portugal no século XVIII.
Lisboa: Fundagio Calouste Gulbenkian, 2003; BRIGOLA, Jodo Carlos Pires. O coleccionismo
cientifico em Portugal nos finais do Antigo Regime. In: KURY, Lorelai; GESTEIRA, Heloisa
(Dir.). Ensaios de historia das ciéncias no Brasil das Luzes a nagdo independente. Rio de Janeiro: Ed.

UER]J, 2012.

16 Interessante refletir sobre a linguagem e os argumentos que foram empregados, nos séculos
XVII e XVIII, na critica dos comportamentos mascarados e as “convengdes da sociedade” como
artificio artisticamente teatralizado. STAROBINSKI, Jean. Le remeéde dans le mal: critique et
légitimation de l'artifice a 'age des lumiéres. Paris: Gallimard, 1989.

17  Para uma anilise das relagtes artisticas entre o Pard e a Itilia nesse periodo, ver RODRIGUES,
Silvio Ferreira. “Il Modello e Il Disegno Sono Italiani”: os pintores brasileiros e a cultura artis-
tica europeia na Amazonia Imperial (1840-1880). Faces da Historia, v.5,n.2, p. 85-102, 2018.

18 O termo “Idade de ouro” ou “Idade dourada” (ou sua variante “era de ouro”) deriva da mitologia
grega e das legendas antigas. Refere-se ao mais antigo periodo do espectro grego das idades de
Ferro, Bronze, Prata ¢ Ouro, ou a0 tempo no inicio da humanidade, que foi percebido como um
estado ideal, ou utopia, quando o género humano era puro e imortal. Incorporado a narrativa
das artes e da histéria, a “era dourada” passou a analogia de um periodo de paz, harmonia, es-
tabilidade e prosperidade. Para o século XIX, ver PECK, Luther W. The golden age. New York:
E. Goodenough, 1858, GRAHAME, Kenneth. The golden age. London: John Lane, 1897. Na
historiografia brasilianista, importante consultar BOXER, Charles. 4 idade de Ouro do Brasil:
dores de crescimento de uma sociedade colonial. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2000.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista 447

se prolongariam pela Republica.'” Faleceu prematuramente quatro anos depois
de escrever essas reflexdes.

Seja como for, o que nos interessa aqui é o esquadro da memdria, as bali-
zas temporais que nosso narrador propds como linha demarcatéria do desen-
volvimento artistico no Para. Visto de hoje, esse periodo ¢ chamado colonial
pelo nexo de ter pretensamente se tornado periferia de um centro irradiador
dos conhecimentos e saberes artisticos, para além dos dominios do poder poli-
tico®®. A época € particularmente a segunda metade do século XVIII, por isso
a referéncia destacada ao projeto decorativo da Sé Episcopal do Pard, o qual
aparece como central nesse processo, enquanto o inicio da decadéncia coincide
com o ano de emancipagio politica do pais em 1822. Para além dos exageros
das conclusées de Jodo Sanches, que parecia considerar a segunda metade do
Setecentos como uma espécie de “idade do ouro” no patrocinio das artes na
Amazodnia, é possivel dizer que nesse tempo houve de fato um grande investi-
mento na circulagdo de obras de arte, nas encomendas e na reforma de igrejas
e capelas. Muito claramente, esse movimento nas artes andou em paralelo com
0 que ocorria no ambiente artistico de Portugal, ao tempo do reinado de D.
Maria L.

Quando fazemos essas conexdes, percebemos que a conclusio das refor-
mas e a decoragdo dos mais imponentes templos amazonicos ocorreram jus-
tamente durante a segunda metade do Setecentos, principalmente depois que,
do outro lado do Atlantico, um terremoto de grandes propor¢ées devastou
Lisboa, em 1755. Foi nesse momento também que a coroa portuguesa, ji

19 Para alguns estudos sobre o mecenato estatal durante o Segundo Reinado e as primeiras décadas
da Republica no Pard, ver FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. Pretérito imperfeito: arte, mecena-
to, imprensa e censura em Belém do Pard, 1898-1908. In: KUSHNIR, Beatriz. (org.). Magos na
gaveta: reflexdes sobre Midia. Niteréi: EQUFF, 2009, p.11-34; FIGUEIREDO, Aldrin Moura;
RODRIGUES, Silvio Ferreira. Um altar romano na bafa do Guajara: programa iconolégico e
reforma catélica na Catedral da Sé de Belém do Para (1867-1892). Horizonte, Belo Horizonte,
v. 14, n. 43, p. 975-1011, jul./set. 2016; ALVES, Moema de Bacelar. Do Lyceu ao Foyer: expo-
si¢des de arte e gosto no Pard da virada do século XIX para o século XX. Tese (Doutorado
em Histéria). Niter6i: UFF, 2013; COELHO, Geraldo Mrtires. 4 /ira de Apolo: o mecenato em
Anténio Lemos e Augusto Montenegro. Belém: Estudos Amazonicos, 2014.

20 Para uma discussio mais detalhada sobre essa questio de centro e periferia nas artes da
Amazénia, ver FIGUEIREDO, Aldrin Moura de; RODRIGUES, Silvio Ferreira. Onde estava
a periferia da arte? Circulagdo e recepgio de cépias de pintura europeia na Amazonia no século
XIX. Tempo, v. 23, p. 590-608, 2017; sobre a questio da memdria das imagens no contexto
portugués, ver SERRAO, Vitor. A trans-memdria das imagens: estudos iconolégicos da pintura
portuguesa (séculos XVI-XVIII). Lisboa: Cosmos, 2007.



448 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

vivendo um periodo de escassez das riquezas coloniais, experimentou os novos
ventos da ilustra¢ido e procurou reformular as bases do absolutismo entdo sob
forte influéncia da Igreja. Certamente, a figura de Sebastido José de Carvalho
e Melo (1699-1782), primeiro-ministro de D. José I, responsavel pelo projeto
de reconstrugio de Lisboa, também langou bases para o que a historiografia
chamou de projeto pombalino para a Amazonia que, para além do controle
da mio de obra e desenvolvimento econémico, propunha uma reconstrugio
urbana de volumetria monumental*.. Seu periodo ficou marcado por um con-
junto de medidas que passava por um modelo urbano bastante inovador para
a capital portuguesa, pelas reformas nas estruturas econdmicas, educativas e
cientificas do Reino, pela expulsio dos jesuitas de Portugal e suas coldnias,
em 1759, e pela ruptura, em 1760, com o Estado Pontificio. Na reorganizagio
administrativa do império portugués figurava ainda a exploragio racional das
colbnias, como foi o caso, por exemplo, de seus dominios na Amazoénia.”> Um
dos objetivos era a “conversido” dos nativos a fim de transforméd-los em vassa-
los cristdos, uteis ao trabalho.”® Assim, para governar o Grio-Pari segundo
esse modelo, foi enviado Francisco Xavier de Mendonga Furtado (1701-1769),
irmdo do marqués, que ja conhecemos do principio deste capitulo quando era
Secretdrio de Estado, mas que antes disso fora o executor de um plano ambi-
cioso de desenvolvimento para o Grio-Para e Maranhio.

Nesse interim, Belém, antes uma acanhada vila, passou a apresentar obras

arquitetdnicas monumentais como paldcios, residéncias, conventos, hospitais e

21 Sobre esse projeto monumentalista para a arquitetura e as artes na Amazonia colonial, ver entre
outros: MENDONCA, Izabel Mayer Godinho. Anfonio José Landi (1713-1791): um artista
entre dois continentes. Lisboa: Fundagio Calouste Gulbenkian, 2003; e TRINDADE, Elna. O
Desenbador de Belém: Antonio José Landi e o movimento das imagens na Amazonia Colonial
(1753-1791). Tese (Doutorado em Histéria) — Universidade Federal do Par4, Belém, 2017.

22 Para uma andlise mais aprofundada sobre as politicas do Estado portugués no periodo e suas
conexdes com a Amazonia ver MAXWELL, Kenneth. Marqués de Pombal: Paradoxo do
Tluminismo. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996; COELHO, Mauro Cezar. Do Sertao para o Mar
- um estudo sobre a experiéncia portuguesa na América: o caso do Diretério dos Indios (1750-
1798). Sao Paulo: Editora Livraria da Fisica, 2016.

23 O debate sobre a conversio dos nativos e sua transformagio em “vassalos do rei” girava em torno
da redefini¢io da politica de mdo-de-obra indigena na Amazonia a partir de meados do século
XVIII. Para um estudo mais detalhado da questio, ver DOMINGUES, Angela. Quando os
indios eram vassalos: colonizagio e relagoes de poder no norte do Brasil na segunda metade do sé-
culo XVIII. Lisboa: Comissido Nacional das Comemoragdes dos Descobrimentos Portugueses,
2000.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista 449

igrejas que mudaram a fisionomia da cidade*. Responsavel pela maior parte
desse projeto urbano foi o arquiteto bolonhés Giuseppe Antonio Landi (1713-
1791), desenhador da segunda tropa que veio demarcar os limites dos dominios
entre Portugal e Espanha apés o Tratado de Madri (1750). Antonio Landi, ao
chegar a Belém em 1753, teve a seu cargo, entre outras coisas, a tarefa de levan-
tamento das igrejas de Santana, Sdo Jodo Batista, e intervenc¢des nas igrejas de
Nossa Senhora das Mercés, e Nossa Senhora do Carmo, além da edifica¢io do
Palicio dos Governadores. Seu papel nio se restringiu a capital, como revela
a contribui¢do que deu, com a ajuda de Mendonga Furtado, para a eregéo da
igreja de Sdo José de Macapd em 1758, no atual estado do Amapa.”

Em 1777, com a morte de D.José I, ascenderam ao trono Dona Maria I e
seu tio e marido, D. Pedro ITI (1717-1786), desafetos de Pombal, o que resultou
na demissdo do marqués. Porém, a era pombalina deixara seu legado: o comér-
cio e a industria haviam prosperado e as letras, as artes e as ciéncias haviam
encontrado espago para florescer®. Dona Maria I reinou até 1816, sendo que,
desde 1792, quando comegou a apresentar os primeiros sintomas de depressio,
que lhe impossibilitaram de governar, seu filho herdeiro, o futuro D. Jodo IV,
assumiu o poder como principe regente. De todo modo, se no campo politico as
coisas mudavam, nio se pode dizer que houve um abandono do patrocinio das
artes com o fim do periodo pombalino. Os primeiros anos do reinado de Dona
Maria I (1750-1799) mostram, pelo contririo, uma incrementagio nos inves-
timentos de recuperagio de prédios publicos, em especial das igrejas e capelas.
Momento de destaque ¢ a construgio e decoragio da Basilica da Estrela, em
Lisboa, encomendada a Pompeo Batoni (1798-1787), em 1784%. Ainda sob
D. Maria I, foram criadas importantes institui¢des em Portugal, como a Aula

Publica de Desenho e¢ Debuxo do Porto, em 1779, a Academia do Nu, em

24 Sobre esse aspecto da transformagio da cidade seiscentista, ver MEIRA FILHO, Augusto.
Ewolugao historica de Belém do Grao-Para: fundagio e histéria, 1616-1823. Edi¢do organizada e
revista por Marcio Meira. 2. ed. Belém: M2P Engenharia e Arquitetura, 2015.

25 Paraalguns importantes estudos atualizados sobre a atuagio de Antonio Landi na Amazonia, ver
MENDONCA, Izabel Mayer Godinho. Antonio José Landi (1713-1791),2003; e TRINDADE,
Elna. O Desenhador de Belem, 2017.

26 MARQUES, A. H. de Oliveira. Historia de Portugal: do Renascimento as revolugdes liberais.
Lisboa: Palas, 1984, v. 2, p. 357.

27 Importante ¢ o testemunho escrito em 1790 por CIDADE, Manuel Pereira. Memdrias da
Basilica da Estrela. Coimbra: Imprensa da Universidade, 1926 [1790]. Para uma ampla leitura
dessa obra e seu contexto, ver SALDANHA, Sandra Costa. A Basilica da Estrela: Real Fibrica

do Santissimo Coragio de Jesus. Lisboa: Livros Horizonte, 2007.



450 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

1780, e a Aula Régia de Desenho, em 1781%. Virios artistas portugueses que
produziram para a Amazonia atuaram em institui¢oes artisticas de Portugal
desse periodo. Entre os mais famosos estavam aqueles que executaram pai-
néis para igrejas de Belém, como Joaquim Manoel da Rocha (1727-1786),
Joaquim Marques (1755-1822) e Pedro Alexandrino de Carvalho (1729-
1810).% Fato esse que reforga as trocas cultural e artistica entre Portugal e
o antigo Grio-Pard. Por esse dngulo, ndo é de estranhar que Jodo Sanches
tenho escolhido justamente esse periodo para situar como o melhor momento
da produgio artistica e do incentivo as artes no Pard, diferentemente ao que

aponta algumas das perspectivas mais consolidadas da historiografia®.

Ordens religiosas, obras de artes e artistas no Grao-Para

E claro que a produgio artistica na Amazdnia remonta a tempos mais
recuados que o século XVIII. Antes de tudo, porém, é preciso dizer que a arte
que se difundiu na Amazonia colonial, como em outras partes do império por-
tugués, era quase exclusivamente religiosa. Seus principais propagadores foram
as missdes que se instalaram na regido a partir do século XVII, trazendo obje-
tos de culto e o conhecimento artistico a ser ensinado aos moradores locais.
Desse modo, transportava-se do Reino as tradigoes iconograficas de represen-

tar os santos catdlicos e, com elas, as devog¢des e cultos comuns a sociedade

28 TAVARES, André. Displaying the Traslatio Imperii: Roman Art and Iconography between
Portugal and Portuguese Amarica in late 18th Century. In: CAPITELLI, G.; GRANDESSO,
S; MAZZARELLI, C,; (a cura di). Roma Fuori di Roma: Lesportazione dell'arte moderna da
Pio VI all'Unita. Roma: Campisanto Editore, 2012, p.334.

29 Sobre a presenca de algumas obras desses artistas portugueses em Belém do Pard, ver
RODRIGUES, Silvio Ferreira. Devogio e Sacrificio: a sobrevivéncia de pinturas setecentistas
portuguesas na S¢ de Belém do Pard. In: SARGES, M. de N.; FIGUEIREDO, Aldrin M. de,
AMORIM, Maria Adelina (org.). O imenso Portugal: estudos luso-amazonicos. Belém: UFPA;
Citedra Jodo Licio de Azevedo, 2019, p. 179-206.

30 Para grande parte dos historiadores ¢ memorialistas da Amazdnia, a proeminente cultura artis-
tica do século XVIII se deve especialmente ao reinado de D. José I e seu primeiro ministro D.
Sebastido José de Carvalho e Melo. Parte da critica a esse modelo explicativo se desenhou ainda
entre a época colonial e o império brasileiro. Ver RICCI, Magda. As letras ¢ a vida: a forma-
¢do e os saberes dos letrados na Amazonia brasileira (1750-1820). In: CHAMBOULEYRON,
Rafael; SOUZA JUNIOR, José Alves de. (org.). Nowos olhares sobre a Amazénia Colonial. Belém:
Paka-Tatu, 2016, p. 367-387.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista 451

portuguesa da época. Na esteira da conquista e ocupagio da Amazodnia colo-
nial, as imagens sacras tiveram como objetivo precipuo a catequese.’!

A arte de matriz ibérica e sua histéria na regido estio ligadas, portanto,
ao culto religioso e a promogdo dos santos cultivados em solo lusitano, que as
missoes religiosas procuraram propagar. Financiadas pela Coroa portuguesa,
quatro ordens religiosas desembarcaram na Amazdénia colonial num pronun-
ciado desejo de conquista espiritual: Franciscanos, Carmelitas, Mercedarios
e Jesuitas. Em relagdo as trés ordens de capuchos (Santo Anténio, Piedade e
Conceigio) presentes na Amazonia colonial, hoje ja se tem uma ideia melhor
da documentagio disponivel a respeito da atuagio desses frades, incluido seus
modelos missiondrios, estéticos e artisticos, incluindo aqui uma série de con-
flitos em que estes frades estavam envolvidos. Assim também o universo dos
leigos associados a ordem, como ¢ o caso dos terceiros de Sdo Francisco da
Peniténcia, universo de destaque neste capitulo.”

As ordens religiosas deveriam promover a conversio dos indios, discipli-
nar seu modo de vida e trabalho segundo um modelo europeu e cristdo, além
de dar assisténcia espiritual aos colonos. Conventos, capelas, ermidas e igrejas
foram entdo erguidos no Pard com esse fim. Nem todas resistiram as inter-
vengdes feitas ao longo do tempo. A primitiva igreja do Carmo, por exemplo,
era de taipa e foi demolida em 1690, sendo que nenhum indicio dela resta.
No mesmo ano, segundo Ricci, comegaram outra de pedra e cal, terminada

no fim daquele século. Mas desta “sé restou a capela-mor onde se admira o

31 Karl Arenz, que estuda esse tema no XVII na Amazdnia, analisa a importincia das imagens de
inspiragdo barroca na catequizagio dos indigenas. Baseado no testemunho do padre jesuita Jodo
Felipe Bettendorft, Arenz cita as varias imagens de santos e cenas da Paixdo de Cristos apresen-
tadas pelos missiondrios aos nativos no projeto de difusio da fé catdlica na regido. Em meio aos
sermdes poderiam ser apresentadas as imagens de Cristo flagelado, de Sdo Francisco Xavier, de
Nossa Senhora Imaculada Conceigio e de outros santos. Sobre isso, assim conclui Arenz: “Estes
exemplos mostram o quanto a veiculagio de imagens esculpidas, pintadas ou impressas — pro-
duzidas na colonia ou trazidas da Europa para fins de doutrinagio catequética ou de veneragio
ostensiva — foi comum na Amazonia do século XVII. Os principais agentes sociais da época,
isto ¢, indios, colonos e missiondrios, estiveram, assim, em contato continuo com esta produgio
pictdrica e escultérica no quadro de uma religiosidade de cunho lidico-popular”. Cf. ARENZ,
Karl Heinz. Impressionar e intimidar: arte e evangelizagio jesuitica na Amazdnia seiscentista.
Anais do XXVI Simpdsio Nacional de Historia, ANPUH, Sio Paulo, 2011, p. 8.

32 Cf. BOURDUA, Louise. The Franciscans and art patronage in late medieval Italy. Cambridge:
Cambridge University Press; British School at Rome, 2004; AMORIM, Maria Adelina. Os
Jfranciscanos no Maranhdo e Grao-Pard. Lisboa: Centro de Estudos de Histéria Religiosa, 2005;
CARVALHO JUNIOR, Roberto Z. Franciscanos na Amazoénia Colonial: notas de histéria e
historiografia. Projeto Historia, Sio Paulo, n. 37, p. 285-293, dez. 2008.



452 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

estilo predominante nas igrejas dos séculos XVII e XVIII, o barroco italiano
de importagio portuguesa, modificado pelas influéncias locais™?. Nessa capela
destaca-se a grande pompa da ornamentagio em talha dourada, parte da igreja
que ficou apds a demoli¢do de 1760 e que estd unida ao templo concluido
depois pelo arquiteto Antonio Landi, fazendo parte ainda hoje da igreja do
Carmo, patrimoénio artistico de Belém.

O jé referido Antonio Baena, na primeira metade do século XIX, fez um
acurado inventdrio das vdrias edificacdes eclesidsticas das ordens religiosas e
irmandades leigas existentes em Belém, que foram erguidas ou reformadas no
século precedente. Assim, no bairro da S¢, vulgarmente chamado “da cidade”,
despontavam a Catedral de Nossa Senhora da Graga; a Capela de Sio Jodo
Batista; a Igreja de Santo Alexandre, que foi dos jesuitas; a de Nossa Senhora
do Monte do Carmo, dos religiosos da mesma Senhora; a de Nossa Senhora
do Rosirio; a de Sdo Boaventura, que foi dos religiosos da Conceigdo da Beira
e Minho; e uma capelinha de Santa Rita de Céssia, defronte a cadeia. Jd no
bairro da Campina, figurava a matriz da Senhora de Santana; a Igreja de Nossa
Senhora das Mercés, que foi dos religiosos da mesma Senhora; a de Nossa
Senhora do Rosério dos Pretos Minas; a de Santo Anténio dos Capuchos; a
da Santissima Trindade; a Capelinha da Travessa do Passinho, pertencente aos

33 RICCI, Paolo. Artistas plsticos paraenses do século XIX: catdlogo. Belém: Conselho Estadual de
Cultura, 1978, p.50. Para um alargamento da compreensio do barroco, ver HANSEN, Jodo
Adolfo. HANSEN, Jodo Adolfo. “Colonial e barroco”, in Jayme Salomio E., América: descoberta
ou invengdo. Rio de Janeiro: Coléquio, 1992, p.347-361; Idem, “Barroco, neobarroco e outras
ruinas”. Estudios Portugueses, n. 3, p.171-217,2003.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista 453

herdeiros de Ambrésio Henriques*, seu fundador; e a capela suburbana de

Nossa Senhora de Nazaré do Desterro.’

A capital do Pari e seus templos do ultimo quartel do século XVIII
ja eram reconhecidos por seu notdvel embelezamento, rico acervo de retibu-
los, talha em madeira dourada, considerdvel nimero de pinturas de santos,
incluindo cépias de grandes nomes das escolas europeias, além de rico con-
junto de alfaias e demais paramentos litirgicos. Talvez o melhor exemplo, para
além dos conventos das quatro ordens religiosas existentes — Franciscanos,
carmelitas, merceddrios e jesuitas, era a Catedral de Nossa Senhora da Graga,
que comegou a ser construida em 1748 e concluida em 17823, Baena nio
poupa adjetivos na descrigio do interior do templo, detalhando luxuosos
altares com fachada em pintura aperolada e dourada, “ornados de grandes e
bons painéis™’. A catedral, com a intervenc¢io do arquiteto Antonio Landi a
partir de 1755, ganhou linhas monumentais. E ainda o mesmo Baena quem
avalia o templo como “elegante, aprazivel e amplo” para “o culto da piedade

34  Ambrésio Henriques da Silva Pombo (1803-1837), primeiro bardo de Jaguari, grande incenti-
vador e financiador de obras decorativas, mobilidrio e imagindria em seu tempo, tinha no avod
homonimo uma espécie de arquétipo de mecenato, riqueza material, conservagio de mercés e
patentes, circulos de cargos puablicos e aliangas com representantes de poder, antes de Portugal e,
depois da Independéncia, do Império brasileiro. A capela do Senhor de Passos estd diretamente
relacionada ao velho Ambrésio Henriques, membro do Senado da Camara de Belém ao menos
durante os anos de 1777 e 1778, durante do governo de Jodo Pereira Caldas (1724-1794), e
como Tesoureiro Geral da Real Junta da Fazenda no Pard em 1796 ¢ 1797, durante o governo
de Francisco Mauricio de Souza Coutinho (1764-1823). Alguns estudos mais recentes situam a
importancia da familia dos Henriques da Silva Pombo, da colénia até o inicio da Republica, en-
tre os quais: CANCELA, Cristina. Casamento e familia em uma capital amazénica: (Belém, 1870-
1920). Belém: Agai, 2011; BARROSO, Daniel Souza. O cativeiro a sombra: estrutura da posse de
cativos e familia escrava no Grao-Par (1810-1888). Tese (Doutorado em Histéria Econémica)
— Universidade de Sdo Paulo, Sao Paulo, 2017; SANTOS, Marilia C. I. dos. Familia, trajetorias
e Inquisicdo: Mobilidade Social na Amazénia Colonial (c. 1672 - c. 1805). Tese (Doutorado em
Histéria) — Universidade de Lisboa, Lisboa, 2020; LIMA, Jodo Anténio F. L. de. “Deseja servir
a Deus e a este Santo Tribunal”: comissérios, notérios e familiares do Santo Oficio no Estado do
Grio-Pard e Maranhio (c. 1731-1805). Tese (Doutorado em Histéria) —Universidade Federal
do Par4, Belém, 2020.

35 BAENA, Anténio Ladislau Monteiro. Ensaio Corogrdfico sobre a Provincia do Pard. Brasilia:
Senado Federal, 2004 [1839], p. 186. Sobre esse amplo quadro das encomendas, patronatos e
suas representagoes entre a Europa e a América, ¢ 1til a abordagem de DORIAN, Frederick.

Commitment to culture; art patronage in Europe, its significance for America. Pittsburgh: University
of Pittsburgh Press, 1964.

36 DEREN]JI, Jussara. Desenhos setecentistas na Sé de Belém. Anais do Museu Paulista. Sio Paulo,
v.19.n.2, p. 107-127, 2011.

37 BAENA, Antonio Ladislau Monteiro. Ensaio Corogrdfico sobre a Provincia do Pard. Brasilia:
Senado Federal, 2004 [1839], p.186-7.



454, IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

catdlica”, de modo a dotar a civilidade cristi dos moradores da cidade. No
entanto, decorridos alguns anos do aprimoramento setecentista, restava uma
queixa: “os vasos sagrados e alfaias sdo ricos”, no entanto, “as vestimentas e
mais pegas tocantes ao culto da religido e adorno dos altares estio em parte
carecendo de uma substitui¢do conveniente & pompa e uso dos sacramentos™®.

O ouro esmaecia, embora ainda fosse tudo dourado. O retibulo do
altar-mor era obra de talha aperolada com flordes, vasos, grinaldas e com
as espirais dos fustes das colunas torcidas, métopas, capitéis, bases, cornijas
e seus dentilhées, obedecendo o risco de Antonio Landi. Encimando esse
retibulo, informa Baena, havia “um grande painel da Senhora da Graga,
obra do inclito engenho de Pedro Alexandrino de Carvalho”. Nos dez alta-
res da nave da igreja havia painéis que teriam sido colocados no principio
do ano de 1779.¥ Como ocorria com a Catedral de Belém, nessa mesma
época também se destacavam os “alindamentos” da igreja de Sdo Jodo Batista.
Em 1774, trés anos antes da inauguragio, ali chegaram trés telas com pinturas
alusivas ao santo: uma representando Jodo Batista pregando as margens do rio
Jorddo; outra com a cena de sua decapitagio na prisio,além de uma terceira que
ficava no altar-mor, hoje desaparecida. As duas que ainda existem estdo assina-
das e datadas de 1774 por Francisco de Figueiredo®. Essa autoria foi motivo
de muitas imprecisdes na bibliografia, com equivocos e omissdes na atribui-
¢do da lavra. Por muito tempo se acreditou que as ditas telas eram de Pedro
Alexandrino. Em 1877, um articulista do jornal Didrio de Belém, ao fazer um
balango histérico da construgdo do templo, dizia que os quadros que ador-
navam os trés altares eram “dos pinceis do insigne pintor portugués Pedro
Alexandrino, que floresceu com grande admiragio pelo meado do século
passado, e ainda hoje mostram o primor d’arte do mestre”. E completa em
seguida: “Estdo bem conservados; melhor poderiam estar ainda, se mais cui-

dado houvesse com eles”.*!

38 BAENA, Antonio Ladislau Monteiro. Ensaio Corogrdfico sobre a Provincia do Pard, 2004 [1839],
p-187.

39 BAENA, 1969 [1838], p. 186. Sobre esse retdbulo, no contexto das obras de Landi, ver
MENDONCA, 2016, p.189-201.

40 LEAL,Monsenhor Américo. Histéria de uma igreja e cercanias: Belém-Pard: Grifica Falangola
Editora LTDA, 1969, p. 19.

41 COMMEMORACOES. Diario de Belém, sibado, 23 de junho de 1877, p.1.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista

O interessante ¢ que Francisco de Figueiredo ndo era nada desconhe-
cido em sua época, no entanto, tinha menos vulto e repercussio em Belém do
Pard. Estd claro, no entanto, que gozava de certa fama no ambiente artistico
portugués. Era natural do Porto e fez carreira em virios centros. Em Evora,
pintou alguns painéis no convento de Santo Eléi. Depois seguiu para Lisboa,
onde fez amizade com Francisco Setubal, que retocou a témpera os painéis da
igreja de Sdo Jodo de Praca, que ele havia pintado a fresco. Machado ressalta o
grande talento desse artista e o compara a figuras de relevo da pintura decora-
tiva italiana, na linha laudatéria e encomiistica de seu tempo, afirmando que
competia na pericia “com Padre Pozzo, na figura com Corregio, e no ornato

com Albertolli, porque em todos estes géneros nos deixou obras™?.

Ainda nessa linha, é provivel que a Veneravel Ordem Terceira de Sao
Francisco da Peniténcia, fundada em Belém por volta de 1668, tenha sido uma
das congregacoes religiosas de leigos mais beneficiadas com grande fluxo de
obras de arte e artistas vindos de Portugal na segunda metade do Setecentos,
quando entdo comegou a erguer sua capela. Muitos documentos da confra-
ria desapareceram ao longo dos anos, mas muitas informagées importantes,
especialmente de atas e acérddos, foram compiladas por Francisco Negrio
Gongalves, secretirio da irmandade em 1741. Preocupado com a preserva-
¢do dessa memoria, Antonio Baena publicou, em 1878, uma versio do livro,
incluindo suas observagdes, sob o titulo de Bosquejo chronologico da Veneravel
Ordem Terceira de Sao Francisco da Penitencia do Gram-Para®. Gragas a isso,
temos informagdes valiosas sobre a histéria da constru¢do e decoragio da
capela, onde sdo apresentados dados da contratagio de artistas e aquisi¢do de
obras.

42 MACHADO, Cyrillo Vollkmar. Collegies de memorias relativas as vidas dos pintores e esculto-
res, architectos, e gravadores potuguezes, ¢ estrageiros que estiveram em Portugal. Lisboa: Imp. de
Victorino Rodrigues da Silva, 1823, p.213. Referéncias de Cyrillo Machado a Andrea Pozzo
(1642-1709), irmio leigo jesuita e prolifico artista italiano, atuando como decorador, arquiteto,
cendgrafo, pintor, professor e tedrico, e uma das figuras principais da arte barroca catélica. Ficou
conhecido como Andreas Puteus, em sua versio latina, ou Padre Pozzo, embora jamais tivesse
sido efetivamente ordenado; Correggio é como era conhecido o pintor italiano Antonio Allegri
(1489-1534), pintor contemporaneo de Leonardo e Rafael Sanzio, reconhecido por obras re-
voluciondrias e influentes em artistas posteriore; ¢ Giocondo Albertolli (1743-1839), arquiteto,
pintor e escultor nascido na Suica que atuou na Itdlia durante o periodo neoclissico, notabiliza-
do por seu trabalho decorativo e ornamental na arquitetura.

43  BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de Sio
Francisco da Penitencia do Gram-Pard. Para: Typographia Commercio do Para, 1878, p.4.




456

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Figura 3: Frontispicio do Bosquejo Chronologico da Veneravel Ordem Terceira de Sio Francisco da
Peniténcia do Grao-Pard, compilado por Antonio Nicolau Monteiro Baena, 1878 (Biblioteca
Publica do Pard Arthur Vianna, Cole¢io de Obras Raras, Belém, Pard).

Segundo esses documentos, em junho de 1748, a Ordem alugou alguns
<« N s. - « . .
negros 4 trezentos réis por dia”, e “um feitor, para tirarem pedra para as obras
da capela”, de uma pedreira que se achava no sitio” que havia sido de um certo
Domingos da Silva Rodrigues e ficava junto a fortaleza da Barra, “a razdo de
quatro mil réis por canoa, correndo as despesas por conta das esmolas prome-
tidas para as mesmas obras”. Em 22 de outubro, em ato solene, foi langada a
primeira pedra. O chantre e provisor do bispado, Lourenco de Alves Roxo,
benzeu o terreno e a pedra. Estiveram também presentes a solenidade o guar-
dido dos capuchos, frei Jodo de Jesus, o comendador de Nossa Senhoras das
Mercés, frei Pedro Mendes Thomaz, e o irmdo ministro, capitdo-mor Jodo
d’Almeida da Matta, “dando-se a capela a invocagio de N. S. da Conceigio,



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista 457

padroeira universal da Ordem 32 de S. Francisco”™. No final de novembro de
1754, pelo que se pode verificar, a obra de construgio da capela ji se achava
finalmente concluida, sendo solenemente aberta em 1° de dezembro daquele
ano pelo entio bispo D. Frei Miguel de Bulhoes (1706-1778)%.

Isabel Mendonga considera que os retiabulos da capela da Ordem Terceira
de S. Francisco da Peniténcia, em que pese a execug¢ido por outros mestres de
obra, entalhadores e demais artistas, “podem ser atribuidos a Landi, por seme-
lhanga com o retibulo da capela do Santissimo e com os retdbulos dos altares
laterais da catedral de Belém do Pard”. E continua: “No retibulo do altar-mor
repete-se, em escala menor, um esquema compositivo sugerido pelo retdbulo
da capela do Santissimo da Sé de Belém, ja desaparecida, mas de que conhe-
cemos o desenho de Landi”, com o detalhamento de “tribuna bem rasgada,
encimada por uma pequena cipula em quarto de esfera, e as colunas de fuste
liso com anel no tergo inferior”* (MENDONCA, 2016, 199). H4, no entanto,
toda uma detalhada descrigio do processo decorativo da capela, incluindo gas-
tos da confraria, especialmente a partir de 1760, época em que Landi ji estava
plenamente situado em Belém, com muitas de relagGes, aportes e patrocinios,
inclusive fazendo parte do corpo da irmandade terceira de Sao de Francisco.

Em 29 de mar¢o de 1763, a mesa diretora contratou com “o mestre escul-
tor Antonio Jacintho de Almeida a obra do retdbulo da capela-mor, como tam-
bém a tarja para cima do arco-cruzeiro com as armas de N. S. P. Sao Francisco”,
além do ornato dos vio das paredes da dita capela, “com duas molduras para
painéis” e, ainda, “compor o culto com uma guarni¢io entalhada”. Tudo na pro-
por¢io da obra principal e conforme o plano apresentado, “mediante a quantia
de 825$000, paga em trés quarteis, dando a Ordem a madeira precisa”. O fia-
dor de Antonio Jacintho na contratagio dessas obras com a Ordem, segundo
os documentos, teria sido um mestre entalhador chamado Jodo Brito Lima®.

44  BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de Sio
Francisco da Penitencia do Gram-Pard, 1878, p.19.

45 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de Sao
Francisco da Penitencia do Gram-Pard, 1878, p.22.

46 MENDONCA, Isabel. Os retibulos de Anténio José¢ Landi na Amazénia Lusitana. In:
GLORIA, Ana Celeste (org.). O Retdbulo no Espago Ibero-Americano: forma, fungio e iconografia.
Lisboa: Instituto de Histéria da Arte, 2016, p. 199.

47  BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de
Sdo Francisco da Penitencia do Gram-Para, 1878, p.28.



458

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Em 8 de julho de 1764, a mesa contratou “com mestre Caetano José Gomes a
obra de retibulo dos dois altares” que se pretendia, “pela quantia de 600$000,
paga em trés quarteis, dando a Ordem a madeira de cedro” que fosse preciso.
Em 30 de agosto de 1765, a junta geral da Ordem tomou “dinheiro a juros para
as obras contratadas da capela”, hipotecando “a morada de casas” que possuia
na rua dos Mercadores, “legado de Fructuoso da Costa Favella”™. Por fim,
em de 25 novembro de 1768, a mesa contratou “com o mestre e pintor Jorge
Corréa da Silva o douramento do retibulo e toda capela, entrando os casticais
necessdrios para os altares e tronos”. Segundo o contrato, a capela deveria ser
“dourada pela talha e frisos, e os claros de cor de pérola” na forma que fosse
melhor; “os claros nas urnas dos altares, de pedra fingida, sendo também dou-
radas as grades do coreto e do arco”. Tudo isso “pela quantia de 690$000, paga
em trés quarteis”, sendo o ultimo pago “depois de concluida a obra e aprovada
por dois professores, um nomeado pela Ordem, e outro por ele, mestre Jorge
Diniz”. A Ordem, de acordo com o mesmo contrato, ficaria abrigada a dar “o

ouro e as tintas necessdrias” para a execugdo da obra®.

Figura 4: Antonio Jacintho de Almeida, Armas de Sao Francisco de Assis, talha em madeira, c.1764
(Capela da Ordem Terceira de Sdo Francisco, Belém, Para - Fotografia gentilmente cedida por
Rosa Arraes).

48 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de Sio
Francisco da Penitencia do Gram-Pard, 1878, p.29.

49 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de Sio
Francisco da Penitencia do Gram-Pard, 1878, p. 30.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista

O plano do retébulo do altar-mor, delicadamente concebido, teria sido
magistralmente executado por Antonio Jacintho. Na época, o retibulo com-
punha-se de um grande arco e quatro colunas de ordem jonica (obra de talha);
um trono com quatro degraus curvos e ornados de relevos e anjos. No alto,
estava “um nicho de espaldar com imagens da Imaculada Padroeira, e na base,
correspondendo o fecho do arco, o Sacririo”. Entre as duas colunas de cada
lado, havia pedestais, onde se achavam colocadas imagens de Sao Francisco, 4
esquerda, e o de Nossa Senhora do O, a direita. No entablamento, na direcio
das colunas, elevavam-se dois anjos de tamanho natural, em adoragéo ao trono.
Enquanto isso, o “vao do altar-mor foi convenientemente disposto para dep6-
sito do Senhor Morto”. Quando Baena transcreveu essas informagoes, as mol-
duras para painéis nos vios das paredes da capela-mor ja ndo existiam mais™.

A decoragio da capela e a aquisi¢do de objetos de culto refinadamente
produzidos continuam nas décadas seguintes. Assim, sabemos que, em 23 de
tevereiro de 1783, “o irméo ex-ministro, capitio Jodo Manoel Rodriguez”, fez
“doagdo a Ordem de uma cruz de prata da banqueta da capela, com o peso
de 22 marcos, 4 ongas e uma oitava, sob condi¢do de se ndo emprestar para
fora, nem se desmanchar ou aplicar em outra qualquer obra”; caso isso acon-
tecesse, ele e seus herdeiros reaveriam “a si a importancia da prata e o custo da
cruz, que atingia a 180$000”. A junta geral da Ordem, tendo isso em conta,
aceitou todas as condi¢des para a doagdo®. Ainda mais interessante eram os
seis painéis que, chegados provavelmente na mesma época, passaram a figurar
nos altares da capela, representando, do lado do evangelho, Sao Miguel, Santa
Clara (religiosa) e Santa Clara (princesa); e do lado da epistola, Santa Izabel,
Santa Colecta e Sdio Conrado. Em relagdo a isso, assim se referiu Baena: “Os
lindos painéis vieram de Lisboa; infelizmente ndo consta o nome do artista,
mas ¢ inegdvel que era uma das glorias da arte®?.

50 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de Sio
Francisco da Penitencia do Gram-Pard, 1878, p. 28, nota b.

51 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de Sio
Francisco da Penitencia do Gram-Pard, 1878, p. 32.

52 BAENA, Antonio Nicolau Monteiro. Bosquejo chronologico da Veneravel Ordem Terceira de Sao
Francisco da Penitencia do Gram-Pard, 1878, p. 29, nota b.




460 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Figura 5: Pedro Alexandrino de Carvalho (atribuido), Santa Clara, religiosa, Sleo sobre tela,
¢.1782 (Capela da Ordem Terceira de Sio Francisco, Belém, Pard — Fotografia gentilmente
cedida por Rosa Arraes)



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista

Figura 6: Pedro Alexandrino de Carvalho (atribuido), Santa Coleta, Sleo sobre tela, c.1782

(Capela da Ordem Terceira de Sao Francisco, Belém, Pard - Fotografia gentilmente cedida por
Rosa Arraes).

Aqui é necessdrio levar a sério a suposi¢io de Baena. De fato, numerosas
obras de renomados artistas portugueses chegaram a Amazonia para decorar
seus templos. “Gléria da arte” poderia ser, por exemplo, Joaquim Manuel da
Rocha (1727-1786), autor do painel representado Sdo Domingos de Gusmio
na Catedral da S¢, ali colocado por volta de 1779. Nuno Saldanha afirma que
“Joaquim Manoel da Rocha é um pintor com caracteristicas particulares, em
vérios sentidos”, e que “faz parte do rol dos artistas mais conhecidos, ou melhor,
mais referidos, da Histéria da Pintura Portuguesa do século XVIII™. Seu

nome gozava de prestigio nos circulos artisticos portugueses, sendo que em

53 SALDANHA, Nuno. Joaguim Manuel da Rocha: a pintura da capela-mor na igreja de S. Paulo.
Revista de Cultura de Salvaterra de Magos. Salvaterra de Magos, n. 3, p. 143-65, 2016, p.144.



462

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

1780, quando foi instituida a Academia do Nu, ele foi contratado para lecionar
na institui¢io®. Conhecido também era Joaquim Marques (1755-1822), autor
dos painéis representado o Batismo de Cristo, para o retdbulo do batistério,
e de Santa Barbara em um dos altares laterais da mesma catedral. Ainda na
época de aprendizagem, segundo Machado, Marques teria estabelecido lagos
de amizade com o pintor francés Jean Baptiste Pillement (1728-1808), a quem
passou a imitar “nas paisagens, e naqueles agradaveis caprichos, a que ele cha-
mava a sua botdnica imagindria, porque se compunham de flores, e plantas
ideais”. Desse modo, Marques teria sabido “imitar tdo bem aquelas galanta-
rias, que todos quiseram ter alguma cousa da sua mio, ou fosse em tetos, ou
em paredes, ou em painéis, ou em carruagens™. Mais tarde, Marques teria
colaborado nas obras do Palicio de Queluz, onde exercia a fun¢io de vice-
-inspetor. Dentre todos, porém, nenhum superou em fama Pedro Alexandrino

de Carvalho, que merece aqui uma mengio especial.

Figura 7: Joaquim Marques, Batismo de Cristo por Sdo Jodo Batista, Sleo sobre tela, 1784 (Catedral
de Nossa Senhora da Graga, Belém, Pard — fotografia Aldrin Figueiredo)

54  SALDANHA, Nuno. Joaguim Manuel da Rocha, 2016, p. 151.

55 MACHADO, Cyrillo Vollkmar. Collegies de memorias relativas as vidas dos pintores e esculto-
res, 1823, p.231.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista 463

A historiografia portuguesa, para se ter uma ideia, evidencia Pedro
Alexandrino como o artista portugués mais requisitado e influente no ultimo
quartel do século XVIII, tanto em Portugal quanto no exterior. Seu nome
alcangou prestigio até a virada para o século XIX.°® Em sua biografia consta
que nasceu em Lisboa em 27 de novembro de 1729, e faleceu aos 80 anos na
mesma cidade, em 27 janeiro de 1810, deixando para trds uma vastissima obra
que ainda hoje podemos contemplar, ornando altares de grande parte das igre-
jas portuguesas, nas cole¢des de museus, ou nos interiores de palicios e casas
particulares. Segundo Machado, seu bidgrafo, teve ele “o talento de agradar ao
publico, de sorte que ndo s6 tinha a encomenda de quase todos os painéis de
igrejas, que se faziam de novo; mas tiravam-se muitos mais antigos dos lugares
para se colocarem os dele”. Teria comegado a estudar com Jodo de Mesquita,
pintor de ornatos. Depois teria passado a escola de Bernardo Pereira Pegado,
“que sem ser bom pintor, gozava de uma certa reputagio em virtude da qual
tez os painéis de Santo Estevdo d’Alfama, e outros”. Pedro Alexandrino ambi-
cionou ir a Roma, mas nio conseguiu amealhar recursos e oportunidades para
essa viagem. Sendo, porém, vizinho e amigo de André Gongalves, “podemos
dizer que deveu a ele, e a0 seu natural engenho os progressos que fez”’. Seu
repertorio técnico e tematico foi bastante variado. Machado nos informa sua
admirével facilidade e dominio das técnicas a dleo e a témpera. Destacam-se
os painéis em carruagens ricas, com génios, deuses, e deusas da fabula. Com
igual graca, tingiu a témpera panos de ornar casas, e estdtuas, e quadros nos
teatros portugueses. Até certo tempo, continua Machado, “julgava-se que os
seus talentos eram limitados a objetos de galantaria”’, mas quando em 1778
“fez o grandissimo quadro do Salvador do Mundo”, para a S¢ de Lisboa, “tudo

56 Para alguns estudos que tratam da vida e¢ obra de Pedro Alexandrino de Carvalho, ver
SALDANHA, Nuno. O rei ergeu-se, de Pedro Alexandrino. A pintura do altar-mor da
Igreja da Meméria. Invenire: Revista de Bens Culturais da Igreja, Lisboa, n. 5, p. 43-8, jul./
dez. 2012; VASCONCELQOS, Flérido. 4 Arte em Portugal. Cacém: Verbo Juvenil, 1984, vol.
2.; CAMBOTA, Manuela Cernadas. Arte Portuguesa. Porto: Porto Editora, 2006; REIS, Vitor
Manuel Guerra dos. O rapto do observador: invengio, representagio e recepgio do espago celestial
na pintura do tecto em Portugal no século XVII. Tese de Doutorado (Belas-Artes). Lisboa:
Universidade de Lisboa, 2006.

57 MACHADO, Cyrillo Vollkmar. Colle¢ies de memorias relativas as vidas dos pintores e esculto-
res, architectos, e gravadores potuguezes, e estrageiros que estiveram em Portugal. Lisboa: Imp. de

Victorino Rodrigues da Silva, 1823, p.120.



464  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

o mais ficou de parte™®. Essa célebre representagio de Cristo, segundo Nuno
Saldanha, é a obra que marca crucial virada na carreira de Pedro Alexandrino,
“dado estar na origem do inicio do seu sucesso como grande pintor retabular”’.

Ora, foi exatamente nesse ano fundamental em sua carreira que Pedro
Alexandrino executou duas telas para figurar em dois altares laterais da igreja
de Nossa Senhora de Santana, em Belém do Para: Sdo Miguel Libertando as
Almas do Purgatdrio e Visio do Bispo de Alexandria no Cdrcere. As obras teriam
sido encomendadas ao pintor pelo arquiteto Antonio Landi, construtor do
edificio e devoto de Santana®. A construgio da igreja, situada no antigo bairro
da Campina, data da segunda metade do século XVIII, com inicio em 1762
e inauguracdo em 1782. Apds isso, passou por virias intervengdes durante os
séculos XIX e XX.*! Algumas dessas interveng¢des remontam a época em que
a propria cidade de Belém experimentava uma transformagio radical em sua
complei¢do urbana, com embelezamento das dreas centrais e um considera-
vel patrocinio em obras de artes e artistas.® Nesse tempo, muitos ornamentos
foram substituidos para dar lugar a outros. Significativo foi o novo altar-mor
de mdrmore, construido em 1902 nas oficinas de Karl Wiegandt por ordem

do monsenhor Maltez, vigirio da igreja, para substituir o antigo em madeira.®®

58 MACHADO, Cyrillo Vollkmar. Colle¢ies de memorias relativas as vidas dos pintores e escultores,
1823, p.121.

59 SALDANHA, Nuno. O rei ergeu-se, de Pedro Alexandrino, 2012, p.46.

60 ARRAES, Rosa Maria Loureiro. Pintura Colonial em Belém do Pard: as iconografias religiosas de
Pedro Alexandrino de Carvalho (1729-1810) na Igreja de Santana. Monografia (Especializagio
em Preservagio do Patriménio) — Universidade Federal do Par, Belém, Férum Landi, 2008,
p-47.

61 Para um breve estudo sobre as intervengdes ocorridas na Igreja de Santana ao longo dos sécu-
los XIX e XX, ver HAMOY, Idanise. Sant’Ana Azevedo. Retdbulo do Altar-Mor da Igreja de
Sant’Ana: Historia e Iconologia. (Monografia de Especializagio em Semidtica e Artes Visuais)
— Universidade Federal do Par4, Belém, 2005.

62 Navirada do século XIX para o século XX, Belém passou por uma radical reforma do centro ur-
bano implementada pelo intendente Antonio José de Lemos. Além da modernizagio da estru-
tura urbana de Belém, Antdnio Lemos foi um grande mecenas, tendo beneficiado virios artistas
durante sua administragdo, como pintor e professor paracnse Theodoro Braga. Cf. SARGES,
Maria de Nazaré. Memdrias do Velho Intendente: Antonio Lemos (1869/1973). Belém: Paka-Tatu,
2004; FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. Theodoro Braga e a histéria da arte na Amazonia. In:
A fundagio da cidade de Belém. Belém: Museu de Arte de Belém, 2004, p. 31-87.

63  Essa informagcio consta na placa fixada no lado esquerdo do altar-mor, colocada ali na época da
sagracdo e onde se vé escrito o seguinte: “Construido nesta cidade nas oficinas de C. Wiegandt
por ordem de Monsenhor Maltez Vigario de Sant’Ana 1902”.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista 465

Figura 8: Pedro Alexandrino de Carvalho, Sao Miguel libertando as Almas do Purgatorio, Sleo
sobre tela, 1778 (Fotografia gentilmente cedida por Rosa Arraes)

Figura 9: Assinatura de Pedro Alexandrino na tela representando Sao Miguel (Igreja de Santana,
Belém, Pard — Fotografia gentilmente cedida por Rosa Arraes).



466 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Nas capelas laterais ainda estdo as duas telas de Pedro Alexandrino, que
teriam ficado escondidas por trds dos altares até meados do século XX, quando,
aproveitando a passagem por Belém do pintor argentino Liber Friedman
(1910-2003), contratado pelo arcebispo D. Mirio Villas-Boas (1903-1968)
para restaurar algumas telas da Catedral de Belém, foi solicitado que as obra fos-
sem examinadas, constatando que se tratava de quadros de Pedro Alexandrino.
Considerando as telas verdadeiramente artisticas, o vigario da igreja, auxiliado
pela Arquidiocese, logo mandou fazer sua restauragio. Friedman entio remo-
veu uma forte camada de verniz copal que encobria as pinturas, sem modificar
os detalhes. Ambas as telas estdo assinadas e datadas por Pedro Alexandrino de
1778 e medem 6 metros de comprimento por 3 de largura®.

Detalhes importantes sobre a encomenda das pinturas e objetos artisticos
para decorar a igreja, como constatou Ernesto Cruz, encontram-se nos relatos
de Alexandre Rodrigues Ferreira, em sua expedic¢io Filoséfica. Ali, Alexandre
Ferreira nos fala que o templo possuia apenas trés altares, assim como apre-
sentava “imagem de vulto a Capela Mor”, mandada “fazer por sua devogio
Anténio José Landi, e que deu por ela 320 mil reis ao estatutirio José de
Almeida e enriqueceu de uns brincos de diamantes abrilhantados do prego de
82 mil reis”. Além disso, Landi também teria mandado “vir a reliquia de 1 osso
de S. Ana e sua custédia de prata”. Consta ainda que a igreja tinha dois altares
laterais “com retdbulos e pinturas de Santos”. Um retibulo seria de Sdo José,
que Landi teria mandado fazer em Lisboa “por 95.000 reis e pela moldura e
dourados pagou 6 milheiros de pau de Cedro e 60.000 mil réis pelas pinturas.
De modo que sua esmalta monta 6.000 cruzados”. O outro retibulo seria o
“das almas”, para o qual Landi também teria dado a madeira de cedro, sendo
que as talhas de todos os trés ainda estavam por dourar®.

Arraes suspeita que, por circularem pelos mesmos ambientes de Lisboa na
época, é possivel que Landi tenha conhecido pessoalmente Pedro Alexandrino
em Portugal, o que teria contribuido para que ele recorresse ao pintor quando
se pensou em decorar a igreja de Santana®. Se essa hipétese ainda estd a espera

de confirmagio empirica, ndo se pode negar que Pedro Alexandrino tenha

64 PAROQUIA de Santana da Campina, 1727: 1 de abril de 1902 - 1 de abril de 1952. Organizado
pelo padre Antonio Beltrio. Belém: Falangola, 1952, p.28.

65 CRUZ, Ernesto. Historia de Belém. Belém: Universidade Federal do Pard, 1963, p. 314.
66 ARRAES, Rosa Maria Loureiro. Pintura Colonial em Belém do Pard, 2008, p. 49.



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista

sido a grande figura da arte decorativa portuguesa desse tempo. Como sugere
Reis, sdo dele a maioria dos tetos pintados nas dezenas de igrejas construidas
ou reparadas em Lisboa apés o terremoto de 1755, assim como a esmagadora
maioria das telas que decoram os seus altares e capelas. Reis afirma ainda que,
pelo fato de o pintor ser capaz de oferecer “versatilidade de concepgio, quali-
dade média assinaldvel, rapidez de execugio, adaptabilidade as diferentes con-
dicionantes arquitetonicas e aos diversos suportes e dimensdes, sintonia com
o gosto da sua época e baixo preco”, Pedro Alexandrino teria sido “a pessoa
certa no momento histérico certo”. Nesse sentido, ele ¢ compreendido como o
expoente maximo da geragio de pintores que, sendo ainda novos no momento
do terremoto, s6 afirmariam plenamente a sua autonomia e autoridade a partir
da década de 1770, quando “a sua presenca se revela necessdria nos traba-
lhos de acabamento decorativo dos grandes edificios que véo fervilhando por
toda a cidade™”. Desse modo, para além inferir que, quando as obras de Pedro
Alexandrino e outros artistas passaram a figurar nos principais templos do
Grio-Pard, a partir da segunda metade do século XVIII, a Amazonia vivia
um momento particular no patrocinio das artes, ¢ possivel também se pensar
no universo da circulagio de imagens e dos objetos decorativos no Império
Portugués. Exatamente essa chamada “era dourada” fez com que a memoria
das primeiras décadas do Oitocentos fosse estabelecendo comparagoes de
retrocessos e avangos, riqueza e ocaso, luzes e sombras, no ambito da cultura e
das artes no Grio-Pari. Interrogando outras experiéncias histéricas e historio-
graficas, talvez possamos dar alguma razio a Jodo Sanches Baena.

Alarde além da vista: considerac¢oes finais

Quando entramos numa igreja construida ou decorada na segunda
metade do século XVIII em Belém do Pard, ainda que passada por virias
intervengdes posteriores e acréscimos de ornamento, saltam aos olhos as mar-
cas do passado “colonial”, que tanto tem movido a historiografia da arte em
defini¢ées e enquadramentos, por vezes, tirdnicos e classificatérios em fases e
estilos, para recordar a utopia da idade de ouro, no inicio da década de 1840,
pela lente conego Jodo Sanches Monteiro Baena. De tdo barrocas e doura-

das, com seus ornamentos e fingidos, imitagdes e brutescos, permaneceram

67 REIS, Vitor Manuel Guerra dos. O rapto do observador, 2006, p. 52.




468

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

tugidias na extensa documentagio colonial do antigo Grao-Pard. Nio se trata
de auséncia, mas da incuria da preservagio desses registros, muitas vezes consi-
derados supérfluos na l6gica de uma histéria movida pelo repertério unissono
das disputas de poder, dos cargos e patentes, dos usos do trabalho indigena e da
riqueza da terra, do extrativismo, da lavoura e das celebradas drogas do sertéo.
Altares, painéis, retabulos, pinturas e imagens de santos, muito recentemente,
tém sido alvo de investigagdo mais minuciosa, conectada com outras pesquisas,
observadas a partir de novos métodos, problemas e abordagens.

Se nomes conhecidos da arte portuguesa como Pedro Alexandrino de
Carvalho, Joaquim Marques e Joaquim Manoel da Rocha ainda aguardam
mais estudos sobre as encomendas e contatos de sua obra artistica com a
Amazoénia colonial, que dird de nomes de artificies e decoradores menos vota-
dos, havidos em circulos locais, muitos dos quais indigenas, pretos e cabo-
clos. O que sabemos sobre o mestre-escultor Antonio Jacintho de Almeida, o
mestre-entalhador chamado Jodo Brito Lima, mestre de ornamentos Caetano
José Gomes, o mestre pintor Jorge Corréa da Silva, ativos e conhecidos em
Belém do Para nas décadas de 1760 e 1770, ¢ minimo, quase nada. O pouco
que sabemos deve-se ao registro das mesas da Confraria da Ordem Terceira de
Sao Francisco, transcritos por Antonio Nicolau Monteiro Baena, que além de
ser membro devoto e alto membro da irmandade, pertencia na mesma época
a Imperial Sociedade Beneficente Artistica Paraense, que entre as décadas de
1860 e 1880 foi responsavel pelo incremento das exposi¢des, patrocinio e ajuda
mutua no ambiente das artes da capital do Pard.

A investigagdo levada a termo entre os membros da familia Monteiro
Baena nos parece um ponto de partida para descortinar esse universo ainda
pouco estudado. Do mesmo modo, a releitura das “eras” histéricas, firmadas em
vasta historiografia e eloquente memoria, como ¢é o caso da época pombalina,
é necessdria, especialmente no que toca a construcio de uma espécie de miopia
historiogrifica em relagdo a outras épocas, como € o caso do reinado de D.
Maria I, associado a retrocessos e retardos sob o ponto de vista de um processo
civilizatério, marcado pelo governo de uma monarca demente e sombreada
pelo controle da Igreja. Certamente a imagem de dona Maria I e seu governo,
a partir de defini¢oes simplistas, eivadas de estereétipos e preconceitos, tem
muito que ver com, de um lado, uma nostalgia acerca dos tempos de Pombal e

por outro uma memoria republicana, tanto em Portugal quanto no Brasil. Nao



Alarde a vista: o patrocinio das artes na Amazonia setecentista

se trata apenas de um projeto de ridicularizagio de personagens, mas também
de destrui¢io, ocultagio e invengio de testemunhos.

Por isso mesmo, neste capitulo, tomamos como fonte primeira duas
memdrias construidas durante o império brasileiro, em forma de bosquejo cro-
nolégico e biografia familiar, de modo a procurar compreender outros cami-
nhos das narrativas da arte. Obviamente, hd que se observar também o intuido
do deslocamento do campo das fontes visuais, inclusive pouco exploradas aqui,
para os relatos escritos da visualidade, também registros detentores de histo-
ricidade, além de apontamentos estratégicos de elevado repertério e interesse
cognitivos. Cartas, requerimentos, contratos, listagens, pensados em didlogo
com a fatura das obras de arte, integradas ao contexto social e politico, podem
langar luz sobre fundos documentais sobejamente explorados, porém inquiri-
dos de modo rotineiro sobre os mesmos quadros, estruturas e conjunturas ja
bastante visitados pela historiografia.

De todo modo, ainda que nio suficientemente amadurecidas, chamamos
atengdo aqui para a rede de patrocinio e ao esquecido afluxo de obras de arte
vindas de Portugal para a Amazonia, durante a segunda metade do Setecentos,
especialmente no dmbito e na esfera eclesidstica. Assim também langa-se
algum olhar sobre um consideravel nimero de artistas especializados, tanto
saidos de grandes academias como de circulos populares, que passaram a atuar
na construgio e decoragio dos novos e antigos edificios da capital do Grao-
Pari. Resta-nos pouca ou nenhuma duvida que, do lado de cd do Atlantico,
alimentando o desejo de decorar seus lugares santos, a hierarquia da Igreja,
depois do baque da expulsio das ordens religiosas nas décadas precedentes,
houve por arregimentar e patrocinar artistas para levantar, recuperar e ornar
suas mais representativas igrejas. Um catélico devoto como Antonio Landi,
um pintor procurado como Pedro Alexandrino, um mestre-dourador como
Jorge Diniz, todos, no alto e no baixo, dependeram do mecenato artistico para
sobreviver e realizar suas obras. Ainda nio é possivel dimensionar com maior
precisdo o volume de todo esse investimento, mas o caminho estd aberto. Um
dado, porém, é certo: no século seguinte, a presenca dessa arte setecentista se
mostraria tdo impactante que Jodo Sanches Monteiro Baena veria sua prépria
época como uma palida imagem desse tempo pretérito.







CAPITULO 20

INFLUENCIAS IBERO-ITALIANAS
NOS RETABULOS DAS IGREJAS DE
BELEM DO SECULO XVIII!

Idanise Sant’Ana Azevedo Hamoy*

Introducao

elém do Pari estd localizada na entrada da Amazonia Brasileira, onde o

grande Rio Amazonas vai ao encontro do Oceano Atlantico. Teve sua

fundagio declarada historicamente em janeiro de 1616, sob comando

de Francisco Caldeira Castelo Branco, por ordem do Rei espanhol Felipe III

no periodo da Unido Ibérica (1580-1640) com aquiescéncia do Conselho de
Portugal®.

A histéria de sua fundagio apresenta o relato a partir da visdo do capitio-

-mor que conquista um novo pedago de terra. O descreve como um lugar ex6-

tico e impde a sua Stica civilizatéria para os nativos que ali habitavam ha pelo

1 Capitulo baseado na dissertacio de Mestrado orientada pelo Prof. Dr. José Afonso Medeiros
Souza: HAMOY, Idanise Sant’Ana Azevedo Hamoy. Itinerdrio de influéncias iberoitalianas na
arte e na arquitetura: Retdbulos da Belém do século XVIII. Dissertagio (Mestrado) — Universidade
Federal do Pard, Instituto de Ciéncias da Arte, Programa de Pés-Graduagio em Artes, Belém,
2012.

2 Doutora em Artes (2017-UFMG) — e-mail: idanise@ufpa.br

3 AMARAL, Jos¢ Ribeiro do. Fundagio de Belém do Pard: jornada de Francisco Caldeira de
Castelo Branco, em 1615-1616. Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2010, p.39.



472

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

menos 11.000 anos®. Essa ética civilizatéria pressupde que esses habitantes
sdo o elo da humanidade que se perdeu em um ponto continental, afastado da
“civilizagdo” e que precisard ser educado. Educagio esta que segue o modelo
social, econémico e religioso do homem, branco, cristdo, europeu. Nesse cena-
rio, a responsabilidade de educar essa populagio denominada genericamente
de indios, aqui na Amazonia, ficou sob encargo das Ordens Religiosas que se
estabeleceram na regido e determinaram inclusive a prépria urbanizagio da
cidade de Belém (Figura 1).

Nesse desenho esquematico, se observa o tragado urbano da cidade no
final do século XVII, com o primeiro bairro estabelecido a direita, conhecido
como a Freguesia da S¢ e as primeiras ruas que originaram o segundo bairro,

denominado de Freguesia da Campina.

Figura 1 —Desenho esquemitico das primeiras ruas da Cidade de Belém em 1690

Alagada do Piry

Forte \/"’_’ —_—

Igreja de 5. Cristo

Igreja da Sé /
Igreja de St Alexandre l./
lgreja do Carme },-'

lgreja das Mercés II
Igreja da Misericordia III
Convento de 51 Anlonio

Ll Bl b o e

Rio Guama

—— x\ﬁ-‘-—————-_.______,.___

._\\ " e ——
Lr/— Baia do Guajara

Fonte: Desenho da Autora, 2009

Franciscanos, Carmelitas, Merceddrios e Jesuitas fundaram os primeiros
conventos e igrejas em locais estratégicos do territério e em suas construgdes
privilegiaram os modelos ibéricos de composi¢oes arquitetonicas e artisticas
no estilo Barroco. Estilo esse que trazia em si a faceta mais visivel do projeto

4 MUSSA, Alberto. Meu destino € ser onga. Rio de Janeiro: Record, 2009, p.17.



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século X VIII

de difusio da Contrarreforma, com suas caracteristicas gerais, mas com deter-
minadas particularidades dos locais de origem dos religiosos.

Em meados do século XVIII, mais precisamente em 1753, chegou a
Belém a Comissdo Demarcadora de Limites que integrava entre vérios téc-
nicos o arquiteto e desenhista bolonhés Antonio José Landi, que permaneceu
na cidade até sua morte. A chegada da Comissdo Demarcadora de Limites
marcou de forma extraordindria o desenvolvimento urbano da cidade (Figura
2) e o conhecimento de novos modelos artisticos e técnicas construtivas que
impulsionaram as composi¢des dos interiores das igrejas que estavam no pro-
cesso de produgio e de outras que foram projetadas e executadas nesse peri-
odo. Vale ressaltar que nesse periodo a cidade possuia pouco mais de 12.000
habitantes® e 17 espagos litirgicos entre igrejas e capelas. Além da grande
devogio ja conhecida a Nossa Senhora de Nazaré e a forte presenca de reli-
giosos. Dessas igrejas, quatro desapareceram: a Igreja da Misericérdia, a Igreja
do Santo Cristo, o Convento de Sdo Boaventura e a Igreja do Rosdrio dos
Homens Brancos.

Figura 2 —Desenho Esquemitico da cidade de Belém do Pard em 1791

Forte do Presépio

Canvento de Santo Antnio

Igreja de Mossa Senhora do Carmao
Igreja de Mossa Senhora dos Homens Brancos
Igraja da Nossa Sanhora das Mercée
Igreja da Misericordia

Convento de S8o Boavenlura

Igraja de Sac Francisco Xavier
Convento de Santo Alexandre

Igreja de Santo Cristo

10. lgreja de Mossa Senhora da Graga
Catedral

@N@mmpmps

©

11. lgreja de Séo Jodo

12. Igreja de Sant'Ana

13. Igreja do Rasdrio dos Hormens Pretos

14, Conventa de S&o Jose

15, Capela da Ordem Terceira do Carmo

. con 16. Capela da Ordem Terceira de Sao Francisco da Peniténcia
Baia do Guajar 17. Capela do Palécio dos Govemnadares

18. Capela de Mosso Senhor dos Pasaos (Capela Pombo)

Fonte: Desenho da Autora, 2021 — Baseado no mapa organizado pelo tenente coronel engenheiro
Teodésio Constantino de Chermont. [S.l.:s.n.], [1791]. Disponivel em: HYPERLINK “http://
objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095072/mss1095072.jpg” http://
objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095072/mss1095072.jpg. Acesso em: 09
jan. 2021

5 BAENA, Antonio Ladislau Monteiro. Ensaio Corogrifico sobre a Provincia do Pard. 2. Ed.
Brasilia: Senado Federal, Conselho Editorial, 2004, p 218.

473




474 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Esse ¢ o cendrio no qual se estabeleceram os contatos étnico-culturais
que constituiram a formagio da cidade de Belém sob pelo menos trés pers-
pectivas: uma local, das popula¢bes nativas que possuiam identidade étnica,
saberes ancestrais e modo de viver na sua terra; outra estrangeira, de religiosos,
colonos e técnicos que se estabelecem no local com o objetivo de cumprir uma
determinagio real de educar ou de mapear a terra conquistada, que também
possuem identidades afinadas ao seu lugar de origem; e ainda uma terceira,
também estrangeira, de negros de vdrias etnias, sequestrados das terras afri-
canas e obrigados ao trabalho escravo em todo o Brasil, com suas identidades
borradas e neutralizadas pelo novo modo de vida imposto pelos condutores da
colonizagio. Essas perspectivas podem parecer simplificadas, mas acrescente a
cada uma a diversidade complexa de pontos de vista individuais que geraram
conflitos a partir da convivéncia e realinhamento do projeto colonial com obje-
tivos particulares, principalmente entre os religiosos e colonos. Essa complexa
diversidade ¢ que fomenta a percepgio da origem mestica da cidade de Belém
plasmada em cada construcio desse periodo.

O método de andlise aplicado nesta pesquisa foi qualitativo, a partir da
leitura de textos histdricos, estudos iconogrificos e referéncias conceituais das
Tipologias retabulares®, da Teoria da Recep¢io’ e processos de mesticagem®.
Inicialmente foram estudadas as igrejas construidas nos séculos XVII e XVIII
com base no contexto local e selecionados sete retabulos que apresentassem em
sua composigio artistica e arquitetdnica elementos compositivos de registros
de relevincia para a arte e arquitetura local pertencentes as seguintes igrejas:
Igreja de Nossa Senhora do Carmo, Capela da Ordem Terceira do Carmo,
Igreja de Sdo Francisco Xavier (Santo Alexandre), Igreja de Sdo Jodo, Igreja de
Sant’Ana, Igreja da Ordem Terceira de Sdo Francisco da Peniténcia, Igreja de
Nossa Senhora do Rosério dos Homens Pretos.

6 GONZALEZ, Juan José¢ Martin. E/ Retablo Barroco en Esparia. Madrid: Editorial Alpuerto,
1993.

7 HALL, Stuart. Da didspora: identidades e mediagies culturais. Belo Horizonte: Editora UFMG,
2009.

8  GRUZINSKI, Serge. El pensamiento mestizo. Barcelona: Ediciones Paidés Ibérica, 2007.



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século X VIII 475

0S RETABULOS

A origem das estruturas retabulares ou simplesmente retdbulos, segundo
Alfonso Rodrigues Ceballos’, advém de um costume litargico de colocar
pequenas reliquias sobre o altar no inicio do cristianismo. Na auséncia de uma
reliquia, imagens de santos eram esculpidas em marfim, madeira ou pintadas
em pequenos tripticos. Com o tempo, as mudangas na liturgia, inovagdes na
pedagogia iconogrifica e varia¢des nos estilos artisticos e arquitetonicos favo-
receram a transposicio de reliquias, pinturas e esculturas para uma estrutura
adossada a parede posterior ao altar, que justamente pela sua localizag¢io rece-
beu a denominagio de retiabulo.™

Inicialmente em uma composi¢do bidimensional, explorando as possi-
bilidades de enquadramento de pinturas, o retibulo atingiu seu apogeu nos
séculos XVII e XVIII com estruturas monumentais, ricamente adornadas com
relevos que saltam do plano bidimensional para o tridimensional associando
as artes pldsticas e arquitetura. O desenho em geral era entregue a respon-
sabilidade de um arquiteto de formagdo académica que conhecia as regras
compositivas para a construgio de estruturas que funcionariam como suporte
para as pinturas e esculturas com temas iconogrificos definidos pela igreja.
Juan José Martin Gonzélez" indica que arquiteto, artista e cliente definiam a
composi¢do e modelo a ser utilizado através de contratos firmados nos quais
era estabelecido qual o tratado a ser utilizado. Entre os tratados mais cita-
dos eram I/ primo libro d’archittetura™ (Veneza,1551) de Sebastiano Serlio
(1474-1554); “Regola delli cinque ordini d'architettura™ (Veneza, 1562) de
Giacomo Barozziio Vignola (1507-1573) e “I quatro Libri dell’Archittetura™
(Veneza, 1570), de Andrea Palladio (1508-1580). As composi¢bes apresenta-

das nas gravuras apresentadas nesses tratados foram amplamente difundidas

9  CEBALLOS, Alfonso Rodriguez G. de. El Retablo Barroco. Cuadernos de Arte Espariol. Madrid:
Melsa, 1992.

10 O vocibulo retibulo vem do latim, retro (o que estd atrds) e tabulum, que se refere ao altar
que originalmente era uma mesa de madeira, segundo a referéncia de ALDAZABAL, José.
Vocabuldrio bdsico de liturgia. Barcelona: Centre de Pastoral Litargica, 1994, p.339.

11 GONZALEZ, Juan José Martin. E/ Retablo Barroco en Esparia. Madrid: Editorial Alpuerto,
1993, p. 10.

12 O primeiro livro de Arquitetura.
13 Regra das Cinco Ordens da Arquitetura.
14 Os quatro Livros de Arquitetura.



476

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

em toda a Europa e reproduzidas de forma total ou parcial. No processo de
conquista e colonizagdo de outros territérios, esses modelos influenciaram as
préticas construtivas, pois muitas gravuras, sejam de reprodugio desses tra-
tados ou como registro de novas obras compositivas, circularam nas colénias
como modelo a ser seguido.

Como uma estrutura arquitetdnica, o retdbulo é formado por elemen-
tos sustentadores e elementos sustentados. Os elementos sustentadores sio
constituidos pelo Embasamento e Corpo. O Embasamento se divide em duas
partes denominadas de Banco (ou Predela) e Sotabanco que sio a parte infe-
rior. O Corpo é a parte intermedidria, que pode ser tinico ou com virios niveis
dependendo da altura do retdbulo. No Corpo se encontram as colunas, sobre-
tudo as de ordem cldssica (Jonica, Dérica, Corintia e Compésita) com estrias
retilineas ou no estilo salomonica, encimadas com capitéis juntamente com
elementos arquitetonicos como frontdo, cornijas, triglifos, entre outros.” Os
elementos sustentados sdo constituidos pelo entablamento e tico que coroam
toda a estrutura.

Virios elementos decorativos foram sendo acrescentados na composi¢io
como nichos e cornijas que podem estar no mesmo plano do retdbulo ou sal-
tando do plano ou retrocedendo, proporcionando movimento e dinamicidade
a forma compositiva, principalmente no auge do Barroco, inventando, dessa
forma, perspectivas diferentes em cada dngulo e obedecendo ao rigor tratadis-
tico de ocupagido de todo o espago da parede de cabeceira da igreja. Elementos
que remetem ao significado representativo da fé cristd também foram sendo
incorporados ao cendrio compositivo retabular: animais, flores, frutas, arabes-
cos, folhagens, guardando em si mensagens da doutrina catequética.

Todos esses elementos trazem de forma intrinseca, dada a indissociabi-
lidade entre forma e contetdo, a fung¢io de propagacio da fé catélica e apre-
sentagio visual dos acontecimentos biblicos do Antigo e do Novo Testamento,
destacando o nascimento, a paixdo e a morte de Jesus Cristo, a vida de Maria
e momentos de revelagio aos santos canonizados e reconhecidos pela Igreja,
fungio esta que foi refor¢ada em 1564 pelo Concilio de Trento.

15 Sobre estes termos proprios da Arquitetura, ver KOCH, Wilfried. Diciondrio dos Estilos
Arquiteténicos. Sao Paulo: Martins Fontes, 2004.



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século X VIII

0S RETABULOS DE BELEM

Nos encontros de culturas de populagbes nativas, religiosos, negros
e técnicos, a pritica construtiva de retdbulos nas igrejas de Belém nio
poderia estar dissociada das estruturas e relagbes reais que Stuart Hall',
baseado no texto de Karl Marx, assinala como um circuito de produgio para
a sua teoria da recepgdo. Segundo esse circuito hd uma articulagio entre a
produgdo, consumo, realizagio e reprodugio. Junte-se a essa ideia o conceito
de mesticagem proposto por Serge Gruzinski'. O autor utiliza o termo para
designar as mesclas que ocorreram nas Américas nos primeiros contatos entre
nativos e estrangeiros oriundos da Europa, Africa e Asia que possuiam formas
de vida e imagindrios préprios e intercambiaram entre si, gerando novas for-

mas de viver, produzir que configuram o fazer local.

“Podemos reducir asi la historia de la conquista de América a un enfrenta-
miento destructor entre buenos indios y malos europeos, con la conviccién
y la buena fe que poniamos antafio en oponer los salvajes de América a
los conquistadores civilizadores. Esta manera de ver las cosas petrifica y
empobrece la realidad al eliminar todo tipo de elementos que desempefian
papeles determinantes: los intercambios entre un mundo y otro, los cruces
pero también los individuos y los grupos que ofician de intermediarios, de
pasadores y que transitan entre los grandes bloque que nos gusta identifi-
car. En realidad estos espacios de mediacién han tenido un papel esencial

en la historia”.

Nesse sentido os retdbulos a serem apresentados, mesmo com referéncias
ibero-italianas em seu desenho e tragado, trazem em si a mio de obra de indi-

genas e negros que se tornaram os multiplicadores do conhecimento técnico e

16 HALL, Stuart. Op.cit, p.335-336.
17 GRUZINSK]I, Serge. Op. Ciz., p. 73.

18 Idem, p. 57 —Tradugido: “Podemos assim reduzir a histéria da conquista da América a um con-
fronto destrutivo entre indios bons e europeus maus, com a convic¢io e boa-fé que colocamos
em tempos passados os selvagens da América em oposicio aos conquistadores civilizadores. Esta
maneira de ver as coisas petrifica e empobrece a realidade ao eliminar quaisquer elementos que
desempenham papéis principais: o intercimbio entre um mundo e outro, os cruzamentos, mas
também individuos e grupos que funcionam como intermedidrios, que passam e transitam entre
os grandes blocos e que nds gostamos de identificar. Na verdade, estes espagos de mediagio tém
tido um papel essencial na histéria.” (Tradugio da autora)

477




478 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

primeiros mestres locais nas construgdes produzidas posteriormente. Por uma
questdo didatica e cronoldgica, os retdbulos serdo apresentados a partir da data

aproximada de seu surgimento.

Retabulo do Altar-mor" da Igreja de Nossa Senhora do Carmo

A igreja de Nossa Senhora do Carmo data do inicio do século XVIII.
Segundo a historiadora Maria de Lourdes Sobral®, “em 1720, a segunda
igreja estava em fase de conclusdo, mas j se podia admirar o retabulo barroco
e o altar cinzelado a prata na capela mor”. O retdbulo é todo em talha dourada
(Figura 3) e ocupa toda a parede de cabeceira da igreja e o altar cinzelado ¢é
um belissimo frontal de prata que, segundo Isabel Mendonga, ¢ um dos sete

12!, Sua construgio e

frontais de prata para altar que ainda existem no Brasi
manutengio ficou sob padroado de Hildrio Morais Betencourt e de sua esposa

para que obtivessem o beneficio de serem enterrados préximo ao altar-mor*.

19 E chamado de Retdbulo do Altar-mor pela localizacdo no espago celebrativo que ocupa toda
a cabeceira da capela-mor. O retdbulo do altar-mor é sempre o retibulo mais importante na
arquitetura religiosa, visto que, normalmente, é nele que se verifica o discurso visual em alusio
a0 santo (ou mistério) ao qual foi dedicado o templo

20 SOBRAL, Maria de Lourdes. As missées Religiosas e o Barroco no Pard. Belém: UFPA, 1986, p. 36.

21 MENDONCA, Isabel Mayer Godinho. O frontal de prata da Igreja do Carmo de Belém
do Para. In: VIII Coléquio Luso-Brasileiro de Histéria da Arte, 2011, Belém. Anais do VIII
Coléquio Luso-Brasileiro de Histéria da Arte — VIII CLBHA. Belém: UFPA, 2011.

22 Idem, Mendonga indica que o Coronel Hildrio e sua mulher Catarina Teresa de Vaconcelos
“celebraram uma escritura com o vigério provincial da ordem do Carmo, frei Jodo Coelho: os
religiosos cediam-lhes o direito de padroado sobre a capela-mor que entdo se construia, em
troca de vdrias esmolas jd recebidas, a maior das quais de 30 000 cruzados, obrigando se ainda os
padroeiros a concorrer no futuro, ‘por si e seus successores’, com metade dos gastos que se fizessem
com a capela-mor ‘e o seu guizamento e asseio’, mesmo no caso de ter que ser mudada para outra
parte” conforme o Registro Geral de Mercés, Livro 29, fl. 436.



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século XVIII

479

Figura 3 — Retabulo do Altar-mor da Igreja de Nossa Senhora do Carmo

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010.

A composi¢io desse retdbulo se apresenta em trés niveis. O embasamento
constituido por banco e sotabanco, o nivel intermedidrio de corpo tnico, com
nicho central e o entablamento coroado com o atico. Diferente de toda a talha
dourada, o sotabanco apresenta pintura em tons de bege com pintura de ara-
bescos em tons de preto, vermelho e bege, e da sua parte central estd inserido
o frontal de prata que reveste toda a face anterior da mesa do altar. O tema
iconogrifico identificado nesse frontal é alusivo a Maria, com saudagdes e lou-
vores da tradi¢do ritualista mariana, representados por metdforas biblicas e
oragdes de santos misticos carmelitas, como por exemplo: a estrela do amanha,
a arca da alianca, torre de David, fonte selada, bela oliveira e virias flores e
frutos que representam o Monte Carmelo, local de referéncia de toda a mistica
carmelita.

No banco, estdo dispostos quatro meninos atlantes intercalados por pai-
néis com decoragio fitomorfas de onde saem duas peanhas; no centro, o antigo



480 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

sacrdrio com a imagem do sol, simbolo da eucaristia, cujos raios ocupam todo
o fundo rematado por uma pequena cipula. No corpo tetrastilado e sobre os
meninos atlantes estdo quatro colunas salomoénicas e capitéis corintios, rica-
mente adornadas com cachos de uva e algumas aves; no painel que intercala as
colunas sobre as peanhas estdo dois nichos ladeados por cortinas e rematados
com um pequeno baldaquino sobre o qual saem adornos de palmetos e ele-
mentos fitomorfos. Ao centro, estd localizado o nicho devocional com o teto
abobadado e com o trono e a imagem de Nossa Senhora do Carmo. O corpo
¢ rematado pelo entablamento da ordem corintia, com pequenos querubins no
friso. O dtico é simétrico e apresenta na parte central o Brasio Carmelita com
as trés estrelas que representam os dois profetas do Antigo Testamento (Elias e
Eliseu) e Maria sob a venerac¢io de Nossa Senhora do Carmo?, encimado com
a coroa, ladeado com dois vasos e muitos motivos florais. Nas laterais do 4tico
estdo dois anjos que trazem na mio uma palm?* sobre volutas que sobressaem
do plano retabular. Segundo sua forma arquitetonica é um retdbulo linear, e
conforme sua fungdo devocional é um retibulo de nicho. Atualmente a Igreja
pertence 4 Arquidiocese de Belém e estd sob a guarda dos Padres Salesianos
desde o ano de 1930. Apresenta elementos compositivos do periodo de transi-
¢do do estilo nacional portugués para o estilo joanino.

Retabulo do Altar-mor da Igreja de Sao

Francisco Xavier (Santo Alexandre)

A elevagio da atual Igreja de Sao Francisco Xavier ou de Santo Alexandre,
como ¢ mais conhecida, é aproximadamente do mesmo periodo da Igreja de
Nossa Senhora do Carmo. O professor de Histéria da Arte da Universidade
Federal do Para — UFPA, Joseph Marie Le Bihan®, sugere que o nome da
Igreja foi trocado em virtude de a devogdo popular ser muito intensa em rela-
¢do a Santo Alexandre, visto que a igreja havia recebido de presente do Papa

23 LEONARDINI, Nanda; BORDA, Patricia. Diccionario iconografico religioso peruano. Lima:
Rubican editores, 1996, p. 50-51.

24 Segundo a iconografia mariana, Sio Miguel teria levado a Maria uma Palma do paraiso como
sinal de sua morte iminente, e Maria teria entregado esta palma para Sio Jodo, que traz no dia
de sua dormigdo, visto que ndo teria morrido e sim caido em sono profundo e levada aos céus. A
palma também € sinal de martirio.

25 PARA. Secretaria Executiva de Cultura do Estado. Feliz Lusitinia/Museu de Arte Sacra. Belém:
SECULT, 2005. p. 57.



Influéncias ibero-italianas nos Retébulos das Igrejas de Belém do século XVIIT 481

Urbano VII as reliquias desse santo, que ficavam expostas em um relicirio
dourado para veneragio.

Figura 4 — Retibulo do Altar-mor da Igreja de Sdo Francisco Xavier (Santo Alexandre)

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010.

A planta da igreja atual segue o modelo da Igreja de Jesus de Roma®*
e apds a expulsio dos jesuitas em 1759, a igreja ficou sob a responsabilidade pri-
meiramente da Irmandade de Santo Cristo e, posteriormente, ao Arcebispado
que instalou no espago do Colégio o Paldcio Episcopal e o semindrio. No século
XIX passou por virias reformas e em meados do século XX a igreja foi fechada.

Em 1997 passou por uma restauragio®” na qual o antigo Palicio Episcopal foi

26  Algrejade Jesus (Em italiano Chiesa del Sacro Nome di Gesir) localizada em Roma, é considerada
a igreja mie da Ordem Jesuitica e modelo de muitas igrejas jesuiticas.

27  Sobre a restauragio ver o livro da SECULT] intitulada Feliz Lusitinia/Museu de Arte Sacra,
onde estd todo o registro do processo de restauragio da Igreja e do Antigo Paldcio Episcopal.



482 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

transformado em Museu de Arte Sacra. No entanto, o periodo de fechamento
da igreja resultou na perda total do douramento do retédbulo.

O retébulo é um trabalho de talha de madeira (Fig. 4) e cobre suntu-
osamente toda a parede de cabeceira da igreja. Foi produzido na oficina de
talha jesuitica existente no mesmo local sob comando do jesuita austriaco Jodo
Xavier Traer?® cujos discipulos e entalhadores eram indigenas e negros. E com-
posto por trés niveis: o embasamento constituido por banco e sotabanco; o
intermedidrio constituido de corpo tnico e entablamento, coroado pelo ético.
Na parte central do sotabanco estd a mesa do altar-relicirio que expoe uma
imagem de Cristo morto, e nas laterais o embasamento acompanha a compo-
si¢do do banco.

Na parte central do banco, estd um painel com uma cartela emoldurada
com arabescos e folhagens e nas laterais quatro meninos atlantes que susten-
tam quatro misulas sobre as quais estdo assentadas quatro colunas salomonicas
que compdem o corpo do retibulo.

Essas colunas possuem um terco em estilo torsa e rematada com capitel
corintio e sdo ornamentadas com grinaldas de flores nos sulcos das espirais.
Intercalando as colunas, nos panos laterais do corpo retabular, se apresentam
em cada lado um nicho com peanha ornamentada com querubins, rematada
por um pequeno baldaquino encimado com conchas e pequenas volutas. Na
parte central do corpo do retibulo, estd o nicho devocional com a imagem
de Nossa Senhora de Belém, rematado por teto abobadado (uma das poucas
partes do retibulo que conservou o douramento) sendo possivel identificar ao
fundo as iniciais JHS “Jesus Hominum Salvator”®,um dos muitos simbolos da
iconografia utilizada pela Companhia de Jesus. O entablamento ¢ da ordem
corintia, rematado com o 4tico simétrico.

Na parte central do dtico, é apresentado um dossel decorado com sanefas
e nas laterais dois anjos sobre volutas que saltam do plano retabular. Na orna-

mentagio do dtico, ainda se observam volutas, conchas, trés pequenas cabegas

28  Pintor e escultor nascido em Brixen, na Austria em 1668 (em 1919 essa regido foi cedida para
a Italia e se chama atualmente de Bressanone). Ingressou em 1696 na Companhia de Jesus
e chegou 4 missio do Grio Pard em 1703, morreu em um naufrigio na frente da cidade de
Maracand no Pard. Foi um dos principais responsiveis pela ornamentagio artistica da Igreja
de Sao Francisco Xavier em Belém. Cf. LEITE, Serafim. Artes e Oficios dos Jesuitas no Brasil
1549-1760. Lisboa: Broteria de Lisboa, 1953.

29  Jesus Salvador dos Homens.



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século X VIII 483

de anjos, anjos tenantes que abrem a cortina apresentando uma cartela®, ele-
mentos iconograficos que integram o repertério jesuitico.

Pela classificag¢io arquitetdnica é um retibulo concavo, e por sua fungio é
denominado como retibulo com nicho devocional com relicdrio por guardar a
imagem de Cristo morto na urna no altar.

Retabulo do Altar-mor da Capela de Sao Francisco da Peniténcia

A capela da Ordem Terceira de Sdo Francisco da Peniténcia® foi cons-
truida ao lado do Convento de Santo Anténio entre 1748 e 1754. A Ordem
Terceira de Sdo Francisco, formada por leigos que se dedicam ao servigo da
Igreja com a missdo de manter viva na consciéncia a honestidade de costumes
e os ensinamentos de Cristo de cultivar a paz e a caridade, é chamada também
de Venerdvel Ordem Terceira, e se apresenta normalmente como uma socie-
dade civil de cardter beneficente, religiosa, assistencial e filantrépica.

Arquitetonicamente ¢ um retdbulo linear e sua tipologia segue a carac-
teristica do Retdbulo Camarim, com dupla fungio: didética e devocional com
o conjunto escultérico central e o relicdrio, no qual estd abrigada a imagem
de Cristo Morto e ocupa toda a parede de cabeceira da Capela (Figura 5). E
composto de um arco triunfal sustentado por colunas de ordem jonica e apre-
senta também trés niveis no qual o embasamento é constituido por um banco
duplo (banco e sotabanco), sobre o qual se apresentam plintos que saltam do
plano a 90° e ao centro encontramos o altar-urna com relicdrio grande no
embasamento.

Composto de corpo unico apresenta um camarim que é encimado por
uma pequena ctipula de quarto de esfera, sustentada por quatro colunas de
tuste liso, com anel ornamentado com grinalda de flores no terco inferior
(sendo uma em cada lateral), compondo com outras duas que se pronunciam

para fora do plano retabular, acompanhando a composi¢do do embasamento.

30 Nessa cartela, provavelmente poderia ter existido uma pintura que se perdeu com o douramento

31 A Capela da Ordem Terceira de Sdo Francisco da Peniténcia por sua importincia histérica e
artistica foi, por conseguinte, inscrita no Livro de Tombo n°. 3: Tombamento Municipal, através
da PREFEITURA MUNICIPAL DE BELEM/FUMBEL - Lei n° 7.709/94, de 18/05/1994,
Capitulo ITI, Art. 3° Pardgrafo Unico, em conformidade com o Anexo V, delimitado pelo Plano
Diretor Urbano do Municipio de Belém (Lei n° 8.655/08 de 30 de julho de 2008, publicada no
Didrio Oficial do Municipio n° 11.214/08, de 05/09/2008), localizado na Zona de Ambiente
Urbano — ZAU 7 SETOR 1.



484  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

As colunas possuem capitel da ordem jonica, ordem que também ¢é observada
em todo o entablamento. O camarim possui um acesso interior para manuten-
¢do e limpeza das imagens.

Figura 5 — Retibulo do Altar-mor da Capela de Sao Francisco da Peniténcia

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010

O retdbulo possui construgdo mista, com o embasamento em talha de
madeira, pintado em cor marfim com aplica¢do de elementos decorativos em
dourado; e o corpo e entablamento com argamassa de barro e cal. Apresenta
uma composi¢do diferente dos outros apresentados, pois traz em si caracteris-
ticas das gravuras com o trago de retibulos que Landi realizou na cidade de
Belém, além de referéncias imagéticas que ele transpoe da Itdlia para Belém.
No compartimento central possui uma peanha com a imagem de grande porte
de Nossa Senhora da Concei¢do, ladeada por dois anjos tocheiros e na parede
de fundo ha pintura de quadratura, que embora apresente grandes manchas
de umidade, ainda permite a leitura da ideia de profundidade, recurso muito



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século X VIII 485

utilizado pelos Bibiena** na Itilia e por Landi em alguns exemplares seus no
Brasil. No coroamento surgem volutas na lateral, sobre as colunas que avangam
no plano, ladeadas por guirlandas.

Na cipula de quarto de esfera, é visivel uma pintura na qual Maria é
coroada no momento que sobe aos céus por Jesus Cristo, na presenca da
corte celestial, conduzindo a leitura iconogréfica de um retibulo devocional
Mariano. Guarda uma semelhanga com os elementos caracteristico do rococd,
encontrado no Retibulo da Capela da Ordem Terceira do Carmo, assim como
no altar-urna relicdrio, que exibe uma imagem de Cristo Morto com a mesma
caracteristica na tonalidade da pintura e apliques em folha de ouro, de forte
referéncia da decoragio italiana.

Retabulo do Altar-mor da Capela da Ordem Terceira do Carmo

A Capela da Ordem Terceira do Carmo foi acrescentada em 1784 a
Igreja de Nossa Senhora do Carmo* com o objetivo de realizar as celebragoes
da Ordem Terceira®. A Capela estd localizada no lado da epistola da Igreja do
Carmo com acesso independente pelo dtrio da igreja.

O retibulo do Altar-mor ocupa toda a parede de cabeceira da capela
(Figura 6). E também um retibulo linear, classificado segundo sua forma
arquitetdnica, e por sua fungio é um Retdbulo com Nicho. Possui dupla fungio:

32 A Familia Galli Bibiena foi uma familia de grandes arquitetos e designers que viveram na regido
de Florenga e Bolonha na Italia nos séculos XVII e XVIII. Ferdinando Galli Bibiena foi mestre
do arquiteto Antonio Landi que veio para Belém no século XVIIIL. Possujam a tradigio de cons-
truir cendrios teatrais e pinturas em trompe Toeil que utiliza a perspectiva para criar uma ilusdo
espacial.

33 A Igreja e todo seu acervo foi tombado segundo processo 0236-T-40 sob inscri¢io 147 de
03/01/1941 no Livro do Tombo Histérico do Instituto de Patriméonio Histérico Nacional
(IPHAN) e inscrito no Livro de Tombo n°. 3: Tombamento Municipal, através da
PREFEITURA MUNICIPAL DE BELEM/FUMBEL - Lei n° 7.709/94, de 18/05/1994,
Capitulo ITI, Art. 3° Pardgrafo Unico, em conformidade com o Anexo V, delimitado pelo Plano
Diretor Urbano do Municipio de Belém (Lei n° 8.655/08 de 30 de julho de 2008, publicada no
Didrio Oficial do Municipio n° 11.214/08, de 05/09/2008), localizado na Zona de Ambiente
Urbano - ZAU 7 SETOR 1.

34 A denominagio de Ordem Terceira diz respeito & organizagio interna da Ordem dos Carmelitas,
sendo que trés sdo as ordens seguidoras dos principios do Monte Carmelo: a primeira ¢ a dos
Carmelitas que se entregam 4 vida religiosa, cumprindo votos de celibato, pobreza e de respeito a
vida mondstica; a segunda ¢ a das mulheres que se dedicam a vida de castidade e ao servigo reli-
gioso, e a terceira é dos leigos que ndo vestem hdbito e ndo cumprem votos e obrigagées préprias
dos religiosos e que possuem vida particular separadamente da Igreja, mas trabalham e dedicam
parte de seu tempo aos servicos desta e igualmente seguem regra de conduta e fé.



486 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

como diditica devocional com Nossa Senhora do Carmo (a quem ¢ dedicado)
e como relicdrio que guarda uma imagem do Senhor Morto. Niao ha registros
da autoria da traga do retdbulo, mas considerando o periodo de execugio é
contemporineo a presenca do arquiteto bolonhés Antonio Landi na cidade e
apresenta caracteristicas préprias de seu repertdrio compositivo, ¢ atribuido a
esse arquiteto a sua autoria.

Construido em talha de madeira com monocromia na cor marfim com
destaque para os elementos decorativos com douramento, com autoria da traga
atribuida a Antonio Landi pelas semelhancas apresentadas com desenhos de
retébulos produzidos para algumas igrejas do Para®. Possui uma composicio
semelhante ao Retdbulo do altar-mor da Igreja de Sant’Ana da Campina, tam-
bém com trés niveis. No embasamento, o banco é duplo, sendo dividido em
banco e sotabanco dispostos a 45, saltando para fora do plano, dando uma
dinimica particular a composigio.

Na parte central do sotabanco, se encontra a mesa de altar que possui
uma urna-relicirio, ornamentada nas laterais com rocaille*®. Na parte central
do banco estd um cortinado vermelho que poderia ser utilizado como sacrario.

Nas laterais, pequenos painéis com ornamentos fitomorfos.

35 No acervo digital da Biblioteca Nacional estio virios desenhos feitos por Antonio Landi: http://
bndigital.bn.gov.br/acervodigital.

36 Elemento decorativo bastante utilizado no estilo Rococé.



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século XVIII

487

Figura 6 — Retébulo do Altar-mor da Capela da Ordem Terceira do Carmo

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010.

O nivel intermedidrio é composto por corpo unico, constituido por colu-
nas estriadas de ordem compdsita e que acompanham a disposigio dos plintos
a 45°; com anel envolto por lagos e flores na altura de 1/3. No pano lateral do
corpo, surgem pequenas peanhas, solu¢do encontrada para cobrir toda a parede
de fundo em harmonia com o nicho localizado no centro do corpo retabular.
O nicho apresenta pintura decorativa criando uma ilusio de palco teatral com
a cortina aberta, abrigando duas imagens de roca que representam a cena em
que Maria, no momento da apari¢gdo a Sdo Simdo Stock (frade Carmelita),
entregou um escapuldrio. Atributo esse que consta de dois quadrados de pano
unidos por uma tira e que devem ser usados sobre o peito significando o per-
tencimento & Ordem Carmelita, sob guarda e protegio de Maria.



488 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

No coroamento, o entablamento constituido por frisos decorados, mutu-
los e cornija, (de acordo com a ordem compdsita), acompanha a composi¢io
a 45° das colunas, rematadas com urnas fogaréu e tendo ao centro do atico
um frontdo cimbrado com ressalto, sobre o qual se distribui raios dourados
da auréola que possui um simbolo mariano no nicleo, rematado por frontio
mistilineo. Outra novidade apresentada neste retdbulo é o acréscimo de uma
moldura que circunda todo o retibulo, denominada de guarda-pé.

A Capela da Ordem Terceira estd bem conservada, mantém caracteris-
ticas do barroco tardio, com toques do Rococd, evidenciado pela riqueza de
elementos decorativos nos retdbulos, muito mais decorado que o Retdbulo de
Sant’Ana e favorecido pela matéria-prima de sua substincia, a madeira, que
permite o entalhe e a profusio de elementos decorativos.

Retabulo do Altar-mor da Igreja de Sant’Ana da Campina

Este retabulo data do final do século XVIII e foi projetado e construido por
Giuseppe Antonio Landi*’, membro da Comissdo Demarcadora de Limites,
que chegou ao Brasil em 1753. Pertence a Igreja de Sant’Ana da Campina’®,
que foi a 22, Par6quia criada na Provincia do Grio-Pard. Atualmente essa
Igreja pertence aos bens da Arquidiocese de Belém e passou por uma reforma
recente, iniciada em 2004, que promoveu mudancas significativas na leitura
da composicio retabular, retirando o douramento de elementos decorativos e
alterando a policromia marmorizada do conjunto.

E construido todo em argamassa de barro e cal (Figura 7) e composto
de trés niveis: o embasamento constituido por um banco e sotabanco, o inter-
medidrio constituido de corpo unico e entablamento e coroado pelo atico. O
sotabanco e banco contém plintos dispostos a 45° saltando do plano de fundo,
composi¢do muito utilizada por Ferdinando Bibiena. O nivel intermedidrio,

37 As plantas desenhadas para a igreja de Sant’Ana estdo disponiveis no arquivo digital na
Biblioteca Nacional nos seguintes links:
http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095082/mss1095082.jpg;
http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095081/mss1095081.jpg;
http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095080/mss1095080.jpg.

38 Em 1962, a Igreja de Sant’Ana foi inscrita sob no. 469 no Livro do Tombo de Belas Artes do
Arquivo Central do IPHAN, segundo processo 0434-T50, juntamente com todo seu acervo
artistico, onde se inclui o retdbulo. Por estar localizada na drea definida como Centro Histérico
de Belém, a Igreja também foi tombada pela Fundagio Cultural do Municipio de Belém —
FUMBEL através do Departamento e Patrimonio Histérico — DEPH desde 1990 pela Lei
Orgianica do Municipio, regulamentada pela Lei Municipal n° 7709/94.



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século X VIII

constituido de um corpo tnico, estd sobreposto aos plintos, onde no mesmo
eixo surgem duas colunas cilindricas caneladas com capitéis da ordem compé-
sita simplificada que emolduram o compartimento central, ladeado por lese-
nas, cujas bases sdo envolvidas por representagées de folha de acanto, rematado
com frontdo ondulado encimado por pequenas volutas. Ao centro estd o nicho
com a imagem da Senhora Sant’Ana.

O 4tico é simétrico e exibe um entablamento cldssico com friso liso, mutu-
los e cornijas salientes, encimado por frontio ondulante de concavos e convexos,
diferindo da predominincia retilinea dos niveis anteriores. Nas laterais, acom-
panhando o eixo das colunas do corpo central, se sobrepdem duas volutas. Ao
centro do dtico hd um relevo modelado com a imagem representativa de Deus,
como Senhor do universo, rodeado por anjos e arabescos com uma faixa colo-
cada abaixo onde se 1¢ “Sancta Maria”. Encimando o conjunto, avistam-se qua-
tro urnas fogaréus distribuidas simetricamente, tendo ao centro uma cruz.

Figura 7 — Retébulo do Altar-mor da Igreja de Sant’Ana da Campina

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010.

489




490 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

E um retibulo linear, classificado segundo sua forma arquitetonica
e como Retdbulo com Nicho segundo sua fungio pelo objetivo didético de
devogio a santa ao qual foi dedicado e ocupa apenas a parte central da parede

de cabeceira, guardando distincia das laterais.

Retabulo do Altar-mor da Igreja de Sao Joao

A igreja de Sdo Jodo foi projetada e desenhada pelo arquiteto Antonio
Landi em 1771%. Essa igreja é considerada uma joia do Barroco italiano em
Belém, pela planta da nave principal em formato de um octégono e um exem-
plar de pintura de quadratura como retdbulo do altar-mor.

Quanto a tipologia arquitetonica é denominado de retibulo fingido
(Figura 8), por ndo haver elemento construido externo ao plano e sim uma
pintura de quadratura que cobre toda a parede de cabeceira da igreja. Essa
técnica de pintura ilusionista, também denominada de trompe [veil, cria através
da perspectiva a ideia de profundidade tridimensional. E uma técnica bastante
utilizada na Itdlia. Segundo sua fun¢do é um retibulo devocional dedicado a
Sio Jodo Batista.

39  Os desenhos estio disponiveis para consulta no acervo digital da Biblioteca Nacional: http://
objdigital.bn.br/acervo_digital/div_manuscritos/mss1095088.jpg.



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século XVIII

Figura 8 — Retdbulo do altar-mor da igreja de Sdo Jodo

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2010.

A pintura possui tons avermelhados com degradés bem definidos para
dar profundidade e detalhes verdes. Virginia Guerreiro® realizou um estudo
da composicio dos pigmentos e considerando escritos que Antonio Landi uti-
lizava tintas extraidas na regido, apresentou o pigmento extraido da Arrabidaca
chica ou Crajiru como a matéria para produgio das tintas utilizadas na pintura.
O embasamento é composto de banco e sotabanco, com pedestais prismaticos
nos quais estdo assentadas colunas no estilo jénico com estrias e anel mar-

cando 1/3 de altura. No corpo central, se encontra uma grande moldura com

40 DINIZ, Virginia Lucia Guerreiro. 4 pintura de quadratura landiana em Belém do Pard.
Dissertagio (Mestrado) — Universidade Federal do Pard, Instituto de Tecnologia, Programa de
Pss-Graduagio em Arquitetura e Urbanismo, Belém, 2013.



492 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

douramento, na qual deveria ter uma tela que foi perdida e nao hd registros,
sendo colocado no local uma imagem de Sio Jodo Batista. Nos panos laterais
do corpo, ha vasos floridos, como se estivessem em nichos. No centro do dtico,
hd uma pomba simbolizando o Espirito Santo, do qual saem raios e nuvens
resplandecentes, ladeado por vasos floridos e pequenas volutas invertidas, ele-
mento caracteristico da escola dos Bibiena apropriado por Landi e trazido
para Belém. Nas laterais do pano central do dtico, estd uma balaustrada com
elementos arquitetdnicos no plano posterior.

Essa igreja passou por profundas transformagdes no século XIX com a
pintura de quadratura totalmente coberta por camadas de tinta e adossamento
de um retibulo neogético. Em 1996 foi realizado um estudo prospectivo por
técnicos do IPHAN* e considerando que grande parte dessa pintura estava
em bom estado, foi decidida a retirada do retdbulo neogético e remocio das

camadas subsequentes de tintas para que a pintura original fosse restaurada.

Retabulo do Altar-mor da Igreja de Nossa

Senhora do Rosario dos Homens Pretos

A Igreja do Rosdrio dos Homens Pretos existe desde 1725 quando foi
construida com dimensdes reduzidas e feita de taipa. Foi a primeira sede
da Igreja de Sant’Ana em 1729, quando foi criado o bairro ou freguesia da
Campina. Abrigou também a Irmandade do Santissimo Sacramento, que com
a construgdo da igreja de Sant’Ana foi transferida para a nova sede paroquial.
Somente em 1848, a partir dos relatos de viagem do naturalista Henry Bates,
sabe-se que o templo atual foi construido*” pelas mios de negros que participa-
vam ativamente das irmandades.

H4 uma atribui¢ido do projeto a Landi, no entanto, se a igreja atual foi
construida em 1848, o arquiteto falecera em 1791 e deixou em seus registros
que a igreja de Sant’Ana foi construida por negros escravizados que estavam
sob seu senhorio, e levou 20 anos no processo de construgio, o que se pode
atribuir a esses negros que trabalharam diretamente com Antonio Landi que

41 DINIZ, Virginia Lucia Guerreiro. 4 pintura de quadratura landiana em Belém do Pard.
Dissertagio (Mestrado) — Universidade Federal do Pard, Instituto de Tecnologia, Programa de
Pés-Graduagio em Arquitetura e Urbanismo, Belém, 2013.

42 CRUZ, Ernesto. Igrejas de Belém. Belém: Edi¢do comemorativa do 6°. Congresso Eucaristico
Nacional, 1953, p 56.



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século XVIIT 493

apreendessem seu repertério decorativo e suas técnicas construtivas para cons-
truir sua prépria igreja.

Figura 9 — Retébulo da Igreja do Rosdrio dos Homens Pretos

Fonte: Fotografia do acervo pessoal da autora, 2012.

O retibulo é construido em argamassa de barro e cal (Figura 9), com-
posto por trés niveis também. O embasamento composto por sotabanco liso
e banco que apresentam pedestais prismaticos sobre os quais estdo assenta-
das o corpo retabular com nicho central, no qual hia uma peanha de quatro
niveis com a imagem de Nossa Senhora do Rosario, ladeado por duas pilastras
justapostas com fuste estriadas arrematadas por capiteis de linhas simples. O



494,  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

entablamento possui ao centro o monograma A, abreviagio da saudagio
feita a Maria, no momento da Anunciagio pelo anjo Gabriel, de onde saem
pequenos raios em resplendor.

E uma estrutura retabular de linhas simples, ligeiramente afastada da
parede de cabeceira da igreja, com caracteristicas que lembram as composi-
¢oes de Landi, mas com detalhes que chamam atengio, como por exemplo
um elemento decorativo que ornamenta a parte superior ao nicho. Trata-se
de um elemento triangular que acompanha a curva de arco redondo do nicho,
com relevo quadriculado. Curiosamente também na sacristia dessa igreja hd
janelas com trancados com ripas finas de madeira que impedem a visio de
quem passava na rua. Lembram as gurupemas, que sdo trangados de palhas
que indigenas utilizam como peneira ou para vedagio de janelas, ou muxarabi,
que sdo painéis de madeira vazados, utilizados na cultura drabe, com a mesma
fun¢io de impedir a visdo externa para o interior das casas. Se essa influéncia
nio integra o repertério landiano, por certo que a influéncia vem dos indige-
nas locais ou dos negros que vieram do norte da Africa e que tiveram contato
visual com as construgdes drabes.

E um retdbulo linear segundo sua forma arquitetonica e como retdbulo
nicho segundo a sua fun¢io devocional 4 Nossa Senhora do Rosirio, imagem
entronizada no nicho central. Atualmente a igreja pertence a Arquidiocese de
Belém vinculada a Paréquia da Santissima Trindade.

CONSIDERACOES FINAIS

Esses retdbulos da Belém do século XVIII, da mesma forma que no res-
tante do Brasil e diversas colonias na América Latina, sofreram influéncia do
estilo artistico ibero-italiano em suas composi¢oes, sendo adaptados ou sim-
plesmente copiados de gravuras de outros exemplares ja existentes na Europa.
A denominagio de ibero-italiano vem de uma reflexdo do campo artistico exis-
tente na Europa do século XVIII, que apresenta as regiées do Grao-Ducado
da Toscana, o reino das duas Sicilias, a Republica de Veneza e os Estados
papais* como os centros de arte, destacando principalmente Roma, Nipoles e

Veneza para onde as pessoas iam ver obras da Renascenga, e de 14 saiam artistas

43 BAZIN, Germain. Barroco ¢ Rococs. Sio Paulo: Martins Fontes, 2010. p. 159. Estas regices em
1861 se unificaram no territério que foi reconhecido como o pais Italia.



Influéncias ibero-italianas nos Retdbulos das Igrejas de Belém do século X VIII

e arquitetos para prestarem servi¢o a outras cortes, inclusive para os reis de
Portugal e da Espanha*, entre os quais o Arquiteto bolonhés Antonio Landi.

Quando se fala de influéncia, trata-se de ver algo ou viver uma experi-
éncia que a partir de um processo de atribui¢do de sentido ou significado se
passa a utilizar o termo ou objeto. O uso pode ser restrito ao simples usufruto
como se dd na moda quando se usa um acessério que se viu, gostou e decidiu
incorpord-lo ao seu visual. Na arte e arquitetura, essa apreensio de sentido e
aprendizado da técnica também ocorre quando se estabelece o contato com o
novo.

De fato, é reconhecivel que houve uma transposi¢io de modelos ibero-
-italianos e de outros lugares de origem das pessoas que circularam e vive-
ram em Belém. Da mesma forma que se deve reconhecer que se no inicio os
modelos deveriam ter sido seguidos a risca, a auséncia de mao de obra com
a pratica construtivas desses modelos e de materiais jd utilizados na origem
foram fatores determinantes para a apropria¢io do modelo, circulagio e repro-
dugio aclimatada a realidade local. Indigenas e negros invisibilizados e com
seus nomes esquecidos foram os discipulos e mestres formados por aqueles que
registraram seu nome na histéria. Foi essa mao de obra que construiu a cidade
de Belém nos séculos XVIII e XIX e que formou novos aprendizes e mestres.
A apreensdo desse repertério decorativo permitiu a transposi¢io desses ele-
mentos dos retdbulos para as fachadas de casas e outras construgoes.

A cépia ou reproducio de um modelo, por mais fiel que seja, permite
decodificar tragos peculiares ao seu produtor, que plasma a sua marca no seu
fazer no momento que estd fazendo. Se faz necessario o conhecimento técnico,
que inclui modelo, vocabulario especializado trazido pelos religiosos, arquite-
tos, desenhistas, engenheiro, mas a habilidade de manusear e extrair a matéria-
-prima exige o conhecimento empirico dos nativos.

Considerando a distdncia entre a colénia e o reino como também o
pensamento extrativista que impediu grandes investimentos na regido ama-

zbnica, os processos de mesticagem agenciados por trocas de conhecimentos

44  BAZIN, Germain. Op. Cit., p. 205. Bazin relata o casamento do Rei Felipe V da Espanha com
Elisabetta de Farnese da corte de Farnese da Itdlia, quando trouxe virios artistas italianos para
construir e decorar paldcios reais na Espanha, e essa pritica foi reforcada com Carlos V, filho de

Felipe V e Elisabetta que foi nomeado Rei das Duas Sicilias, deixou o trono para assumir o trono
da Espanha em 1759.

495




496 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

possibilitaram uma produgio diversificada de retdbulos, com vérias tipolo-
gias, variedade de elementos decorativos que marcam um periodo e permitem
conhecer as nuances do processo de conquista e histéria na Amazdnia.



CAPITULO 21

RECONSTITUICAO VISUAL DOS PROGRAMAS
ICONOGRAFICOS DOS ESPACOS SAGRADOS
DA IGREJA DE SAO FRANCISCO

XAVIER - BELEM, PARA (1760)

Isis de Melo Molinari Antunes’

ste capitulo é parte da Tese Marfim, in natura e lavrado, no Inventariuim
Maragnonense (1760), com énfase no Cristo crucificado, defendida em
tevereiro de 2020* e adaptada para esta publica¢do. Para a tese, meu

interesse principal foi estudar objetos em marfim® que estavam presentes no

1 Universidade Federal do Pard. Doutora em Artes, pela Escola de Belas Artes da Universidade
Federal de Minas Gerais, sob orientagdo da Profa. Dra. Maria Regina Emery Quites. E-mail:
isismolinari@gmail.com.

2 Programa de Pés-Graduagio em Artes da Escola de Belas Artes da Universidade de Minas

Gerais. Linha de Pesquisa: Preservacgio do Patriménio Cultural.

3 Para os estudos da circulagdo de marfim no Mundo Moderno, participei do Projeto Marfins
Africanos no Mundo Atlintico: uma reavaliagio dos marfins luso-africanos (financiado pelos
Fundos Nacionais através da Fundagio para a Ciéncia e a Tecnologia — FCT, em Portugal, no
ambito do PTDC/EPHPAT/1810/2014, com vigéncia de 1 de margo de 2016 a 30 de margo
de 2019), coordenado pela Profa. Dra. Vanicléia Silva Santos (BR) e pelo Prof. Dr. José Silva
Horta (PT). Para mais informagdes sobre o projeto, cf.: http://www.centrodehistoria-flul.com/
projectos-fct/marfins-africanos-no-mundo-atlantico-uma-reavaliacao-dos-marfins-lusoafri-
canos. Acesso em: 12 abr. 2021. Publiquei um capitulo de livro sobre o tema em: SANTOS,
Vanicléia Silva; PAIVA, Eduardo Franga; GOMES, René Lommez (Org.). O comeércio de mar-
Jfim no mundo atlantico: circulagio e produgio (séculos XV a XIX). Belo Horizonte: Clio Gestio
Cultural e Editora, 2017. A versio digital estd disponivel em: https://ufmg.br/storage/b/6/9/4/
b694caca8cfaabe9e69c498a5c66c6de_15296019131342_1525989102.pdf. Acesso em: 12 abr.
2021. Outros grupos de pesquisa que ainda estou vinculada e que muito contribuiram para



498 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Inventarium maragnonense — Inventdrio das Igrejas e Capelas dos Jesuitas no
Estado do Maranhio e Grao-Pard no ano de 1760.* Naquele estudo, detectei
vérias imagens de marfim representando santos diversos, Nossa Senhora, e,
especialmente, Crucificados’ nos Estados do Governo do Norte, além de ras-
pas de marfim, pedagos de presas de elefantes, presas inteiras, pedagos de presas
de unicérnio e outros objetos ebirneos como o gral, que estavam localizados
principalmente nas boticas dos colégios.

No meu entendimento, ndo bastava apenas identificar essas imagens em
marfim sem contextualiza-las a luz do Inventarium Maragnosense, seria preciso,
de alguma forma, contribuir para uma histéria da arte sacra com a recuperagio
do cenidrio dos altares, com seus santos e ornamentos, que foi invisibilizada
pelo extravio da maioria delas.

O Inventarium facilitou o entendimento do programa iconogréfico, no
entanto, por nio apresentar esquemas graficos, ou mesmo desenhos, considerei
a necessidade de uma reconstituigdo hipotética, que certamente sera refutada,
em algum momento, por mim ou por outros pesquisadores a partir de cruza-
mentos com novas fontes documentais escritas, orais e imagéticas. Porém, é
vilido ressaltar que, a partir desse documento, assegura-se a existéncia daque-
les bens materiais arrolados. A descri¢io dos ambientes também nio deixa
duvidas sobre as disposi¢des, se nio exatas, aproximadas, das imagens pelos
espagos especificos dos altares e da sacristia da Igreja de Sdo Francisco Xavier.

o estudo da imagindria colonial: RARIORUM — Niicleo de Pesquisa em Histéria das Colecoes e
dos Museus (Escola de Ciéncia da Informagio da UFMG), coordenado pelo Prof. Dr. René
Lommez Gomes, o grupo de pesquisa Imagem e Preservagio (Escola de Belas Artes da UFMG),
coordenado pela Profa. Dra. Maria Regina Emery Quites, e o CEIB — Centro de Estudos da
Imagindria Brasileira, coordenado pela Profa. Emérita Beatriz Ramos de Vasconcelos Coelho

(Escola de Belas Artes da UFMG).

4 O Inventarium Maragnonense — Inventdrio das Igrejas e Capelas dos Jesuitas no Estado do
Maranhio e Grao-Pard no ano de 1760 localiza-se no Archivum Romano Societatis IESU (ARSI,
BRASILIAE 28) — (copiado pelo Padre Manuel Luiz S.J.). Foi transcrito pela primeira vez pelo
Prof. Dr. Luiz Fernando Rodrigues S.J. (Roma, 2006) em sua tese de doutorado. Consultei o
referido documento a partir da tese de MARTINS, Renata Maria Almeida. Tintas da terra, tin-
tas do reino: arquitetura jesuitica e arte nas missoes jesuiticas do Grao-Paréd (1653-1759). 2009.
Tese (Doutorado em Histéria e Fundamentos da Arquitetura e do Urbanismo) — Faculdade de
Arquitetura e Urbanismo, Universidade de Sdo Paulo, Sao Paulo, 2009. 2 v.

5 Ao me referir ao Crucificado, reporto-me a imagem de Cristo em suas diversas posi¢des costu-
meiramente atribuidas: triunfal, agonia, misericérdia e morto. Ao mencionar o crucifixo, refiro-
-me a0 conjunto, ou seja, & imagem de Cristo e a Cruz (geralmente em madeira com acabamen-
tos metdlicos e incrustagdes de diversos materiais).



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de...

Como um exercicio poético de imaginagio, algumas indagagdes sio per-
tinentes para nos transportar para aqueles tempos: qual teria sido o impacto
dessas imagens sacras naquela igreja colonial, em meados de 1700, para os
recém-convertidos e os devotos portugueses? Qual seria a sensagio dessas pes-
soas a0 adentrar nesse ambiente suntuoso, iluminado a luz de candelabros e
das alimpadas® de bronze e prata, dependuradas por correntes metdlicas presas
nos altos tetos concavos pintados? O que o fogo tremulante dos pavios susci-
tava aos olhares atentos? Quais emogdes afetavam os piedosos ao se depararem
com aquela ambiéncia teatralmente dramdtica?

Numa configuragio estabelecida a época pelos Jesuitas seria possivel visu-
alizar imagens retabulares agrupadas em cada altar colateral, no altar-mor e na
sacristia, banhados pela luz ténue e torta que pincelava de claridade os santos,
os anjos e Nossa Senhora. A imagindria, bem delineada, estaria rodeada por
alfaias e ornamentos brilhantes, emolduradas por nichos dourados e apoiadas
nos altares que guardavam reliquias. Caprichosamente, os tecidos de linho,
os painéis adamascados e as bretanhas arrematavam as mesas e banquetas de
altares, contrastando com a beleza da talha dourada e policromada, ricamente
trabalhado em volutas, flores regionais e animais miticos. No centro das aten-
¢oes de cada altar, estava a imagem do Crucificado, que, ao ser tocada pela
luz dancante, produzia sombras que replicavam e prolongavam a sua forma,
impregnando ainda mais as paredes das capelas estreitas com imagens peram-
bulantes e moventes.

Com esse pensamento digressivo e ficcional, podemos imaginar o quio
exuberante e fantastica seria a Igreja de Francisco Xavier para a populagdo do
século XVIII, no Grao-Para. Imaginagées a parte, retornando aos fatos, os
documentos consultados nos colocam no campo das ciéncias humanas, sociais
e das artes, e ¢ por esse caminho que agora os conduzo 4 leitura.

6  Termo utilizado no Inventdrio dos Jesuitas de 1760 para limpada, que, no contexto do século
XVIII, signifificava “vaso com 6leo e torcida acesa dentro dele, como estdo suspensas nas Igrejas”
(cf. SILVA, Antonio de Moraes. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre d. Rafael
Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro, Tomo 1e
2, Lisboa, na Oficina de Simao Thaddeo Ferreira, Anno M.D C C C. LXXXXIX. Com licen¢a
da Real Meza da Commifsio Geral, fobre o Exame, ¢ Cenfura dos Livros, 1789.v.2, p. 5).




500 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

O ato de inventariar bens das Igrejas

Como ji dito anteriormente, o aporte documental foi o Inventarium
Maragnonense. Os inventirios decorrentes da expulsio dos Jesuitas foram
documentos tipicos que retratariam o momento conturbado pelo qual a ordem
foi banida, em razdo do decreto de 1759, a mando do rei de Portugal, D. José
I, em 3 de setembro de 1759.

Esse processo de expulsio, como salienta Marieta Pinheiro de Carvalho’,
inicia-se em Portugal e depois expande-se para outros paises, como Franca e
Espanha, e pelos Reinados de Ferdinando de Napoles e do Duque de Parma,
culminado, mais tarde, na extingdo da Companhia de Jesus pelo Papa Clemente
XIV,em 1773.

De maneira geral, os bens, tanto os de raizes como os méveis, foram
sequestrados® pela Coroa Portuguesa, ficando sob o controle dos administra-
dores coloniais, e posteriormente leiloados, doados ao bispado e aos militares
ou simplesmente esquecidos no tempo, dissociando-se ou deteriorando-se. Por
essa razdo, uma reconstituicio desse cendrio perdido é de grande relevincia
académica para a preservagio do patriménio cultural.

O ato de inventariar é, portanto, um meio legitimo de documentagio que
tanto os Jesuitas quanto os administradores locais a servico da Coroa encon-
traram para assegurar ou requerer os bens, se dissociados ou roubados. Para
o Clero Diocesano,’ o que nio era o caso da Companhia de Jesus, pois trata-

-se de uma Ordem Religiosa,'® as Constitui¢ces Primeiras do Arcebispado da

7 CARVALHO, Marieta de Carvalho. A expulsio dos Jesuitas da América colonial ibérica: um
estudo comparado dos Colégios de Cérdoba e do Rio de Janeiro. Historia Unisinos, v. 19, n.
1, jan.-abr. 2015, p. 60. Disponivel em: http://revistas.unisinos.br/index.php/historia/article/
viewFile/htu.2015.191.06/4588. Acesso em: 13 abr. 2021.

8  Para isso, cercos militares foram executados, colégios sitiados por soldados e as devassas foram
iniciadas, com a intengio de relacionar todos os bens deixados pelos religiosos para averiguar os
roubos efetuados pelos Jesuitas, obrigando-os 4 devolugio dos itens faltosos.

9 Secular é aquele incardinado em uma Igreja Particular, i.e., em uma figura juridica reunida em
torno de um Bispo (Arquidiocese, Diocese, Administragio Apostolica, Prelazia Territorial,
Prelazia Pessoal etc.). Portanto, padre secular ¢ sindénimo de padre diocesano (cf.: Veritatis
Splendor. Disponivel em: https://www.veritatis.com.br/qual-a-diferenca-entre-clero-secular-e-
-regular/. Acesso em: 13 abr. 2021).

10 Numa Ordem Religiosa, o Regular ¢ o clero incardinado em um instituto de vida consagrada
ou em uma sociedade de vida apostdlica, e que, portanto, vive sob uma regra (regula, em latim;
dai, “regular”). Padre regular ¢é sinénimo de padre religioso (por estar em um instituto religioso
ou assemelhado) (cf. Veritatis Splendor. Disponivel em: https://www.veritatis.com.br/qual-a-
-diferenca-entre-clero-secular-e-regular/. Acesso em: 13 abr. 2021).



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de... 501

Bahia (1719/1720)" foram o marco regulatério da obrigatoriedade da realiza-
¢do frequente dos inventdrios, que prezavam a guarda de ornamentos e alfaias
para as igrejas submetidas a administragdo desse tipo de ordem.

Fazer um inventario ndo era uma conduta espontanea das igrejas. No livro
Quarto, Titulo 25, das Constitui¢des do Arcebispado da Bahia, escrito por D.
Sebastido Monteiro da Vide, em 1707, estd anotada a seguinte recomendagio:
“Que haja inventario da prata, moveis, e cousa das Igrejas, e também livro de
tombo das noticias mais essenciaes a ellas pertencentes, n. 715”12

Mesmo que a Companhia de Jesus fosse independente da administra-
¢do do bispado, essa conduta organizacional de inventariar os bens era uma
necessidade institucional que incluia a preocupagio de salvaguardar o patri-
monio. Considerando que muitos Jesuitas auxiliaram a escrita das Constituicdes
Primeiras do Arcebispado da Bahia, conclui-se que também eram conhece-
dores das diretrizes religiosas e juridicas 14 homologadas e respeitariam tal
documento ao longo da vigéncia da Companhia de Jesus. Sendo uma Ordem
Religiosa, a Companhia era, antes de tudo, “obediente ao Senhor e a0 Romano
Pontifice, seu Vigirio na terra”."?

Nesse sentido, as Constituigoes Primeiras do Arcebispado da Bahia deve-
riam ter sido também uma diretriz para os Jesuitas para diversas questdes,
como o procedimento de uso das imagens, mesmo porque esse documento

normatizava as recomendagdes do Concilio Tridentino.

11  Foielaborada em 1707 ¢ publicada,em Lisboa,em 1719, ¢ em Coimbra, em 1720, pelo Arcebispo
da Bahia, por D. Sebastido Monteiro da Vide e seus assessores — a maioria dos quais eram
Jesuitas, porém, também compareceram franciscanos, carmelitas e beneditinos, além de diocesa-
nos —, que fizeram um amplo trabalho, conforme podemos ver no detalhado indice daquela obra.
As Constituigoes Primeiras do Arcebispado da Bahia utilizaram, consideravelmente, os contetdos
das obras dos principais teélogos e juristas que escreveram sobre moral, direito canonico e di-
reito internacional, nos séculos XVI e XVII (cf.: ARAUJO, Fabiola Pereira; CASIMIRO, Ana
Palmira Bittencourt. Modelo devocional nas constitui¢des Primeiras do Arcebispado da Bahia.
Coléquio do Museu Pedagdgico,v.9,n. 1, p. 1878-1888, 2011. Disponivel em: http://anais.uesb.br/
index.php/cmp/article/viewFile/2645/2312. Acesso em: 19 abr. 2021.

12 VIDE, D. Sebastidgo Monteiro da. Constituicies Primeiras do Arcebispado da Bahia feitas, e orde-
nadas pelo Illustrissimo e Reverendissimo senhor D.Sebastido Monteiro da Vide, 5°. Arcebispo do dito
Arcebispado, e do Conselho de Sua Magestade: propostas e aceitas em o Synodo Diocesano, que o
dito Senhor celebrou em 12 de junho do Anno de 1707. Impressas em Lisboa no anno de 1719,
e em Coimbra em 1720 com todas as Licengas necessdrias, e ora reimpressas nesta Capigal. Sao
Paulo: Typographia 2 de Dezembro de Antonio Louzada Antunes, 1853. p. 261.

13 LOYOLA, Inicio de. Constituicoes da Companhia de Jesus e normas complementares. Sao Paulo:
Loyola, 2004. p. 29.



502 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Os bens moveis e suas procedéncias

O Inventariuim Maragnonense foi organizado pelos seus redatores em
duas partes. A primeira parte refere-se aos bens deixados pelos Jesuitas no
Grio-Pard, e a segunda aos bens deixados por eles no Maranhéo. Pelo descri-
tivo do Inventarium é possivel notar que os objetos pertencentes aos Jesuitas
vieram das seguintes localidades: India, Franca, Veneza, Guimaries, Reino
(Portugal), China, Cacheu, Roma e Itilia (genericamente) e Bretanha, o que
comprova a circulagio global de objetos, em meados no século XVII e XVIII,

que confluiram para as igrejas jesuiticas localizadas nas capitanias geridas pelo

Governo do Norte (Quadro 1).



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de...

Quadro 1 — Relagio dos bens do Inventdrio do Maranhio e seus locais de procedéncia

Inventarium Maragnonense — Archivum Romanum Societatis IESU Brasiliae 28 [ARSI,

Grao-Para

Capella-mor

BRAS. 28]
Igreja do
colégio [...] hu[m]a boceta chata de prata de hostias, outra dita de xario da
do Pari — India

[...] 6 jarrinhas da India

Igreja do [...] Tem 3 camisotes finos vindas de Fran¢a por encomenda: hu[m]
colégio vestido tunica, e capa de damasco cor de perola de ouro guarnecido
do Pari todo com galhoens largos de ouro fino; outra coronilha, e palma
— Capella da m[esm]a sorte q[ue] assima seos brincos, e cruz de brilhantes,
de S[anto] e 0 mesmo tem a Imagem, g[ue] esta no altar, como tdobem outro
Chr[ist]o vestido de demasco roxo de ouro quarnecido de galhoens do mesmo
pa[r]a a quaresma.
[...] 25 athe 30 duzias de pegas de louga da India, e Veneza de
Colégio do varias grandezas.
Pari [...]JHu[m]a rouperia na q[ua]l ficou m[ui]ta roupa de toalhas de
meza, de guardanapos finos de Guimarens
Inventdrio
da Boticado | [...] algu[m]as chicaras com seos pratos finos, e outras panelas, e
Colégio do | tegellas de barro da terra, e do Reino
Pard

Inventirio da
Casa da Vila
da Vigia

[...] 15 chicaras da India g[ran]d[e]s, e pequenas com seus
pratinhos

[...] 12 pratos de Veneza g[ran]d[e]s; 24 d[it]os de Veneza
pequenos;

[...] hu[m] milheiro de anzoes brancos de Portugal

[...] 3 Alvas das festas solemnes de cambraeta todas arrendadas; 2
d[it]as mais inferiores com bast[ant]e renda; 6 d[it]as de bertanha
palr]a os Domingos, e mais festas;

[...] 6 toalhas dos Altares de Bertanha;

[...] 6 d[it]as do lavatorio, 4 de linho, 2 de Bretanha

[...] 2 toalhas de cambraeta pa[r]a o gomil nas festas solemnes
hu[m]a d[it]a de Bertanha pa[r]a o vazo da co[m]munhio; 2
toalhas de algoddo da India pa[r]a as grades da co[m]munhio
[...] 2 caixas pa[r]a hostias, hu[m]a de metal pintada, outra nova de
chardo da India

Fazenda de
Sdo Caetano

4 Alvas de panno de linho, e Bretanha em bom uzo




504 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Marahio

S/I(;lfagrilﬁﬁio [...] hu[m]a copa de louga da India q[ue] o Coll[egi]o tinha,
[...] a S[enho]ra se achava vestida com hu[m]a camiza, e anogoa
Igreja do de esguiad m[ui]to bem rendada e com hu[m] vestido comprido de
Maranhio seda lavrada com seos ramos e rendas de prata mando da mesma
peca e hu[m]a touca de caga de Franga;
Canella do [...] glue] erdo hu[m]a vestimenta de tella com seo frontal, e veo de
C 11)1[ o d calix, outra d[it]a de seda da china com seo frontal, e veo de calix;
MO r[egh]o | outra d[it]a branca, outra vermelha, outra roxa, outra verde; todas
arlanhjam 4 o seos frontaes, e veos de calix.
[...] 2 escravos, hu[m] crioullo preto por nome Domitiano, e hu[m]
muleque de cacheu por nome Thome, com o mais, q[ue] conduzia
pa[r]a o uzo da gente.
iﬁ?:ﬁ?.gﬁ [...] 2 muleques de cacheu hu[m] por nome Luis, outro
JUY | Bartholomeu.
[...] 3 curraes de carnayba, hu[m] preto de cacheu por nome
Ignacio,
Fazenda de [...] hu[m]as chicaras da India, q[ue] servido de purificatorio
Anindyba [...] hu[m]a toalha de meza de Guimarens,
Semindrio [...] tlinh]a 3 alvas 2 de esguido, outra de Bretanha com rendas
das Aldeias | pa[r]a as festas: t[inh]a mais outra alva uzad[it]a de Bretanha e
Altas outra de algodio.
Casa da
Madre de
Deus da
gzzlzr;(::a [...] 4 alvas, hu[m]a de linho, as outras de Bretanha
Senhora de
Belém de
Igaray
Engenho
%i)rsl?f(;cio do [...] e 6 guardanapos de Guimaraens
Maracu
Casa de [...] Ficardo mais 6 alvas, 3 destas de esguido novas com 4 ordens
N de renda em roda; as outras 3 hu[m]a de caga fina em bom uzo
S oslia d com sua renda por bayxo; outra de Bretanha ja uzada com 3 ordens
P?lrllarolr\?a ¢ de renda, eoutra de linho com sua renda por bayxo: 7 amitos de
Vlill 4 Bretanha 3 novos com sua renda os outros 4 jauzados.
T 2 te [...] Ficardo mais 2 toalhas de Bretanha com renda ainda em bom
ApUytapera .0 do altar,
Fazenda de
PZ;:;L::?r?te [...] hu[m]a sobrepeliz de Bratanha ja uzada
g casa de [...] hu[m]a toalha de bretanha pa[r]a a co[m]munhio

Tapuytapera




Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de... 505

[...] 10 toalhas de altar; 5 por bayxo; ja uzadas, e 5 novas de
Bertanha por sima. Nas paredes ficarad 6 paneis g[ran]des de Italia.
Casa dos [...] 8 Alvas novas de esguiad rendadas, 4 d[el]as de Bertanha
P uzadas. 3 toalhas de altar de algodio ja bem uzadas. 2 sobrepelizes
CXEre1cios de Bertanha
:eierlé?gza [...] 3 vesttimentas bordadas, e vindas da China novas com seos
de nos(:;sa frontaes, bolsas, e veos
h [...] 2 paineis gr[an]des de Italia
sen g orz [...] Ficou porem escond[id]a em caza de hu[m] nosso bem feitor
fineisre ¢ hu[m]a escrivaninha com os titulos das terras, escravos, ordens de
Roma, e mais papeis importantes.
[...] 3 vestimentas com seos frontaes, bolsas, e veos da China:
2 [...] Ordens de Roma.
-g Casa dos
> Exercicios
e Religiosa
Recreagio
de Nossa
Senhora
Madre de [...] 4 toalhas de altar de Bretanha, e 1* [uma] de algodad. hu[m]a
Deus: da alva de linho, outra de Bretanha, com bom uzo
Fazenda
Chamada
de Nossa
S[Enho]Ra
da Conceigio
do Rio Moni

Fonte: Elaborado por Isis M. M. Antunes.

Da India vieram caixinhas com verniz de chardo para héstia, jarrinhas,
lougas, xicaras, toalhas de algoddo e “copa” de louga. Da Franca, camisotes e
touca de caca. De Veneza, louga e pratos. De Guimaries, toalha de mesa e
guardanapos. Do Reino, xicaras, pratos finos, panelas, tigelas de barro e anzdis
brancos. Da China, vestimenta de seda, vestimenta bordada e vestimenta com
seus frontais, bolsas e véus. De Cacheu, pessoas escravizadas, que no contexto
do inventdrio eram qualificadas como bens. Da Itilia, painéis de parede e pai-
néis grandes. De Roma, ordens escritas. Da Bretanha, bretanhas “que eram
lengarias de linho, que se trazia da Bretanha”.™*

Para justificar essa circulagio de imagens, ¢ importante ressaltar a eficaz e
rotineira comunicagio (cartas, relatérios quadrienais, anuas) que havia entre os
inacianos pelas missdes espalhadas pelo mundo. De acordo com essa premissa,

14 BLUTEAU citado por SILVA. Diccionario da lingua portugueza composto pelo padre d. Rafael
Bluteau, reformado, e accrescentado por Antonio de Moraes Silva natural do Rio de Janeiro, p. 197.



506

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

esses objetos poderiam ter vindo das mais diversas regides de onde a Ordem
Religiosa teve o dominio espiritual e temporal.® Contudo, hd também uma
parcela de contribui¢do local de manufatura de retibulos, imagens e outros
artefatos que foram realizados pela mio de obra escravizada, ou pela populagio
nativa, e que inclusive estd documentada.

Dos bens patrimoniais, tanto os localizados em Sdo Luis — na Antiga
Igreja Nossa Senhora da Luz e no seu Colégio — quanto os localizados no
estado do Pard — Colégio Santo Alexandre, Igreja de Sdo Francisco Xavier,
conjunto arquitetonico de Vigia e algumas ruinas de fazendas —, pode-se con-
cluir que as construgdes dos colégios e igrejas Jesuitas sobreviveram resistindo
ao tempo. No entanto, nio se pode se dizer a respeito dos seus bens méveis,

que foram dissociados ao longo das camadas de tempo.

A reconstitui¢ao hipotética, de acordo com

o Inventarium Maragnonesnse

Sdo seis as devogbes jesuiticas: Cristoldgicas, Santos Jesuitas, Santos
Homens em Geral, Santas Mulheres em Geral, Marianas e Anjos. A primeira
devogdo dos Jesuitas, a mais importante, refere-se ao tema cristolégico, e é
inerente a devogdo da ordem. Na igreja de Sdo Francisco Xavier, Belém-PA,
imagens dessa tipologia aparecem em varios ambientes, como estd demons-

trado no Quadro 2.

15 Quando se aponta o dominio espiritual e temporal, quer se dizer que havia o controle pela cate-
quizagio e pelas questdes administrativas das terras em que houvesse missoes.



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de...

Quadro 2 — Imagens relativas a devogio Cristoldgica

Devogio cristolégica presente nos espagos sagrados da Igreja de Sao Francisco Xavier, de
acordo com dados do Inventirio de 1760

Ambiente

Descrigao e tamanho quando indicado

Capela-mor (1)

- 1 imagem do Senhor Ressuscitado de 0,44m

- 1 crucifixo de marfim de 0,44 m com cruz coberta de tartaruga
com seus engastes de prata e recortada por preciosas reliquias e
mais resplendor de prata

Capela de Santo Cristo
@

- 1 imagem de Cristo Crucificado de 1,98 m de altura com seu
relicdrio de prata e resplendor na cabeca
- 1 imagem de Cristo de marfim de 0,22 m

Capela de Santa Quitéria
(4)

- 1 imagem de Cristo de marfim de 0,44 m, seu resplendor de
prata, sua cruz, e calvirio

Capela de Sao Miguel (6)

- 1 imagem de Cristo de marfim de 0,22 m de altura com a cruz
coberta de tartaruga com resplendor e titulo de prata

Capela de Santo
Alexandre (7)

- 1 imagem de Cristo de marfim de 0,33 m de altura com cruz,
calvirio e resplendor de prata

Capela de Nossa Senhora
da Assungio (8)

- 1 imagem de Cristo de chumbo encarnada

Capela de Santo Inicio

)

- 1 imagem de Cristo de marfim de 0,33 m com sua cruz e
peanha

- 1 imagem do Menino Jesus deitado, que fica debaixo da dita
peanha

Sacristia (10)

- 1 imagem grande de Cristo crucificado de marfim, a cruz, e
calvirio de pau ébano com resplendor de prata, tudo a prego de
18 moedas

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

A segunda devogdo presente no programa iconogrifico, de acordo com

os bens levantados no Inventirio dos Jesuitas, é a devo¢do aos Santos Jesuitas,

conforme o Quadro 3. Os seis padres Jesuitas santificados até a dissolugio da

Companhia de Jesus, em 1773, aparecem em quase todos os altares das capelas,

sempre com o resplendor sobre a cabega, o que os qualifica como santificados:

Santo Indcio, Sdo Francisco Xavier, Sdo Francisco de Bérgia, Santo Stanislau,

Sao Luiz Gonzaga e Sio Francisco Régis.



508

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Quadro 3 — Imagens relativas a devog¢do dos Santos Jesuitas

Santos Jesuitas presentes nos espacos sagrados da Igreja de Sao Francisco Xavier, de
acordo com dados do Inventirio de 1760

Ambiente Descrigio e tamanho quando indicado

- 1 imagem de Santo Indcio de 1,76 m estofada
posta ao lado do Evangelho com 2 resplendores, 1
na cabega e outro na méo, ambos de prata

- 1 imagem de Sdo Francisco Xavier de 1,76 m
com seu resplendor de prata e uma imagem de
Cristo nas mios

- 10 quadros grandes da vida de Sdo Francisco
Xavier, situados nas paredes laterais da capela-mor,
as quais estdo cobertas com talhas douradas, ¢ da
mesma forma dourada estd o teto da dita capela

Capela-mor (1)

- 1 imagem de Sio Francisco de Borgia de 0,88 m
de altura, estofado com resplendor de prata
Capela de Santo Cristo (2) - 3 laminas de cobre de 0,33 m de altura, 1 de
Nossa Senhora, outra de Santo Ignacio e outra de
Sao Xavier

- 1 imagem de Sdo Jodo Francisco Regis estofado
Capela de Santa Quitéria (4) de 0,88 m com resplendor de prata e crucifixo nas
maos

- 1 imagem de Sdo Francisco Xavier com
resplendor de prata estofado com 0,77 m de altura
- 2 [imagens] pequenas de Sdo Francisco Xavier

Capela de Nossa Senhora da Assungio
(8)

- 1 imagem de Santo Indcio de Loyola de 2,20 m
estofada

- 1 imagem de Sao Luiz Gonzaga estofada e com
resplendor de prata

- 1 imagem de Santo Stanislau estofada e com
resplendor de prata

Capela de Santo Indcio (9)

- 1 quadro um de Sio Borgia com moldura
dourada

- 1 quadro de Sdo Francisco Regis com moldura
dourada

Sacristia (10)

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

A terceira devogio dos Jesuitas, vista na Igreja de Sdo Francisco Xavier,
é aos Santos Homens em geral, mértires ou nio (Quadro 4). Nessa categoria
havia também devogdes aos Santos Biblicos, que se iniciou por influéncia de
Loyola, com a utiliza¢do da imagem de Pedro, o fundador da igreja Romana, e

de Paulo, apéstolo dos gentios, que aparecem com frequéncia nos frontispicios,



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de... 509

nas capelas principais ou nas sacristias.’® Na igreja de Sao Francisco Xavier
nio hd, nos altares, mengio a esses santos. Sdo descritos no Inventarium sete
santos: Santo Alexandre, Sdo Joaquim, Sdo Bartolomeu, Sdo Sebastido, Sio

Jodo Batista, Santo Antonio e Sdo José.

Quadro 4 — Imagens relativas a devogio dos Santos

Santos homens em geral presentes nos espagos sagrados da Igreja de Sao Francisco
Xavier, de acordo com dados do Inventario de 1760

Ambiente Descrigao e tamanho quando indicado

- 1 imagem de Sdo Sebastido de 0,88 m de altura com

Capela de Santo Cristo (2) resplendor de prata

Capela de Sao Bartolomeu (3) - provavelmente 1 imagem de Sdo Bartolomeu
ggfggj;léi\lossa Senhora do - 1 imagem de Sdo Joaquim de 0,88 m de altura
Capela de Sdo Miguel (6) - 1 imagem de Jodo Nepomuceno com 0,66 m de altura

- 1 imagem de Sdo Jodo Batista estofada de 0,66 m de
altura com resplendor de prata

- 1 imagem de Santo Ant6nio com o menino estofado de
0,66 m de altura com resplendor de prata

- 1 imagem de Santo Alexandre estofada de 1,32 m de
altura

Capela de Santo Alexandre (7)

- 1 imagem de Sdo José com o menino, resplendor de
Capela de Nossa Senhora da prata, estofado com 0,77 m de altura

Assungio (8) - 1 imagem pequena de Sdo Jodo Batista

- 1 imagem pequena de Santo Antonio

- 1 imagem de madeira de 0,33 m de altura, estofadas,
uma imagem de Sio Jodo

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

Sacristia (10)

A quarta devogdo encontrada nos altares da Igreja de Sio Francisco
Xavier € relacionada as Santas Mulheres em Geral (Quadro 5). Nessa cate-
goria, sio mencionadas imagens de Santa Catarina, Sant’Ana, Santa Quitéria,
Santa Barbara e Santa Luzia.

16 MELO, Iaci Iara Cordovil de. 4 pintura e a escultura jesuitica da Igreja de Sao Francisco Xavier (ou
Santo Alexandre) em Belém do Pard. 2010. Trabalho de Conclusio de Curso (Especializagio) —
Curso de Cultura e Arte Barroca, Universidade Federal de Ouro Preto, Ouro Preto, 2010. p. 22.



510 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Quadro 5 — Imagens relativas a devogio das Santas

Santas mulheres em geral presentes nos espacos sagrados da Igreja de Sao Francisco
Xavier, de acordo com dados do Inventario de 1760

Ambiente Descrigio e tamanho quando indicado

- 1 imagem de Santa Quitéria com 1,10 m de altura, estofada e
com resplendor, e palma de prata

Capela de Santa - 1 imagem de Santa Barbara estofada de 0,66 m de altura,
Quitéria (4) resplendor, palma e torre de prata

- 4 quadros da vida de Santa Quitéria de pintura Romana, com
molduras de pau dourado

- 1quadro da vida de Santa Catarina

Capela de Nossa - 1 imagem de Sant’Ana estofada de 0,88 m de altura, cuja cruz

Senhora do Socorro (5) | ¢ engastada em tartaruga com seus relicdrios, e resplendor de
prata

gz)lp ela de Sao Miguel - 1 imagem de Santa Luiza estofada com 0,66 m de altura

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

A quinta devogio que os Jesuitas cultuavam era a Mariana. Dessas devo-
¢oes, as que interessam para este estudo sio: Nossa Senhora da Conceigio,
do Socorro, das Dores, da Boa Morte e da Assungio, e que podem ter sido

trazidas para o Brasil por intermédio da influéncia dos Jesuitas da Provincia de

Portugal (Quadro 6).



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de...

Quadro 6 — Imagens relativas a devo¢ao Mariana

Tema Mariano presente nos espagos sagrados da Igreja de Sao Francisco Xavier, de

acordo com dados do Inventario de 1760

Ambiente

Descrigio e tamanho quando indicado

Capela-mor (1)

- 1 imagem de Nossa Senhora da Conceigo estofada de 0,66 m com sua
coroa de prata

- 1 imagem de Nossa Senhora das Dores estofada de 1,98 m de altura
- 3 laminas de cobre de 0,33 m de altura: uma de Nossa Senhora, outra
de Santo Ignacio, outra de Sdo Xavier

- 1 imagem da Senhora da Boa Morte inclusa dentro do mesmo
retdbulo com vidragas: a imagem tem 1,43 m, é de vestir, com tunica de

Nossa Senhora
da Assungio (8)

g;ftfaci;to @) damasco branco de ouro, capa de damasco azul com ramos de ouro, tudo
guarnecido de galbes finos do mesmo ouro; sua palma de flores de prata
e canutilho na méo, mais 2 palmas de canutilho de prata, com variedade
de flores, e 8 ramalhetes de flores de seda, 6 jarrinhas da India, vasos dos
ditos ramalhetes
- 1 painel grande da Senhora da Sapiéncia

Capela de - 1 imagem de Nossa Senhora do Socorro estofada de 1,76 m de altura

Nossa Senhora | - 1 imagem de Sant’Ana estofada de 0,88 m de altura, cuja cruz é

do Socorro (5) | engastada em tartaruga com seus relicdrios e resplendor de prata

Capela de - 1 imagem de Nossa Senhora da Assuncio de 1,54 m de altura, estofada

com coroa de prata
- 4 quadros de passos de Nossa Senhora da Boa Morte, todos grandes

Sacristia (10)

- 1 imagem de madeira de 0,33 m de altura, estofada, da Senhora

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.

A sexta devogio dos Jesuitas é aos anjos, conforme o Quadro 7. Sdo men-

cionados o Arcanjo Miguel e o Raphael.

Quadro 7— Imagens relativas a devogio do Anjos

Anjos presentes nos espagos sagrados da Igreja de Sao Francisco Xavier, de acordo com

dados do Inventirio de 1760

Ambiente

Descri¢ao e tamanho quando indicado

Capela-mor (1)

- 2 anjos de 2,42m palmos com suas peanhas de 0,77 m douradas.
Os anjos estofados de extrema beleza colocados no presbitero da
capela-mor com uso de tocheiros

(6)

Capela de Sao Miguel

- 1 imagem do Arcanjo Miguel

- 2 quadros dos anjos Sio Miguel e Raphael

Fonte: Elaborado por Isis de M. M. Antunes.



512 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

A reconstituigao hipotética

Foram consideradas, para a reconstituigdo imagética hipotética, as ima-
gens das Santas mulheres, dos Santos homens, as representagoes de Nossa
Senhora, os ornamentos religiosos, os paramentos litirgicos e o mobilidrio
dos seguintes ambientes: Capela-mor, Capela de Santo Cristo, Capela de Sdo
Bartolomeu, Capela de Santa Quitéria, Capela de Nossa Senhora do Socorro,
Capela de Sao Miguel, Capela de Santo Alexandre, Capela de Nossa Senhora
da Assungio, Capela de Nosso Pai Santo Inécio e sacristia.

Cabe, nessa parte do estudo, um esclarecimento. Ha claras controvérsias de
diversos pesquisadores acerca do posicionamento das capelas. No Inventaruim
Maragnonense nao hd uma localizagio clara, mas, sim, uma sequéncia de nome-
agdes desses ambientes. Isso ndo quer dizer que a ordem dos altares seja linear
ao texto, pois nada assegura esse posicionamento. Nao encontramos desenhos
esquemadticos, como ji mencionado, que pudessem apontar com clareza os
locais originais dos altares. Hilario Govoni'” optou pela ordem das capelas
de acordo com o Inventaruim, assumindo um posicionamento anti-hordrio,
conforme a Figura 1.

17 GOVONI S.]. Pe. llario. Inventdrio jesuitico do Pard: ou seja, os bens dos Jesuitas no Grao-Pard
confiscados a 250 anos atrds [Transcri¢io]. Archivum Romanum Societatis Iesu — ARSI, BRAS
28,8, Roma. [Texto digitado]. Belém-Par4, Capela de Lourdes, em 12 set. 2009.



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de... 513

Figura 1 — Planta baixa da Igreja de Sdo Francisco Xavier com a organizagio de Govoni S.J.

1 - CAPELA MOR

2 - CAPELA DE NOSSA SENHORA DO SOCORRO
3 - CAPELA DE NOSSO PAI SANTO INACIO

4 - CAPELA DE SANTA QUITERIA

5-CAPELA DE SAO BARTOLOMEU

6 - CAPELA DE SANTO CRISTO

7 - CAPELA DE SANTO ALEXANDRE TITULAR DO COLEGIO
8 - CAPELA DE NOSSA SENHORA DA ASSUNCAQ

9 - CAPELA DE SAO MIGUEL

10- SACRISTIA

Fonte: Adaptagio elaborada a partir do IPHAN apud BAZIN® e de estudos de MELO."

Optei por outra ordem em fungio das insignias dos altares. Essa alterna-
tiva foi oferecida por Renata Maria e Almeida Martins no estudo “Por uma
histéria da Arquitetura e da Artes nas missdes jesuiticas do Maranhdo e Grao-
Para (séculos XVII e XVIII): documentagio primdria inédita”.?* Discordei

apenas de um altar em que a pesquisadora atribuiu a Santo Alexandre, pois

18 BAZIN, Germain. 4 arquitetura religiosa barroca no Brasil. Rio de Janeiro: Record, 1956, p. 104.

19 MELO. 4 pintura e a escultura jesuitica da Igreja de Sdo Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) em
Belém do Pard, p. 27.

20 MARTINS, Renata Maria Almeida. Por uma histéria da Arquitetura e da Artes nas missoes
jesuiticas do Maranhdo e Grao-Pari (séculos XVII ¢ XVIII): documentagdo primdria inédita.
Forum Patriménio,v. 5, n. 1, p. 98-115,2012.



514  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

entendo ser de Nossa Senhora da Assungio. Os quadros de 2 a 7 tem a nume-
ragio indicada em fungio da configuracio (Figura 2).

Figura 2 — Configuragio dos altares em fung¢io dos monogramas e da altura dos retabulos

1 - CAPELA MOR

2 - CAPELA DE SANTO CRISTO

3-CAPELA DE SAOQ BARTOLOMEU - Monagrama (BD)

4 - CAPELA DE SANTA QUITERIA

5 - CAPELA DE NOSSA SENHORA DO SOCORRO - Monograma (8S)

6 - CAPELA DE SAO MIGUEL - Monograma (SM)

7 - CAPELA DE SANTO ALEXANDRE TITULAR DO COLEGIO - Monograma (SJ)
8 - CAPELA DE NOSSA SENHORA DA ASSU N(,'AU - Monograma (SA)

9. CAPELA DE NOSSO PAI SANTO INACIO

10- SACRISTIA

Fonte: Elaborado por Isis M. M. Antunes.



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de...

A reconstitui¢do? hipotética (uma proposta de alocagio) dos 10 ambien-
tes da Igreja de Sdo Francisco Xavier foi elaborada no intuito de apresentar
um contexto mais préximo possivel do que estava descrito no Inventarium
Maragnonense. Foram omitidos, desses 10 cendrios, os linhos e as guarni¢des
de uso litdrgico, os paramentos religiosos menores, os objetos paralitirgicos,
utilizados em procissdes externas, e as imagens e apetrechos que eram utiliza-
das em ocasides especiais, como na Semana Santa. Também ndo consideramos
os elementos arquitetonicos, incluindo-se os revestimentos e pinturas parietais
(em talha).

Sobre os aspectos formais dos altares e a respeito da iconografia de
cada personagem, as pesquisadoras Renata de Almeida Martins® e laci Iara
Cordovil de Melo® tém estudos ja publicados e de grande relevéncia para esse
tema. Nesse sentido, para nio repetir pesquisas ja realizadas, que descreveram
com rigor os espagos ora em tela, optei por transformar as palavras escritas
no Inventarium em imagens, mesmo que esta seja apenas uma hipétese for-
mulada. Mas refor¢co que na apresentagio proposta de cada reconstituigdo de
capela e sacristia, ¢ importante observar que existe uma coeréncia nas alocagdes
das imagens religiosas em relagdo ao relatado no Inventarium. Nesse sentido, o
programa iconografico é exatamente o que se estabeleceu em 1760.

A partir desse documento, houve um levantamento dos bens méveis e a
selecdo de imagens coetaneas a realidade colonial, algumas vezes encontradas

no préprio acervo das oficinas dos Jesuitas do Colégio de Santo Alexandre

21  Teve como colaboradores dois designers: Andrey Gomes, que recortou digitalmente a maioria
dos elementos compositivos, e Sandro Pereira de Almeida, que manipulou as imagens, harmo-
nizando cores ¢ adequando as formas e texturas de acordo com as minhas orientagdes para a
localizagdo e caracterizagio dos ambientes.

22 MARTINS. “Por uma histéria da Arquitetura e da Artes nas missoes jesuiticas do Maranhio
e Grao-Pari (séculos XVII e XVIII)”; MARTINS. Tintas da terra, tintas do reino, MARTINS,
Renata Maria de Almeida. Uma cartela multicolor: objetos, praticas artisticas dos indigenas e
intercAmbios culturais nas Misses jesuiticas da Amazonia colonial. Caiana. Revista de Historia
del Arte y Cultura Visual del Centro Argentino de Investigadores de Arte, n. 8, p. 70-84, jan./jun.
2016. Disponivel em: http://caiana.caia.org.ar/template/caiana.php?pag=articles/article_2.
php&obj=233&wvol=8. Acesso em: 13 abr. 2019.

23 MELO, laci I. C. 4 talha setecentista da Igreja de Sio Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) em
Belém do Pard. 78 f. Trabalho de Conclusio de Curso (Especializagio em Histéria da Arte)
— Pontificia Universidade Catélica de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2009; MELOQO, Iaci 1.
C. Imagindria em colégios, fazendas e misses jesuiticas no nordeste paraense. 2012. Dissertacio

(Mestrado em Artes) — Escola de Belas Artes, Universidade Federal de Minas Gerais, 2012. 2 v.




516 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

(Belém-PA), que estio salvaguardados no Museu de Arte Sacra de Belém
(MAS).*

Os ambientes das capelas foram fotografados como referencial para a
cena de reconstrugio visual, pois se trata de retdbulos, em sua maioria, origi-
nais, principalmente os do lado da Epistola, que ainda estdo na talha original.
Os do lado do Evangelho foram reconstruidos em argamassa, a partir da talha
original.

Na sequéncia, apresentamos os 10 cendrios de acordo com a dedicagio do
santo(a) a Capela com a transcri¢ido da escrita do Inventarium e atualizagdes
na grafia, que descreve o que havia de imagens e ornamentos. Este texto auxi-
liara o leitor a observar a reconstitui¢do hipotética, com manipulagio de cores,

recortes digitais e inclusdo de filtros.”

Altar-mor. Descri¢ao do Inventario de 1760. Ambiente 1

A capela-mor da Igreja do Colégio do Pard, ou seja, da Igreja de Sio
Francisco Xavier, possui um retibulo grande 4 moderna,? com camarim todo
dourado. Possui 70 casticais, uns dourados, outros de bronze e de estanho.

Um serafim debaixo de cujas asas se expunha o Santissimo Sacramento,
uma imagem do Senhor Ressuscitado de 0,44 m; uma imagem de Santo Indcio
de 1,76 m estofada posta do lado do Evangelho com dois resplendores, uma na
cabeca outro na mio, ambos de prata.

Outra imagem de Sio Francisco Xavier de 1,76m com seu resplendor
de prata e uma imagem de Cristo nas maos. Uma imagem de Nossa Senhora
da Conceigio estofada de 0,66 m com sua coroa de prata, um sacririo com
seu pavilhdo dourado, 6 casticais de 1,10 m de altura, todos de prata, uma
sacra, lavabo e Evangelho, todos de prata. Duas banquetas para o ministério do
altar-mor. Um vaso de prata para o lavatério, um cilice de prata dourada com
sua patena dourada, um missal com capa de veludo chapeado de prata. Uma
lampada grande 4 moderna de prata de peso aproximadamente 29 quilos com

24 Agradecimentos a Secretaria de Cultura do Pard que autorizou a pesquisa no Museu de
Arte Sacra, sob protocolo 2016/305042, que resultou na tese Marfim, in natura e lavrado,
no Inventarium Maragnonense (1760), com énfase na representacio do Cristo Crucificado (EBA,
UFMG, 2020).

25 O programa para as alteragdes nas imagens foi o Photoshop CC 2014.
26 Confrontar as consideragdes de MARTINS. Tintas da terra, tintas do reino, p. 362-369.



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de... 517

corrente de ferro dourada, 10 quadros grandes da vida de Sao Francisco Xavier
situados nas paredes laterais da capela-mor as quais estdo cobertas com talhas
douradas e da mesma forma dourada até o teto da dita capela. Trés cadeiras
pintadas para os celebrantes.

Um crucifixo de marfim de 0,44 m com cruz coberta de tartaruga com
seus engastes de prata e recortada por precisas reliquias e mais resplendor de
prata. Dois anjos de 2,42 m com suas peanhas de 0,77 m douradas. Os anjos
estofados de extrema beleza colocados no presbitero da capela-mor com uso
de tocheiros, 6 lanternas de folhas de flandres pintadas. Uma caldeira de prata
com o sopé destes, uma boceta chata de prata para héstias, outra de xardo da
India e outra de cobre.

Figura 3 — Reconstitui¢io do Altar-mor (ambiente 1)

Fonte: Composi¢io de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de

Almeida.



518 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Capela de Santo Cristo. Descrigao do Inventario de 1760. Ambiente 2

Com seu retdbulo grande e dourado, no vio a Imagem de Cristo
Crucificado de 1,98 m de altura com seu relicdrio de prata por resplendor na
cabeca. Aos pés da imagem estd outra imagem de Nossa Senhora das Dores
estofada de 1,98 m de altura.

De um lado do retdbulo, uma imagem de Sdo Sebastido de 0,88 m de
altura com resplendor de prata. Do outro lado uma imagem de Sao Francisco
de Borgia de 0,88 m de altura, estofado com resplendor de prata. Ao pé do
altar, uma Imagem de Cristo de marfim de 0,22 m, ao pé do qual estio 3
liminas de cobre de 0,33 m de altura, uma de Nossa Senhora, outra de Santo
Ignacio, outra de Sao Xavier. Dois tocheiros de pau pintados.

Nessa mesma capela do Santo Cristo estd elevada sobre a banqueta do
altar a imagem da Senhora da Boa Morte inclusa dentro do mesmo retiabulo
com vidragas e cortinas ou véu que serve para fechar: a Imagem tem 1,43 m,
¢ de vestir com tinica de damasco branco de ouro, capa de damasco azul com
ramos de ouro tudo guarnecido de galdes finos do mesmo ouro; sua camisa de
cambraia com punhos de rendas finissimas; sua almofada bordada e outra na
cabeca da Imagem; sua palma de flores de prata, e canutilho na mao mais 2
palmas de canutilho de prata com variedade de flores, e 8 ramalhetes de flores
de seda, 6 jarrinhas da India, vasos dos ditos ramalhetes; mais 4 ramalhetes
grandes também de seda.

Uma limpada de prata de cerca de 12 quilos com corrente de ferro.
Tem mais um cdlice grande dourado com sua patena. No lado dessa capela
na parede estd sito um painel grande da Senhora da Sapiéncia, porque nesse
mesmo altar faziam os Estudantes as suas fung¢des pertencentes a irmandade
da dita Senhora.



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de... 519

Figura 4 — Reconstituigio da Capela de Santo Cristo (ambiente 2)

Fonte: Composi¢io de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de

Almeida.



520 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Capela de Sao Bartolomeu. Descriciao do
Inventario de 1760. Ambiente 3

Com seu retdbulo a antiga que pertence a um conego secular.

Figura 5 — Reconstitui¢io da Capela de Sao Bartolomeu (ambiente 3)

Fonte: Composi¢io de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de
Almeida. Legenda: No caso especifico desse altar, Sdo Bartolomeu, a lumindria, tocheiros e
casticais foram adicionados sem sua meng¢io no Inventério.



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de... 521

Capela de Santa Quitéria. Descricao do
Inventario de 1760. Ambiente 4

Com seu retdbulo dourado, com a Imagem de Santa Quitéria com 1,10 m
de altura estofada e com resplendor, e palma de prata. Do seu lado, uma Santa
Barbara estofada de 0,66 m de altura, resplendor, palma, e torre de prata. Do
outro lado, Sdo Jodo Francisco Regis estofado de 0,88 m com resplendor de
prata, e crucifixo nas maos. Uma imagem de Cristo de marfim de 0,44 m, seu
resplendor de prata, sua cruz, e calvirio; 6 castigais de bronze de 0,44 m, mais
4 de bronze de altura 0,99 m, mais 2 tocheiros de pau pintados; 4 quadros de
vida da Santa Quitéria de pintura Romana, com molduras de pau dourado.

Uma lampada de prata de cerca de 11,5 quilos.

Figura 6 — Reconstitui¢io da Capela de Santa Quitéria (ambiente 4)

Fonte: Composigio de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de
Almeida.



522  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Capela Nossa Senhora do Socorro. Descricao
do Inventario de 1760. Ambiente 5

Com seu retibulo dourado, com a Imagem da Nossa Senhora do Socorro
de 1,76 m de altura, estofada; mais um quadro da vida de Santa Catarina. Dois
tocheiros de pau pintados. Um cilice de prata com sua patena dourada. Uma
lampada de prata de cerca de 8 quilos: duas imagens no retiabulo, uma de Sao
Joaquim, outra de Sant’Ana estofadas de 0,88 m de altura, cuja cruz é engas-

tada em tartaruga com seus relicdrios e resplendor de prata.

Figura 7 — Reconstituigdo da Capela de Nossa Senhora do Socorro (ambiente 5)

Fonte: Composi¢io de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de
Almeida.



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de... 523

Capela de Sao Miguel. Descriciao do Inventario de 1760. Ambiente 6

O retdbulo de madeira dourada no meio da Imagem do Arcanjo Miguel:
de um lado a imagem de Santa Luiza estofada de 0,66 m de altura; do outro
lado a imagem de Jodo Nepomuceno com 0,66 m de altura. Uma imagem de
Cristo de marfim de 0,22 m de altura com a cruz coberta de tartaruga com
resplendor e titulo de prata; 2 quadros de Anjos Sdao Miguel, e Raphael. Uma
lampada nova de prata de cerca de 13 quilogramas, outra de latdo com corrente
de ferro pintada.

Figura 8 — Reconstitui¢io da Capela de Sao Miguel (ambiente 6)

Fonte: Composi¢io de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de
Almeida.



524,  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Capela de Sao Santo Alexandre. Descricao
do Inventario de 1760. Ambiente 7

Com um retibulo de madeira entalhada, e dourada; de um lado com a
Imagem de Sio Jodo Baptista estofada de 0,66 m de altura com resplendor de
prata; do outro lado uma imagem de Santo Anténio com o menino estofado
de 0,66 m de altura com resplendor de prata. No meio, porém, a Imagem de
Santo Alexandre estofada de 1,32 m de altura: uma Imagem de Cristo de mar-
fim de 0,33 m de altura com cruz, calvirio, e resplendor de prata, 1 lampada de

prata de cerca de 15,5 quilogramas com corrente de ferro pintada.

Figura 9 — Reconstitui¢io da Capela de Santo Alexandre (ambiente 7)

Fonte: Composigio de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de

Almeida.



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de... 525

Capela de Nossa Senhora da Assuncao. Descricao
do Inventario de 1760. Ambiente 8

O retdbulo de madeira dourada, no meio a imagem de Nossa Senhora
da Assungido de 1,54 m de altura, estofada com coroa de prata. Dos lados, Sdo
Francisco Xavier com resplendor de prata, e Sdo José com o menino, resplen-
dor de prata, ambos estofados e com 0,77 m de altura. Na banqueta deste altar
estdo reliquias grandes inclusas em vidragas. No meio, 4 imagens pequenas de
Sdo Jodo Batista, de Santo Antonio, 2 de Sdo Francisco Xavier, 2 das quais sdo
de marfim. Na banqueta uma Imagem de Cristo de chumbo encarnada. Uma
lampada de prata de 5,4 quilogramas com corrente de ferro pintada; 4 quadros

de passos de Nossa Senhora da Boa Morte todos grandes.

Figura 10 — Reconstituigio da Capela Nossa Senhora da Assungio (ambiente 8)

Fonte: Composi¢ao de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de

Almeida.



526 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Capela de Nosso Pai Santo Inacio. Descricao
do Inventario de 1760. Ambiente 9

Retibulo dourado com uma imagem de Santo Inicio de Loyola de 2,20
m, estofada. De um lado Sdo Luiz Gonzaga, e do outro lado Santo Estanislau,
todas com resplendores de prata e ambas estofadas. Uma imagem de Cristo
de marfim de 0,33 m com sua cruz e peanha. Uma imagem do Menino Jesus
deitado, que fica debaixo da dita peanha; 6 casticais de prata de 0,66 m, 6 de
bronze de 0,55 m e 2 tocheiros de pau pintados. Uma limpada de prata de
cerca de 16,5 quilos.

Figura 11 — Reconstitui¢do da Capela de Santo Indcio (ambiente 9)

Fonte: Composi¢do de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de

Almeida.



Reconstituigao visual dos programas iconogrificos dos espagos sagrados da Igreja de...

Sacristia. Descricao do Inventario de 1760. Ambiente 10

Um caixdo com pau Santo com 25 gavetas, que tomava um lado da dita
casa, fechaduras, e argolas de bronze dourado: sobre o caixdo até o forro do
teto tinha um retdbulo de madeira dourado: no meio um nicho grande com
suas vidragas, e dentro uma Imagem grande de Cristo crucificado de marfim,
a cruz, e calvirio de pau ébano com resplendor de prata, tudo prego de 18
moedas: 2 imagens de madeira de 0,33 m de altura, estofadas, uma imagem de
Sdo Jodo, outra de Senhora: 12 quadros de 0,77 m de altura cada com vidragas,
pendurados no mesmo retibulo; mais um de Sao Francisco de Bérgia, e outro
de Sdo Francisco Régis todos com molduras douradas; mais 4 quadros de 0,88
m; mais 4 quadros maiores de 1,76 ou 1,98 m; 10 ldiminas de cobre para ornato
da sacristia com variedade de preciosas molduras. 2 armdrios velhos; outro
armdrio, em que se guardavam 11 Missais: um lavatério ordindrio de médrmore:

uma casinha, em que se guardavam virios trastes da sacristia.

Figura 12 — Reconstitui¢do da Sacristia (ambiente 10)

Fonte: Composi¢io de Isis M. M. Antunes, tratamento de imagem de Sandro Pereira de

Almeida.



528 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

A fundamental contribui¢io deste capitulo foi a reconstitui¢do hipotética
dos altares da igreja de Sdo Francisco Xavier e da sacristia, alocando as ima-
gens e os ornamentos citados no Inventdrio em seus devidos altares. Trazemos,
de certa forma, a importancia da imagem como uma fonte documental. O
protagonismo do documento escrito, o Inventarium, é compartilhado com
hipéteses imagéticas. Para além de ilustrar, a imagem tratada poderd subsidiar
o entendimento de um programa iconogréfico, 20 mesmo tempo em que pro-
vocard discussdes.

Como apontamentos para futuras pesquisas, uma reflexdo sobre a globa-
lizagdo desses bens materiais é pertinente. Certamente, como a ornamentagio
desses ambientes acirrou-se pela construgio da terceira edificagio dedicada
a Sdo Francisco Xavier, inaugurada em 1719, muitas imagens, ornamentos
foram importados e trazidos por demandas do Reino e sob encomenda ou
agraciamentos dos Jesuitas, espalhados pelos quatro continentes. No entanto,
muitas talhas, esculturas, ornamentos tiveram artifices advindos das oficinas do
Colégio de Santo Alexandre,” o que ratifica o fato de imagens sacras e outros
ornamentos terem sido lavradas por oficiais locais. Portanto, hd muita investi-

gacio a ser realizada nesse sentido para atribui¢do de autoria local.

27  De acordo o “Catilogo deste Colégio de Santo Alexandre, seus bens, oficinas, fazendas, servos,
gados, dispéndios, e dividas activas e passivas, 08p, Documento 1329, Cédice 43-113, 1720,
p.04”,de Alberto Frederico de Morais Lamego, transcrito por Renata Maria de Almeida Martins
¢ Luciano Migliaccio, havia um cubiculo, préximo a Botica, no Colégio Santo Alexandre-PA,
que servia ao irmdo escultor e aos rapazes para aprenderem os oficios (cf. MARTINS. Tintas da
terra, tintas do reino, p. 187-199).



CAPITULO 22

“CARA DE ANJO”: TRACOS INDIGENAS
EM OBJETOS ESCULTORICOS DO MUSEU
DE ARTE SACRA NO ANTIGO COLEGIO
DE SANTO ALEXANDRE EM BELEM

Karl Heinz Arenz'
Michelle Rose M. Barros de Queiroz*
Raul Castilho Lobato®

Introducao

ntre os objetos que constam no inventdrio da Igreja do Colégio de
E Santo Alexandre em Belém, feito apés a expulsdo dos jesuitas em 1759,
encontram-se vérias estdtuas de anjos, além de dois pulpitos ornamen-
tados com cabegas desses seres celestiais.* Tudo indica que estas obras esculté-
ricas tenham sido fabricadas por artesdos indigenas sob a orientagio de um ou
vérios jesuitas versados na arte de talhar. De fato, os tragos faciais indigenas dos

« . » . . . ’ . . .
anjos” evidenciam que, ao invés de simplesmente copiar esculturas vindas da

1 Professor da Faculdade de Histéria da Universidade Federal do Para (UFPA).
E-mail: karlarenz@ufpa.br.

2 Professora da Escola de Aplicagio/UFPA; Doutoranda em Histéria pelo Programa de Pés-
Graduagio em Hist6ria/UFPA. E-mail: michellermbq@ufpa.br.

3 Licenciado em Histéria, Faculdade de Histéria/UFPA. E-mail: raulclobato@hotmail.com.

Inventario da Igreja do Colégio do Para (1760). Archivum Romanum Societatis Iesu (ARSI),
Roma, c6d. Bras. 28, fl. 8r.



530

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Europa, os artistas nativos se inspiraram nos rostos daqueles que os rodeavam
no dia a dia.

O presente artigo visa analisar, dentro da estreita — mas assimétrica —
relagdo entre indios e missiondrios, a atuagio de artesdos indigenas nas oficinas
vinculadas ao Colégio de Santo Alexandre, sobretudo no que diz respeito a
produgio de obras escultéricas com fei¢des nativas que se encontram atual-
mente no Museu de Arte Sacra do Pard. A atual sede do museu ocupa justa-
mente o prédio do antigo Colégio. Partindo do conceito da mediagio cultural
e aprofundando as principais caracteristicas da cultura e arte barrocas, ampla-
mente difundidas na época colonial, a anélise enfoca, de forma especifica, o
par dos chamados “anjos tocheiros”. Os tragos faciais indigenas das referidas
esculturas evidenciam que os indios nio s6 atenderam a liturgia celebrada na
Igreja do Colégio, mas também exibiram sua “cara”, de maneira bem vistosa,
em objetos de culto.

A anilise se compde de trés partes. A primeira e a segunda abordam,
mediante uma pesquisa bibliografica, respectivamente, a complexa convivéncia
entre jesuitas ¢ indigenas no Pard seiscentista e a cultura barroca com suas
manifestagdes materiais e imateriais entio em voga. A terceira parte, enfim,
concentra-se na andlise das esculturas dos dois “anjos tocheiros”, tidos como

as obras mais exemplares e perfeitas produzidas nas oficinas jesuiticas do Para.

Indigenas e missionarios no Para colonial

A Companhia de Jesus dedicou-se, a partir de 1653, 4 catequizagio siste-
mitica dos indigenas na entdo Capitania do Para. Para este fim, foi criada uma
ampla rede de missdes ou aldeamentos, dos quais havia basicamente quatro
tipos: as “aldeias de reparti¢io” (cuja mao de obra masculina foi anualmente
inventariada e, em seguida, distribuida entre moradores, autoridades e mis-
siondrios), as “aldeias de servigo real” (situadas ao lado das salinas e pesqueiros
régios), as “aldeias de visita” (para atender grupos recém-descidos ou pouco
contatados, isentos de trabalhos compulsérios) e — o que € relevante para nossa
reflexdo — as fazendas nas adjacéncias das duas vilas principais da colénia,
Belém e Sdo Luis. Estas fazendas garantiram o sustento do respectivo colégio
urbano, mas também abasteceram as missdes no interior. Por isso, além de

diversas plantagdes para a produgido do principal alimento da regido, a farinha



“Cara de anjo”: tracos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte Sacra no antigo... 531

de mandioca, havia olarias para o fabrico de vasilhame, marcenarias para a
confecgdo de méveis e, também, oficinas especializadas na feitura de objetos
sagrados, principalmente estituas de santos.” O Colégio em Belém ganhou,
ja no século XVII, uma significa¢do maior, haja vista a crescente importancia
econdmica do vale amazonico.® Assim, entre 1718 e 1719, foram reinaugura-
dos os suntuosos prédios da Igreja de Sdo Francisco Xavier e do Colégio de
Santo Alexandre, apés uma longa e profunda reforma dos edificios anteriores.”

No novo Colégio e nas fazendas que lhes eram subordinadas funciona-
ram oficinas com o intuito de ensinar aos indigenas certos oficios, tanto arte-
sanais (carpinteiros, marceneiros, ferreiros, torneiros, teceloes e oleiros) como
artisticos (escultores e pintores).® Vale destacar que, segundo Serafim Leite, as
instru¢des dadas teriam sido mais instrumento de catequese do que propria-
mente um aprendizado profissional para os indigenas.” Ndo obstante, pode-se
inferir que os indios que recebiam uma formagio nas oficinas — seja nas do
colégio ou em uma de suas fazendas —, nio eram recém-descidos dos interio-
res, visto que suas habilidades artesanais e artisticas tinham sido incentivadas
ja desde a infincia e adolescéncia. Tratava-se, em geral, de indigenas integrados

5  LEITE, Serafim. Historia da Companhia de Jesus no Brasil. T. 4. Lisboa/Rio de Janeiro: Livraria
Portugalia/Instituto Nacional do Livro, 1943, p. 97-103; LEITE, Serafim. Historia da Companhia
de Jesus no Brasil. T. 3. Lisboa/Rio de Janeiro: Livraria Portugalia/Instituto Nacional do Livro,
1943, p. 249 e 279-280.

6  Concernente a fungio dos colégios na América portuguesa, Ronaldo Vainfas afirma: “Por outro
lado, 2 medida que se fixavam em diversas regides da colonia, foram abrindo colégios, instituigio
inovadora na época, cujo nimero chegou a 19 em meados do século XVIII. Neles lecionava-se o
latim, a filosofia e a teologia e, visando a fomentar a atividade missiondria e estimular vocagdes,
os colégios incentivavam os que desejavam apenas adquirir uma sélida formagdo humanistica
que os habilitasse a ingressar na Universidade de Evora, mantida pela Companhia, ou na de
Coimbra, onde os inacianos tinham papel de relevo.” VAINFAS, Ronaldo (dir.). Diciondrio do
Brasil colonial. Rio de Janeiro: Editora Objetiva LTDA, 2000, p. 327.

7 O orago de Sio Francisco Xavier se explica pelo fato de este santo jesuita, um companheiro
do fundador Santo Indcio, ser o padroeiro das missdes. Quanto a escolha de Santo Alexandre
como orago para o Colégio, ela foi feita devido ao envio de Roma, pelo papa Urbano VIII, de
reliquias de Santo Alexandre e Sdo Bonificio, trazidas &8 Amazonia pelo padre Antonio Vieira.
Ficou determinado que Sio Bonificio ficasse no Maranhio enquanto Santo Alexandre iria ser
patrono do Colégio no Pard. Ver LEITE. Historia da Companhia de Jesus no Brasil.'T. 3, p. 210-
211; MARTINS, Renata Maria de Almeida. Tintas da terra, tintas do reino: arquitetura e arte nas
Missées Jesuiticas do Grao-Pard (1653-1759). Tese de doutorado (Arquitetura), Universidade de
Sao Paulo, Sao Paulo, vol. 1, 2009, p. 168.

8  LEITE, Serafim. Artes e oficios dos jesuitas no Brasil (1549-1760). Lisboa / Rio de Janeiro:
Edi¢oes Brotéria / Livros de Portugal, 1953, p. 25-26.

9 LEITE. Histéria da Companbia de Jesus no Brasil. T. 4, p. 271.



532 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

na sociedade colonial, considerados indios cristdos, ji havendo eles passado
pelo processo de catequizagio, sendo batizados e familiarizados com o mundo
colonial.”

E interessante perceber de que forma culturas diferentes, como a ibero-
-barroca dos jesuitas e as xaménico-indigenas, se relacionaram, ao menos até
certo grau, no esforco de conformar uma vida em comum de seus respectivos
agentes. Nesse processo engendrou-se, principalmente no caso dos indios, uma
nova identidade, surgida a partir desse complexo universo multicultural, porém
sem abrir mio do essencial do modo de ser e viver original. Sendo a identi-
dade resultado de uma constru¢io constante, portanto nio algo acabado, ela
vai se formando e se configurando ao longo do tempo por meio de entrecho-
ques culturais. No entanto, essa diversidade, por vezes, é usada como pretexto
para impor unilateralmente valores e costumes, como aconteceu, sobretudo, no
periodo colonial, dando lugar a aculturagio.!

Para Edward Thompson, a cultura deve ser entendida como uma cons-
tru¢do constante, sempre se movimentando conforme as experiéncias de seus
atores.'? Sendo assim, a mudanca cultural perpassa pelo processo de contatos
mutuos e ocorre em todas as culturas que entram em contato uma com a outra,
mesmo havendo uma delas que logo tende a se sobrepor. Nesses casos, a acul-
turagdo cede espago para uma mediagdo pela qual se criam elementos comuns
(préticas, termos, ideias ou objetos), resultado da maleabilidade dos agentes
envolvidos que buscam estabelecer uma comunicagdo e convivéncia mutua-
mente aceitdveis. Nesse contexto, Maria Regina Celestino de Almeida traz a

seguinte reflexdo:

Jesuitas e indios encontravam-se num novo mundo, numa situagio nova,
colonial, que exigia de ambas as partes adaptacdes e estratégias de sobre-

vivéncia. Se os indios aldeados eram diferentes de seus pares nas aldeias

10 Quanto ao conceito de “indios cristdos”, ver CARVALHO ]UNIOR, Almir Diniz de. Indios
cristdos: a conversio dos gentios na Amazénia portuguesa (1653-1769). 2005. Tese (Doutorado
em Histéria Social) — Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2005; CARVALHO
][jNIOR, Almir Diniz de. “Indios cristios no cotidiano das colénias do Norte (séculos XVII e
XVIII)". Revista de Historia, Sio Paulo, vol. 168, fasc. 1, p. 69-99, 2013.

11 HALL, Stuart. Da didspora: identidades e mediagies culturais. Org. Liv Sovik; Tradugio Adelaine
La Guardia Resende [et al.]. 2. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.

12 THOMPSON, Edward Palmer. 4 miséria da teoria. Rio de Janeiro: Zahar, 1981.



“Cara de anjo”: tracos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte Sacra no antigo...

de origem, o mesmo se pode dizer dos jesuitas na colonia em relagdo aos
seus colegas europeus. O mundo colonial era uma experiéncia nova, viva e
dindmica, na qual os agentes sociais interagiam criando e recriando novas

formas de pensar, sentir e agir."?

No caso especifico dessa relagio entre missiondrio e missionado na
Amazonia colonial, e sem negar ou relativizar a violéncia infligida as popula-
¢oes indigenas por meio de guerras e por doengas trazidas pelo colonizador, o
contato nio foi uma sequéncia ininterrupta de conflitos e tensoes. E impor-
tante salientar que no encontro de culturas, tal que ocorreu no norte do Brasil
atual, se estabeleceu uma condi¢io de mutualismo, mesmo que parcial, no qual
a catequizagdo ndo foi suficiente para que os indigenas abandonassem inte-
gralmente as tradi¢des ancestrais. Antes, passaram a ressignifici-las mediante
o seu entendimento peculiar da mensagem cristd, possibilitando assim uma
relagdo consistente. Paula Montero utiliza como instrumento de andlise a
ja evocada mediagdo cultural para explicar tal encontro, no qual ocorre uma
aproximagdo entre duas culturas diferentes, por meio de negociagbes acerca
de elementos simbélicos que tém significado para ambos os lados. Estes ele-
mentos impactam nas relagdes sociais e nas concepgoes religiosas ou, mais
amplamente, simbdlicas, produzindo “cédigos compartilhados” que estabele-
cem acordos para facilitar a interagdo e a comunicagio entre os dois univer-
sos culturais.” Ao pensar mais especificamente a experiéncia amazdnica, Karl
Arenz aponta, com referéncia a Paula Montero, que

[...] o conceito da mediagdo cultural contribui para elucidar os multiplos
“cédigos compartilhados” que, enquanto modos de pensar o “outro” e fazer
acordos com ele, estabelecem um “jogo de comunicagio” entre absor¢io e
rejei¢do, mas sem atingir as culturas envolvidas em sua totalidade. No caso

dos indios, esta interagdo peculiar e complexa resultou, a partir de conceitos

13 ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. “Um Tesouro Descoberto: Imagens do Indio na Obra
de Jodo Daniel”. Tempo, Rio de Janeiro, v. 3, n. 5, jul. 1998, p. 150.
14 MONTERO, Paula. “Indios e missiondrios no Brasil: para uma teoria da mediagio cultural”. In:

MONTERO, Paula (org.). Deus na aldeia: missiondrios, indios e mediagio cultural. Sdo Paulo:
Globo, 2006, p. 31-66.




534 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

e elementos fornecidos pelos missiondrios, em uma (re)significagio dos

padroes de vida tradicionais e, também, da prépria identidade étnica.”

De fato, os ritos, gestos, palavras e objetos, usados pelos jesuitas no seu
esforco de evangelizar, passam a ganhar significagdo para os indigenas. Mas,
esses lhes atribuem, a partir de sua cosmovisio, um sentido novo e peculiar,
bem diferente daquele que tiveram na concepgido doutrindria e moral dos reli-
giosos. Embora inculcados no quadro de uma catequese repetitiva, determina-
dos elementos cristdos acabaram se inserindo no universo indigena, sobretudo
pela aparente coincidéncia entre certas tradi¢ées xamanicas e praticas cristas.'®
A intensa e constante ressignifica¢io, nio proposital ou planejada, contribuiu
assim a forjar um jeito de viver e crer especifico no interior das missdes. Michel
de Certeau, ao analisar a colonizagdo espanhola na América, chama essa ressig-
nifica¢do de subversio usada pelos indigenas como forma de fugir do sistema

— no caso da catequese, do discurso — dominante. Pois, segundo esse autor,

[...] submetidos e mesmo consentindo na dominagdo, muitas vezes esses
indigenas faziam das agdes rituais, representagdes ou leis que lhes eram
impostas outra coisa que nio aquela que o conquistador julgava obter por
elas. Os indigenas as subvertiam, nio rejeitando-as diretamente ou modi-
ficando-as, mas pela sua maneira de usd-las para fins e em fungio de refe-
réncias estranhas ao sistema do qual ndo podiam fugir. Elas eram outros,
mesmo no seio da colonizagio que os “assimilava” exteriormente; seu modo
de usar a ordem dominante exercia o seu poder, que nio tinham meios para

recusar; a esse poder escapavam sem deixd-lo."”

Mas ¢ salutar ir além desta afirmagio central de Certeau e atentar ao
processo de como se construiram e se constituiram mediante um processo de
complexas negociagoes, a partir de perspectivas simbdlicas diferentes, novos

15 ARENZ, Karl Heinz. “Além das doutrinas e rotinas: indios e missiondrios nos aldeamentos
jesuiticos da Amazonia portuguesa (séculos XVII E XVIII)”. Revista Historia e Cultura,v.3,n.2,
2014, p. 69.

16 ARENZ. “Além das doutrinas ¢ rotinas: indios e missiondrios nos aldeamentos jesuiticos da
Amazonia portuguesa (séculos XVII E XVIII)”, p. 71.

17 CERTEAU, Michel de. 4 invengio do cotidiano. Vol. 1: Artes de fazer. Tradugdo de Ephraim
Ferreira Alves. 9. ed. Petropolis: Vozes, 1994, p. 39-40.



“Cara de anjo”: tracos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte Sacra no antigo...

significados que, no entanto, ndo apagaram a alteridade dos povos indigenas.
De forma menos binémica, Cristina Pompa propde que

[...], seja para identificar a dindmica indigena da absorgio, rejei¢do e ree-
laboragdo da mensagem cristd, seja para recuperar a dindmica interna ao
préprio discurso missiondrio, nas diferentes facetas em que ele se apre-
senta, é preciso acompanhar, na longa ou na breve duragio, a dinfimica do
encontro-choque entre horizontes simbdlicos diversos e a construgio de

novos universos de significados “negociados”.*®

Essa tensdo entre encontros-choque e negociagdes evita, de certa forma,
conceber o missiondrio (s6) como impostor e o indigena (s6) como vitima.
Partindo desse pressuposto, chega-se a conclusio de que ndo se trata exclusi-
vamente de um evidente confronto, mas de um intricado processo de mediagio
cultural. Ao longo desse processo, os jesuitas que, segundo Stuart Schwartz,
“tiveram a esperanga de criar no Brasil uma utopia cristd entre os pagdos”,"’
conseguiram transmitir nio somente a doutrina cristd — mesmo de forma rudi-
mentar e lidica —, mas também conhecimentos préticos e técnicos. Quanto
aos nativos, eles lograram, nessa dindmica, nio se tornar em meros recepto-
res passivos dos ensinamentos, mas antes em “negociadores” ativos e criativos.
Dessas agéncias de cariter interativa surgiram, apesar das relagées de poder
assimétricas, um conjunto de significados e priticas compartilhados — a produ-

¢do artesanal-artistica constitui uma atividade central dentro desse conjunto.*

Cultura e arte barroca no Seiscentos

As oficinas jesuiticas, tal como existiram no Colégio de Belém e nas
fazendas inacianas nos arredores da cidade, deram visibilidade e concretude a
mediagio cultural por meio dos produtos que nelas foram fabricados. A gama

18 POMPA, Cristina. “Para uma antropologia histérica das missées”. In: MONTERO, Paula
(org.). Deus na aldeia: missiondrios, indios e mediagio cultural. Sio Paulo: Globo, 2006, p. 112.

19 SCHWARTYZ, Stuart B. Cada um na sua lei: tolerancia religiosa e salvagio no mundo atlantico
ibérico. Trad. Denise Bottman. Sdo Paulo/Bauru: Companhia das Letras / EDUSC, 2009, p.
273.

20 POMPA. “Para uma antropologia histérica das missdes”, p. 111-142; ARENZ. “Além das dou-
trinas e rotinas: indios e missiondrios nos aldeamentos jesuiticos da Amazonia portuguesa (sé-

culos XVII e XVIII)”, p. 63-88.




536 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

dos objetos ¢ ampla, indo de telhas, méveis, vasilhas e mesmo alimentos até
esculturas e pinturas. Em geral, as formas que se deu ao material artistico,
destinado a um uso litdrgico e/ou devocional, seguiram os padrées do barroco
europeu. Esse estilo de arte de expressio dramitica surgiu na Itdlia do século
XVI, mas espalhou-se na centuria seguinte sobretudo pelos paises catélicos e
suas respectivas possessoes ultramarinas, onde produziu variagdes locais.?!

De certa maneira, o sucesso do barroco, no século XVII, estd intimamente
ligado 4 Contrarreforma catélica, pois durante o Concilio de Trento (1545-
1563) se revelou a preocupagio da Igreja Romana em disciplinar a imaginagio
dos fiéis por meio da arte sacra. Buscou-se promover a produgio plastica bar-
roca a fim de valorizar a fé catélica e seus dogmas e sacramentos, reafirmados
e esclarecidos pelo Concilio, além de multiplicar o nimero de fiéis no mundo
inteiro através da persuasio proporcionada pela arte. A partir do Concilio de
Trento, as obras sacras passaram a ser produzidas dentro desse universo artis-
tico e religioso novo, tendo elas que obedecer a certas normas fornecidas pelas
autoridades eclesidsticas que visavam manter a decéncia e o decoro das estdtuas
santorais produzidas e assim evitar qualquer desencaminhamento dos fiéis.
As obras que nio seguissem os padrdes instituidos deveriam passar por uma
remodelagio ou entdo seriam destruidas. Ja as pinturas ou esculturas aprovadas
ganhavam lugar de honra nas igrejas.?

E justamente nesse ambiente cultural que, em 1540, foi criada a

Companhia de Jesus,” uma ordem religiosa, de explicito cariter missiona-

21 BAETA, Rodrigo Espinha. O barroco: a arquitetura e a cidade nos séculos XVII. Salvador:
EDUFBA, 2020; MARTINS, Alberto. KOK, Gléria. Nos caminhos do barroco. Sio Paulo:
Companhia das Letras, 2010.

22 MELO, laci lara Cordovil de. 4 pintura e a escultura jesuitica da igreja de Sao Francisco Xavier (ou
Santo Alexandre) em Belém do Pard. 2010. Trabalho de Conclusdo de Curso (Especializagio) —
Universidade Federal de Ouro Preto, Curso de Cultura e Arte Barroca, 2010.

23 O fundador da Companhia de Jesus foi Santo Indcio de Loyola, um nobre espanhol de origem
basca. Por esse motivo os jesuitas também sio conhecidos pela alcunha de inacianos. A nova
ordem teve como seu primeiro missiondrio Sdo Francisco Xavier, também espanhol, que foi
evangelizar ao longo das rotas maritimas na Asiae por ld morreu. Ambos foram canonizados em
1622, sendo dedicada a Sao Francisco Xavier a igreja adjacente ao Colégio de Santo Alexandre
em Belém. Ver ARENZ, Karl Heinz. “Impressionar e Intimidar: Arte e Evangelizacio Jesuiticas
na Amazonia Seiscentista”. Anais do XXVI Simpdsio Nacional de Historia — ANPUH. Sio Paulo,
jul. 2011, p. 5; OLIVEIRA, Myriam Andrade Ribeiro de. “A epopeia jesuitica no Amazonas
¢ sua obra arquitetonica e escultérica”. In: PARA, Secretaria Executiva de Cultura do Estado.
Feliz Lusitinia/Museu de Arte Sacra. Série Restauro, v. 3, Belém: SECULT, 2005, p.78; MELO.
A pintura e a escultura jesuitica da igreja de Sdo Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) em Belém do

Pard,p.22.



“Cara de anjo”: tracos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte Sacra no antigo...

rio, que logo ganhou espago através das expansdes ibéricas, difundindo nos
continentes extracuropeus nio somente o préprio instituto, mas também téc-
nicas artisticas, arquitetonicas e pedagégicas definidas no Concilio de Trento.
A construgio e difusdo sistemdtica de uma identidade catdlica objetivou bar-
rar o protestantismo e conseguir novos fiéis pelo mundo. Para isso, nas terras
ultramarinas, a dimensao lidica da mentalidade e arte barroca foi acentuada,
principalmente pelos inacianos, adeptos de uma teologia positiva que pregava
a universalidade da graca divina.?* Enquanto arte eclesidstica, o barroco tem
caracteristicas bastante inovadoras, pois sai do espago geométrico limitado do
estilo anterior, o renascentista, e passa a ter uma exuberincia, com contornos
definidos que supéem um movimento em suas linhas e curvas. Também possui
uma riqueza e valorizagio dos detalhes inerentes ao semblante, planejamento,
gestos e cores, principalmente das esculturas, que sdo policromadas com bas-
tante dourado.”

E principalmente gracas A Companhia de Jesus que a arte barroca se difun-
diu no Estado do Maranhio e Grao-Pari. Certos aspectos da ordem corrobo-
raram esse processo, como a organizagio administrativa centralizada da ordem,
a rigorosa preparagio intelectual e espiritual de seus membros com métodos
modernos, uma economia relativamente autonoma embasada na ampla rede de
missdes e a capacidade de adaptagio as condig¢es locais. De fato, o esforgo dos
padres inacianos em aprender os idiomas nativos, sobretudo a Lingua Geral de
matriz tupi, facilitou sua relagio com os indigenas, mas gerou tensdes com 0s
colonos e, eventualmente, com as autoridades.”® Os moradores portugueses rei-
vindicavam, sobretudo, um acesso mais direto aos indigenas para empregi-los
como mao de obra barata nas suas lavouras, casas e expedi¢des. Desagradou-
lhes que os jesuitas detiveram durante muito tempo, nos séculos XVII e XVIII,
ndo somente o poder espiritual (ou pastoral) sobre os indios, mas também

o temporal (ou civil). Estas querelas entre colonos e padres estio na origem

24 ARENZ.“Impressionar e Intimidar: Arte e Evangelizacio Jesuiticas na Amazonia Seiscentista”,
p-2; MELO. 4 pintura e a escultura jesuitica da igreja de Sao Francisco Xavier (ou Santo Alexandre)
em Belém do Pard, p. 17. Quanto ao pensamento teoldgico dos jesuitas, ver WRIGHT, Jonathan.
Os jesuitas: missdes, mitos e histérias. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 2006.

25 OLIVEIRA. “A epopeia jesuitica no Amazonas e sua obra arquitetonica e escultérica”, p.78.

26 OLIVEIRA. “A epopeia jesuitica no Amazonas e sua obra arquitetdnica e escultérica”, p.77.




538 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

da opinido, amplamente difundida, de que os jesuitas estavam “defendendo a
liberdade”.?’

Em Belém do Pari, as tensoes entre a Companhia de Jesus e os mora-
dores iniciam com a chegada do padre Jodo de Souto Maior em dezembro
de 1652 ou, mais provavelmente, em janeiro de 1653. A Cimara da cidade,
temendo conflitos, logo exigiu do missiondrio uma garantia que nio interfe-
risse em assuntos indigenistas.”® Apés ter dado essa garantia, o padre Jodo de
Souto Maior e seu s6cio Gaspar Fragoso erguem, apds a cessdo de um terreno
pelos padres das Mercés ao lado de seu convento no bairro da Campina, uma
primeira casa e capela.” Tratou-se de construgdes pequenas e modestas, cober-
tas de folha de palmeiras. Insatisfeitos com o local cedido pelos frades mer-
ceddrios, os inacianos buscaram logo outro para se estabelecer de forma mais
duradoura. Dentro de pouco tempo, eles conseguiram um terreno préximo a
fortaleza, porém, encontraram resisténcia por parte do governador e dos ofi-
ciais da Camara pela insisténcia dos padres de querer instalar-se em local tao
cobi¢ado no centro da cidade. No entanto, o impasse foi logo resolvido e os
jesuitas iniciaram a constru¢do de uma capela e uma residéncia. Jodo Felipe
Bettendorff relata os eventos em sua Chronica dos Padres da Companhia de Jesus
no Estado do Maranhio:

Estando o Padre Jodo de Souto Maior com esperangas certas de algum
socorro de Missiondrios nio sé do Reino como da Provincia do Brasil,
como achavam o sitio em que moravam para a banda do matto muito
humido e por isso pouco sadio, tratou logo de procurar outro mais enxuto e
mais commodo e sadio; pareceu-lhe o melhor de todos aquelle em que hoje
neste tempo prezente estd edificado o Collegio de Santo Alexandre junto
ao Forte, na vista e perto do mar, lavado de ventos, tanto que outro nenhum
de toda a Cidade procurou licenga para té-lo, e ndo deixou de achar gran-

des obstdculos para que se lhe concedesse d’El Rei e seus Ministros, sem

27 ALVES, Moema de Bacelar. “A escola jesuitica e a produgio sacra no Grio-Pard e Maranhio”.
IIT Encontro de Historia da Arte — IFCH/UNICAMP, 2007, p. 38; ALMEIDA. “Um Tesouro
Descoberto: Imagens do Indio na Obra de Jodo Daniel”, p- 148; MELLO, Marcia Eliane Alves
de Souza e. “O regimento das missdes: poder e negociagio na Amazonia portuguesa’. Clio —
Série Revista de Pesquisa Histérica, n. 27-1,2009, p. 56-67.

28 LEITE. Historia da Companhia de Jesus no Brasil.'T. 3, p. 208.

29 MARTINS. Tintas da terra, tintas do reino: arquitetura e arte nas Misses Jesuiticas do Grio-Pard
(1653-1759), p. 175.



“Cara de anjo”: tracos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte Sacra no antigo... 539

embargo de muita vizinhanca da Fortaleza real da Cidade; com isso com-
prou o sitio a um certo Gaspar ....... Cardoso, casado com Joanna de Mello,
que faleceu este anno 1697, nesta cidade; langou as medidas dos alicerces e
obras, para o collegio, e comegou a abril-os perto do sitio de uma hermida-
zinha, assistio a Camara e os que dantes tinham feito maior oposigdo em

langar as suas primeiras pedras; [...].%°

A partir desse primeiro prédio, predecessor do futuro Colégio (titulo
dado em 1670), foi organizada a catequizagio no interior da Capitania do
Pard mediante a fundagdo de numerosos aldeamentos — segundo Dauril
Alden, aproximadamente cinquenta somente na década de 1650 por iniciativa
do padre Anténio Vieira® — e o ensino de oficios aos indios em vista das neces-
sidades materiais dos missiondrios. Os jesuitas permaneceriam nesse local, ao
lado do Forte do Presépio, até sua expulsdo definitiva em 1759. Apés anos de
construgio e varias reformas posteriores, os prédios, que atualmente abrigam o
Museu de Arte Sacra do Estado do Pard, foram oficialmente (re)inaugurados
entre dezembro de 1718 e marco de 1719, sendo, segundo Serafim Leite, a
data exata ndo conhecida.*

O Colégio de Santo Alexandre e a Igreja de Sao Francisco Xavier foram
construidos no estilo barroco, constituindo um conjunto em arquitetura opo-
nente que enfatiza as formas e riquezas desse estilo®. Licio Costa, ao falar do
frontispicio da Igreja de Sdo Francisco Xavier, a classifica como “tosca e meio
barbara” devido as suas medidas que estdo fora de escala e parecem “brutais”.
No entanto, o autor reconhece a autenticidade da constru¢io em rela¢do as
demais obras jesuiticas pela América portuguesa e ressalta sua beleza arqui-
tetonica, a qual chama de “fruto da terra”.’* Nesse contexto, convém lembrar

30 BETTENDOREFTF, Jodo Felipe. Crénica dos Padres da Companbia de Jesus no Estado do Maranhio.
Belém: Fundagio Cultural do Pard Tancredo Neves / Secretaria de Estado da Cultura, 1990, p.
74-75.

31 ALDEN, Dauril. The Making of an Enterprise: the Society of Jesus in Portugal, its Empire, and
beyond (1540-1750). Stanford: Stanford University Press, 1996, p. 113.

32 LEITE. Histéria da Companhia de Jesus no Brasil. T. 3, p. 217.
33 COSTA, Wagner Ferreira da; MIRANDA, Cybelle Salvador. “O labirinto das memérias da

antiga Igreja de Santo Alexandre: simbolos integrados e contrastes da dindmica do patriménio
sacro em Belém do Pard”. Revista arg.urb, n. 27, jan.-abr. de 2020, p. 43.

34 COSTA, Lucio. “A arquitetura dos jesuitas no Brasil”. Revista Ars, Sdo Paulo, v. 8, n. 16, 2010,
p. 148.



540 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

que, segundo Karl Arenz, conforme a dindmica da mediagio cultural enquanto
processo extremamente complexo, os jesuitas ndo buscavam uma total adapta-
¢do dos indigenas aos modos de vida ocidental, mas antes se utilizavam ludi-
camente do barroco para assegurar certo controle sobre os neéfitos nativos
através de prédios suntuosos, imagens coloridas e estituas chamativas.® Por
sinal, artifices indigenas deixaram, como veremos mais adiante, suas impres-
soes na reprodugio de tais imagens e estdtuas.

Com o prédio do Colégio de Santo Alexandre pronto, os jesuitas passa-
ram a oferecer um ensino geral. Conforme Serafim Leite, os padres ensinavam
latim, humanidades e retérica ndo apenas aos seus candidatos, mas também aos
filhos “da terra”, isto ¢, dos colonos. A admissio mais ampla de alunos, colo-
cando o ensino até ao alcance de pessoas de szatus social inferior no Estado do
Maranhio e Grao-Pard, diferenciava a Companhia de Jesus das outras ordens,
atuantes na regido.”® Além das classes gerais, o Colégio de Santo Alexandre
fornecia, em suas oficinas, a jovens indigenas, que demonstraram talento e
habilidade, uma aprendizagem em artes e oficios, formando pedreiros, ferrei-
ros, carpinteiros, torneiros, alfaiates, teceloes canoeiros, além de escultores e
pintores.*” No colégio, as oficinas ficavam localizadas no pétio de baixo para o
lado do atual Ver-o-Peso.* Vale ressaltar novamente que o ensino de oficios
nio se restringia ao Colégio de Santo Alexandre, pois as fazendas jesuiticas
adjacentes também contavam com oficinas onde trabalhavam pessoas quali-
ficadas exercendo diversos servigos. A mobilidade de artifices, que viviam em
fazendas em torno de Belém e que foram chamados para realizar trabalhos

no Colégio e na Igreja de Belém, é documentada. Isso demonstra que havia,

35 ARENZ.“Impressionar e Intimidar: Arte e Evangelizacio Jesuiticas na Amazonia Seiscentista”,
p. 14-15.

36 LEITE. Historia da Companhia de Jesus no Brasil.'T. 4, p. 263.

37 LEITE. Historia da Companhia de Jesus no Brasil, T. 3, p. 261; MARTINS, Renata Maria de
Almeida. “O manuscrito do Catdlogo do Colégio Jesuitico de Santo Alexandre em Belém
do Grio-Pard (1720) da Colegio Lamego do arquivo do Instituto de Estudos Brasileiros da
Universidade de Sdo Paulo (IEB-USP)”. Revista IEB, n. 49, mar./set. 2009, p. 200; DANIEL,
Joido. “Tesouro descoberto no Rio Amazonas”. Anais da Biblioteca Nacional,v. 95,t.1-2,1975, p.
251.

38 LEITE. Historia da Companhia de Jesus no Brasil,'T. 3, p. 213.



“Cara de anjo”: tracos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte Sacra no antigo... 541

nesses aldeamentos, profissionais indigenas que dominaram as técnicas escul-
téricas com certo primor e reconhecimento geral.*

Proporcionalmente ao crescimento exponencial das atividades dos jesui-
tas nos colégios, fazendas e missoes, foram criados multiplos espagos sagrados,
notadamente igrejas, capelas e oratérios que careciam de estdtuas santorais
para sua ornamentagdo. Embora um nimero consideravel dessas pegas tivesse
sido adquirido na Europa, seja mediante compra ou doagio, os padres se deram
conta que estas importagdes ndo supriram o déficit de obras sacras essenciais
para a evangelizagdo, principalmente, para a liturgia e as devogdes. Por isso,
fizeram vir da Europa artifices peritos na confecgio dessas pegas escultéricas.
Esses jesuitas europeus passaram a desempenhar na colénia fungoes relevantes
nas oficinas, sobretudo no que concerne a formagio e capacitagio de mio de
obra local, respondendo, dessa forma, a demanda por mais esttuas e pinturas,
tanto por parte dos membros da Companhia de Jesus quanto das outras ordens
presentes na colonia.*

Os trabalhos nas oficinas do Colégio de Santo Alexandre eram coor-
denados, sobretudo, por irmios* artifices que eram dotados de talen-
tos diferenciados. Foram eles que trouxeram do Velho Mundo as técnicas para
a produgio de obras artisticas, assim como as ferramentas necessdrias. Serafim
Leite menciona trés irmios-mestres: o austriaco Jodo Xavier Traer e os portu-
gueses Luiz Correia e Agostinho Roiz*. Aqui convém destacar o escultor Jodo
Xavier Traer, ou, em alemio, Johann Xaver Treyer (1668-1737). Este era res-
ponsével pela oficina em Belém, a qual sdo atribuidas as obras analisadas neste
capitulo. Reconhecido por suas capacidades nas artes pictérica e escultérica,
Traer foi autor de algumas obras — dentre elas, os pulpitos — que ornamen-

taram a Igreja de Sdo Francisco Xavier e que foram produzidas em conjunto

39 ARENZ.“Impressionar e Intimidar: Arte e Evangelizacio Jesuiticas na Amazonia Seiscentista”,
p. 6. MELO. 4 pintura e a escultura jesuitica da igreja de Sio Francisco Xavier (ou Santo Alexandre)
em Belém do Pard, 2010, p. 51.

40 MELO. 4 pintura e a escultura jesuitica da igreja de Sio Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) em
Belém do Pard, 2010, p. 47-51.

41  Os irmios, ou coadjutores temporais, sio religiosos que emitem os trés votos simples (pobreza,
castidade e obediéncia), mas nio sio sacerdotes. Antigamente, eles exerceram, quase exclusiva-
mente, trabalhos manuais.

42 LEITE. Historia da Companbia de Jesus no Brasil.'T. 3, p. 220-221.



542  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

com seus aprendizes indigenas. Infelizmente, hd poucas informagdes sobre este

artista. Serafim Leite informa concisamente que Jodo Xavier Traer

Embarcou em Lisboa para as missdes no Maranhdo e Pard em 1703.
Pintor e sobretudo escultor de talento, ensinou o seu oficio no Colégio do
Pari, aos filhos da terra, transpondo para ai a arte de Europa Central, de
que sdo exemplos os pulpitos da Igreja do Colégio do Pard feitos por ele e

seus discipulos indios.*

E muito provével que o talento de Traer esteja diretamente ligado a suas
origens, pois ele nasceu e se criou no Tirol, regido situada no centro das mon-
tanhas alpinas que até hoje é renomada em toda a Europa pela fabricagio

tradicional de estdtuas santorais e presépios em estilo barroco.

Artifices e “anjos” no Colégio de Santo Alexandre

Esculturas e pinturas, entre outros objetos de cunho religioso, eram utili-
zadas para ensinar a fé catdlica aos indios. Muitos desses materiais eram pro-
cedentes de Portugal, seja por meio de compra ou de doagoes de fiéis, e eram
considerados essenciais para o processo catequético e salvagio das almas dos
gentios.* No entanto, alguns materiais também comegaram a ser produzidos
na regido por meio das oficinas, como acabamos de destacar.

Nas oficinas do Colégio de Santo Alexandre, em Belém, os artifices ensi-
navam vérios oficios aos aprendizes indigenas. O trabalho do artifice escultor
consistia em repassar as técnicas barrocas para aprimorar os conhecimentos
ja existentes. Ndo se tem uma data exata da implantagdo das oficinas jesu-
iticas, porém hd registro de imagens escultéricas atribuidas a esses espagos
produtivos e com caracteristicas estilisticas especificas do final do século XVII.
Possivelmente, essas oficinas jd produziam o suficiente para que nio houvesse

mais tantas solicita¢des de imagens escultéricas a metrépole.

43  LEITE, Serafim. Historia da Companhia de Jesus no Brasil. T. 9 (Escritores II). Rio de Janeiro:
Instituto Nacional do Livro, 1943, p. 165. Ver, também, MEIER, Johannes; AYMORE,
Fernando Amado. Jesuiten aus Zentraleuropa in Portugiesisch- und Spanisch-Amerika: ein bio-bi-
bliographisches Handbuch. Tomo 1 (Brasilien, 1618-1760). Minster: Aschendorff Verlag, 2005, p.
350-352.

44  MELO. 4 pintura e a escultura jesuitica da igreja de Sio Francisco Xavier (ou Santo Alexandre) em
Belém do Pard, p. 53-54.



“Cara de anjo”: tracos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte Sacra no antigo...

Infelizmente, as fontes ndo fornecem informagdes sobre o processo de
aprendizagem. Assim, certas perguntas ficam em aberto como: até que ponto
os aprendizes indigenas incorporavam as técnicas vindas de fora? De que
forma eles expressavam essas técnicas nas obras? Vale ressaltar que os indige-
nas jd possuiam conhecimentos desenvolvidos por séculos sobre pinturas, tece-
lagem, carpintaria e cerdmica.® Até hoje, historiadores da arte estdo tentando
descobrir tracos desse saber nas produgoes artisticas feitas in /oco.

O principal espago de catequizagio e de aprimoramento de mao de obra
eram os aldeamentos, que foram criados para esse fim e para afastar os indige-
nas de suas crencas anteriores. Nas aldeias, onde viviam, isso era quase impos-
sivel, pois eles mantiveram seu apego aos rituais ancestrais e ndo tinham muito
interesse na doutrina catélica.* Compreendemos que ¢ de suma importincia a
andlise do processo de construgido da convivéncia e ensino dos jesuitas e indi-
genas, sendo relevante a esse ambiente uma agio continuada de modo a criar
uma identidade cultural, conforme ja expomos anteriormente. Nesse sentido,
as oficinas e suas produgdes, seja nos aldeamentos, seja no colégio, constituem
um campo de andlise de peculiar interesse.

No espago das oficinas jesuiticas, ganhou relevo a arte em talha. Eram
delas que procediam consideravel parte da decoragio da Igreja de Sao Francisco
Xavier, em Belém, como também as imagens escultéricas para os aldeamen-
tos. Parte desse trabalho foi orientado pelo irmio escultor Jodo Xavier Traer,
que também, segundo relatos do padre Jodo Daniel no século XVIII, era um
eximio pintor, cujas produgdes estavam embasadas numa perspectiva cristd
europeia no contexto artistico do barroco. Serafim Leite, ao estudar as artes e
os oficios jesuiticos, também destaca a produgio do padre Jodo Xavier Traer,
especialmente no que tange a participagio de indigenas artesdos na produgio
escultérica da oficina do Colégio de Santo Alexandre. Assim, Manoel, Angelo
e Faustino¥, indigenas oriundos do aldeamento de Gibirié, teriam ajudado o

45 OLIVEIRA, Domingos Savio de Castro. Entre Gargas, Conchas e Tinturas de Carajuru: hists-
ria, arquitetura, arte ornamental e transculturacio no Grao-Pard Setecentista. Tese (doutorado) —

Universidade Federal do Pard, Belém, 2017, p. 130.

46 ANDRADE, Allan Azevedo; SILVA, Claudio Ricardo Garcia da; LOBATO, Suelen Monteiro.
“O que os Indios pensaram dos Jesuitas?” In: COSTA, Dayseane Ferraz da; ARENZ, Karl
Heinz (org.). Patriménio e historia: os jesuitas na Amazénia. Belém: Paka-Tatu, 2014, p. 75-83.

47  LEITE. Histéria da Companhia de Jesus no Brasil.'T. 3, p. 261.




544

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

referido irméo. Sob sua orientagéo, além dos pulpitos, foram feitos o altar-mor

e dois anjos tocheiros.

Os anjos tocheiros, objetos centrais para nossa anilise, foram observados

com admiragio pelo padre Jodo Daniel que os descreveu nestes termos:

No Colégio dos Padres da Companhia, na cidade do Par4, estdo uns dois
grandes anjos por tocheiros, com tal perfei¢io, que servem de admiragio
aos Europeus, e sio a primeira obra que fez um Indio daquele oficio; e se a
primeira saiu tdo primorosa e de primor, que obras primas nio faria depois

de dar anos ao oficio?*®

Fabricados como suporte ou castigal para velas grandes ou tochas, os

anjos tocheiros sdo, na maioria das vezes, esculturas autbnomas* e comuns
nas igrejas luso-brasileiras dos séculos XVII e XVIII. Tinham a finalidade

principal de iluminar o altar na celebragio da missa, pois eram posicionados no

ambito do altar-mor da igreja. Os anjos tocheiros da Igreja de Sao Francisco

Xavier, além da funcdo de candelabro, serviam também como figuras convida-

tivas que chamavam o fiel a entrar num clima espiritual. As estdtuas parecem

guardides do espaco sagrado da capela-mor, pelo fato de trajarem armaduras,

ficando equiparados aos soldados romanos.”® Ao descrever as caracteristicas

iconogrificas de anjos tocheiros, Myrian Oliveira expde:

Dentro da Hierarquia Celestial criada por Dionisio, o Pseudo-Aeropagita,
no século V, encontramos os anjos agrupados em coros, divididos de acordo
com a sua importincia em relagdo ao trono de Deus. Dentre os que estio
mais préximos dos homens temos os anjos toucheiros, grandes figuras ala-
das que ladeiam, sempre em pares, o altar-mor das igrejas. Estes “maman-
jos”, assim chamados pelo tamanho, vestem-se de guerreiros e trazem em

uma das méos a tocha, quase sempre em forma de cornucépia.’

48
49

50
51

DANIEL. Tesouro descoberto no Rio Amazonas, p. 251.

Podiam também estar inseridas em retabulos. Ver AVILA, Affonso; GONTIJO, Joio;
MACHADO, Reinaldo. Barroco Mineiro Glossdrio de Arquitetura e Ornamentagio. Belo
Horizonte: Fundagio Jodo Pinheiro, 1996, p. 126.

OLIVEIRA. “A epopeia jesuitica no Amazonas e sua obra arquitetonica e escultérica”, p. 79.

PARA. Secretaria Executiva de Cultura. Sistema Integrado de Museus ¢ Memoriais. Catdlogo
do acervo de imagindrias do Museu de Arte Sacra do Pard — MAS/Pari; pesquisa de Myriam



“Cara de anjo”: tracos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte Sacra no antigo... 545

Produzidos em madeira®?, os anjos tocheiros sio descritos no Inventirio
da Igreja de Sdo Francisco Xavier da seguinte forma: “2 anjos de 11 palmos de
alto com suas pianhas de 3 palmos, e meio de alto douradas, os anjos porem
estofados, de estremoza belleza colocados no presbiterio da capella mor com
uzo de tocheiros”.** Sempre que podiam, os jesuitas visaram exaltar a beleza
das esculturas para chamarem a atengio de todos que os viam.

E certo que nem todas as obras eram tdo destacadas quanto os anjos
tocheiros. Havia esculturas, produzidas nas oficinas, que foram descritas no
Inventirio de 1760 como pecas de pouca expressdo artistica. Nao obstante,
Serafim Leite aponta a originalidade das obras de talha feitas no Pard dentro
da produgio artistica em todo o Brasil colonial. Para o autor, esta unicidade
estaria diretamente ligada ao isolamento da regido e a colaboragio dos indios
no fabrico das pecas, dando-lhes inclusive fei¢oes do seu cotidiano.**

Em 1998, a inauguragio do Museu de Arte Sacra do Pari® pro-
porcionou a reunido e a exposi¢do permanente de um consideravel acervo de
objetos sacros em Belém. Dentre as pegas, encontra-se o par de anjo tocheiros,
datados da primeira metade do século XVIII, atribuidos as oficinas jesuitas.
As obras fizeram parte da produgdo para o embelezamento interior da outrora
Igreja de Sdo Francisco Xavier®™, para a qual artifices indigenas, juntamente

com o irmio Jodo Xavier Traer, produziram também outras pegas de talha,

Andrade de Ribeiro de Oliveira; colaboragio de Fabiano Bastos de Moraes e Renata Maria de
Almeida Martins Lobato — Belém, 2004, p. 40.

52 Quase nenhum trabalho analisado faz referéncia ao tipo de madeira utilizado na confecgio dos
anjos tocheiros, com exce¢do de Renata Martins que conclui que as esculturas sio de madeira
cedro. Ver MARTINS. Tintas da terra, tintas do reino: arquitetura e arte nas Missées Jesuiticas do
Grio-Pard (1653-1759), p. 383.

53 Inventédrio da Igreja do Colégio do Pard (1760). Archivum Romanum Societatis Iesu (ARSI),
Roma, c6d. Bras. 28, fl. 8r. Ver também MARTINS. Tintas da terra, tintas do reino: arquitetura e
arte nas Missées Jesuiticas do Grao-Pard (1653-1759), p. 203.

54 LEITE. Historia da Companbia de Jesus no Brasil. T. 3, p. 221.

55 O Museu de Arte Sacra foi inaugurado em 28 de setembro de 1998. Seu acervo é composto
por imagens e objetos sacros dos séculos XVIII ao XX, formado com pegas da prépria Igreja
de Santo Alexandre (originalmente Igreja de Sdo Francisco Xavier), mas também com pegas
provenientes de outras igrejas do Pard e de cole¢des particulares.

56  Segundo Myrian Oliveira, com a expulsio dos jesuitas e a posterior transferéncia do imével para
a Mitra Diocesana, se aboliu o patronato de Sio Francisco Xavier passando o complexo todo
a se chamar Santo Alexandre. Ver OLIVEIRA. “A epopeia jesuitica no Amazonas e sua obra
arquitetdnica e escultérica”, p. 78.



546 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

como os pulpitos, altares e mobilidrio.’” A andlise dos anjos tocheiros se faz
relevante pelo fato de ser um dos produtos escultéricos de grande importancia,
pois trata-se de exemplos de um barroco indigena amazonico de alto valor
simbdélico para a sociedade e a histéria regionais.

As pecas expostas em uma das salas do Museu de Arte Sacra do Pari,
destacadas a seguir, tém as dimensdes de 14,5 x 46 x 34 cm, apresentam res-
quicios de policromia. Elas sdo compostas praticamente de um tnico bloco,
cada uma delas, e ndo possuem olhos de vidro. Foram descritas por Myriam
Oliveira como “as mais curiosas pegas da talha indigena da regido” e tiveram

suas caracteristicas estilisticas assim definidas:

Par de anjos toucheiros da primeira metade do século XVIII, atribuivel
a oficina jesuitica, certamente com mio de obra indigena. A interpreta-
¢do deste tema de anjos toucheiros é bastante curiosa, resultando em figu-
ras troncas, com as pernas curtas, bragos disformes e curtos, e cartela que
segura na mio transformou-se em uma voluta que serve de apoio a figura. O
modelo usado deveria ser uma pega erudita barroca, pois os panejamentos
se abrem sobre os joelhos, com botas e franjas, a cornucépia transforma-se
em elemento reto com acabamento em acantos invertidos. Os panejamen-
tos sdo duros e estilizados. A posi¢io do corpo é no minimo curiosa, como
se eles estivessem se encontrando em um muro parapeito. As cabegas largas
com cabelos em mechas grossas, formam volutas que emolduram o rosto
e caem cachos enrolados nas costas. O rosto ingénuo de expressio cabo-
cla, nariz reto, olhos grandes, vinco naso-labial, boca pequena e queixo em

monticulo. Sdo as mais curiosas pegas da talha indigena da regiio.’

57 COSTA.“O labirinto das memorias da antiga Igreja de Santo Alexandre: simbolos integrados e
contrastes da dinimica do patriménio sacro em Belém do Pard”, p. 39.

58 PARA. Catdlogo do acervo de imagindrias do Museu de Arte Sacra do Pard — MAS/Pard, p. 40.



“Cara de anjo”: tracos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte Sacra no antigo... 547

Anjo tocheiro 1, Museu de Arte Sacra do Estado do Para.

Foto: Raul Lobato, 2020.

Anjo tocheiro 2, Museu de Arte Sacra do Estado do Para.

Foto: Raul Lobato, 2020.



548

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

O par de anjos descritos podem ou ndo serem os mesmos objetos citados
na narrativa do padre Jodo Daniel. Ainda ndo ha pesquisas técnicas aprofunda-
das que comprovem serem as mesmas pegas relatadas pelo jesuita. No entanto,
ao estudd-las por meio dos elementos artisticos que as compdem e em didlogo
com a literatura que as menciona e analisa, ressaltamos, no contexto de sua
produgio, os tragos faciais indigenas e a influéncia barroca.

Nas esculturas, estdo claramente perceptiveis as técnicas e os elemen-
tos barrocos. As linhas estabelecem a impressdo de movimentagio que tam-
bém se manifesta no posicionamento dos pés, geralmente um mais a frente do
outro. Trazem o movimento das indumentarias nas obras. Trazem as cores ¢ a
valorizag¢do dos detalhes. Mas também trazem fei¢oes préprias, o que permite
estabelecer um elo entre o(s) escultor(es) e sua(s) vivéncia(s), expressa aqui
nos rostos dos anjos. Domingos Sivio de Castro Oliveira nota acerca desse

aspecto:

Chama a atengdo nas pegas, assim como em outras produzidas nas oficinas
do Colégio do Pari, as caracteristicas impressas nas fei¢des, mais se apro-
ximando dos tracos fisiondmicos do homem local e diferentes dos talha-
dos nas obras europeias, por exemplo. Tal adaptagio, que faz uma conexio
da fé com a realidade local, aproximando os fiéis de seu mundo, de suas

referéncias.”’

Esculturas, como as dos anjos tocheiros, foram produzidas com a partici-
pacio de aprendizes indigenas e, possivelmente, sob sua autoria no espago das
oficinas. A Igreja de Sdo Francisco Xavier, ainda hoje, apresenta figuras angeli-
cais no retdbulo e nos pulpitos com tragos semelhantes aos dos anjos tocheiros.
Ha ainda outras obras atribuidas as oficinas jesuiticas e, possivelmente, com
participagio de aprendizes e escultores indigenas.

De fato, pode-se visualizar a flexibiliza¢do da repetitiva e superficial cate-
quese, fomentada aos indigenas na produgio artistica das oficinas. Quando
percebemos os anjos tocheiros com fei¢des mais largas e arredondadas, os dife-
renciamos dos rostos finos, caracteristicos dos europeus, e os aproximamos
da fisionomia dos indigenas que os produziram. Nio s6 em suas faces, mas

59 OLIVEIRA. Entre Gar¢as, Conchas e Tinturas de Carajuru: histéria, arquitetura, arte ornamental e
transculturagdo no Grao-Pard Setecentista, p. 140.



“Cara de anjo”: tracos indigenas em objetos escultéricos do Museu de Arte Sacra no antigo...

também as estaturas talhadas na madeira apresentam caracteristicas peculiares.
De certa forma, a postura de seus corpos se assemelha muito aos curumins®
encostados em uma drvore olhando o movimento dos rios ou da mata.

Como base no processo de interagio, entre cessdo e inserc¢io, se estabe-
leceu, portanto, uma mediagdo cultural também no campo das artes. Assim,
como havia uma adaptagio, rejeigdo ou nio aplica¢io de alguns conceitos caté-
licos no processo catequético de indios recém-descidos, na arte isso também
se fazia presente. Os indigenas e suas produgdes artisticas traziam fauna, flora,
gestos e semblantes atipicos aos padrbes europeus e mais préximos do seu
cotidiano e ambiente. E possivel que houvesse até certo apreco por parte dos
jesuitas, como por exemplo o irmio Jodo Xavier Traer, dessas produg¢des carac-
teristicas da regido amazonica.

Podemos verificar, nesse sentido, que ha cessio de ambas as partes, os
indigenas que deixam se catequizar e os jesuitas que buscam aproximar, ao
miximo, a fé catélica dos indios, se utilizando e ressignificando nao somente
de termos linguisticos, mas também representagdes pictéricas ou escultéricas.
Pode-se entio dizer que se criou uma identidade cultural através de cédigos
compartilhados, sendo ela resultado da partilha de elementos importantes
tanto para indios como para os jesuitas. As missdes, portanto, sio compreen-
didas como espagos de mediag¢io em que os agentes (missiondrios e indigenas)
engendraram processos de produgio de novos significados e, também, objetos.
A dinimica da media¢io mostra, diferente do conceito de aculturagio, como
nas zonas de encontros interculturais a incorporagio de determinadas tradi-
¢oes ocidentais pelos grupos indigenas no significou uma perda cultural, mas
antes uma ressignificagio eficaz que resultou de disputas, tanto no patamar
simbdlico quanto sociopolitico, entre os agentes envolvidos.

Consideracoes finais

Conforme vimos, com a chegada e o estabelecimento dos jesuitas ao Para,
suas atividades nas missdes no intuito de catequizar os gentios se deram numa
complexa dindmica de adaptagdes, negociagoes e rejeicoes, fazendo surgir cédi-

gos compartilhados para que houvesse uma possivel intera¢do e transmissio

60 Palavra da lingua nheengatu que significa meninos. O termo é muito corrente na linguagem
coloquial na regido amazonica.




550

IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

de aspectos culturais centrais, mediados por ressignifica¢des ou coincidéncias
entre os universos simbdlicos catélico e xamanico. Nesse aspecto, os jesuitas
utilizaram uma expresséo artistica, a barroca, que surgiu para barrar a Reforma
Protestante, a fim de evangelizar “povoando” a imaginagio dos fiéis com ima-
gens (escultdricas e pictéricas) e construgdes expressivas.

Assim, os indigenas sdo considerados como estando inseridos na fé crista
catdlica e passam a ser iniciados, por sua vez, no processo de produgio artistica
barroca através das oficinas do Colégio de Santo Alexandre. A elas sdo atribui-
das a produgdo dos anjos tocheiros analisados. Anjos esses que so resultado do
processo de mediagdo cultural que se deu também na produgio artistica, nio se
tratando, portanto, de uma imposigdo rigida na qual o universo barroco tinha
que se inserir integralmente e sem modificagdes no universo indigena. Ao con-
trério, alcangou-se um resultado estilistico, que revela a aplicagdo das técnicas
ensinadas pelos jesuitas e das formas especificas do barroco, mas que visualiza
também uma aproximagio com vivéncia cotidiana, pois o indigena escultor dos
anjos tocheiros atribuiu a eles as suas feigdes, acercando-se, destarte, dos seres
celestiais apresentados na catequese.

O Museu de Arte Sacra do Para possui um considerével acervo de obras
do estilo barroco, dentre as quais muitas provenientes das oficinas jesuiticas.
Ha virios autores que destacam o trabalho de talha desenvolvido nessas ofi-
cinas, que produziam pegas para o embelezamento da Igreja de Sdo Francisco
Xavier e para as capelas nos aldeamentos, porém grande parte de suas descri-
¢des referem-se aos pulpitos, que também se encontram expostos no museu.
Diante do rico acervo, percebe-se que as pesquisas podem se aprofundar sobre
outros objetos, visando entender as rela¢des que vio além do aspecto arquite-
tonico e artistico das pegas, podendo revelar as mudancas culturais e sociais na
sociedade regional, na qual os indigenas foram e sdo agentes criativos e ativos.



Aldrin Moura de Figueiredo

Historiador com doutorado pela UNICAMP. Foi diretor do Centro de
Memoéria da Amazonia (2013-2017), é membro do Conselho Editorial do
Senado Federal, Diretor do Museu do Instituto Histérico e Geogréfico do
Pari e é pesquisador vinculado 4 Citedra Jodo Lucio de Azevedo (Instituto
Camoes e UFPA). Coordena o GP de Histéria Social da Arte (UFPA/CNPq)
e ¢ professor da Faculdade de Histéria e do Programa de Pés-Graduagio em
Histéria Social da Amazoénia da Universidade Federal do Para.

E-mail: aldrin@ufpa.br

Almir Diniz de Carvalho Jtnior

Doutor em histéria (Unicamp), professor associado do Departamento de
Histoéria e do Programa de Pés-Graduagio em Histéria (UFAM). Autor de: A
Amazodnia dos Viajantes — histéria e ciéncia (EDUA, 2011), Indios Cristios —
Poder, Magia e Religizo na Amazonia Colonial (CRV, 2017). Pesquisa sobre:
histéria cultural da Amazdnia, ocidentalizagio dos indios, histéria indigena,
representagdes dos indios, histéria da inquisi¢éo, historiografia colonial.

E-mail: almirdcjr@yahoo.com.br

Décio de Alencar Guzman

Doutor em Histéria (Sorbonne Université, Paris, Fran¢a), Mestre em
Histéria e Civilizagoes (Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris,
Franga), e Mestre em Histéria Social do Trabalho (UNICAMP, Campinas
(SP), Brasil), Bacharel em Histéria (UFPA, Belém, Brasil), Docente da
Faculdade de Histéria e do Programa de Pés-Graduagio em Histéria Social
da Amazonia (UFPA, Belém, Brasil) e do Programa de Pés-Graduagio em



552  IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Desenvolvimento Socioambiental (Museu Paraense Emilio Goeldi, Belém,
Brasil).
E-mail: decioguz@ufpa.br

Ferdinand Almeida de Moura Filho

Doutorando em Histéria Social da Amazénia (Universidade Federal do
Pari - UFPA). Mestre em Histéria Social (Universidade Federal do Maranhio
- UFMA). Licenciado em Histéria (Universidade Federal do Piaui - UFPI).
Membro do grupo de pesquisa Populagio, Familia e Migra¢io na Amazonia

(RUMA - CNPg).

E-mail: ferdinandhistoria@yahoo.com.br

Fernando Arthur de Freitas Neves

Doutor em Histéria (Pontificia Universidade de Sdo Paulo), Mestre em
Planejamento do Desenvolvimento (Universidade Federal do Para, Brasil),
Licenciado Pleno em Histéria (UFPA, Belém, Brasil), Docente da Faculdade
de Histéria (UFPA, Belém, Brasil).

E-mail: fatn@ufpa.br

Frederik Luizi Andrade de Matos

Doutor e Mestre em Histéria Social da Amazonia pela Universidade
Federal do Pard (UFPA). Docente do Instituto Federal do Pard (IFPA) -
Campus Parauapebas.

E-mail: frederik.matos@gmail.com

Gabriel de Cassio Pinheiro Prudente

Mestre em Histéria Social da Amazonia (Universidade Federal do Para),
Bacharel e Licenciado em Histéria (Universidade Federal do Pard). Professor
de Historia na rede privada de educagio basica em Belém (Pard).

E-mail: gabrielprudente1@yahoo.com.br



AUTORES - BREVE BIOGRAFIA 553

Idanise Sant’Ana Azevedo Hamoy

Doutoraem Artes (EBA/UFMG-2017),Mestre em Artes (PPGARTES/
UFPA-2012), Especialista em Semiética e Artes Visuais (UFPA-2005), gra-
duada em Arquitetura (UFPA-1988), licenciada em Educagio Artistica/Artes
Plisticas (ICA/UFPA-2007). Professora Adjunta da Universidade Federal do
Para (FAV/ICA), vinculada ao curso de Museologia e integrante do corpo
docente permanente do Programa de Pés-Graduagio em Patrimoénio Cultural

(ITEC/PPGPATRI/UFPA)
E-mail: idanise@ufpa.br

Isis de Melo Molinari Antunes

Doutora em Artes (Escola de Belas Artes — UFMG). Mestra em Artes
(Prog. de Pés-Grad. em Artes - ICA — UFPA). Especialista em Semidtica e
Artes Visuais (ICA — UFPA). Bacharela em Design de Produto IESAM).
Licenciada em Ed. Artistica (Fac. de Belas Artes de SP). Atua como coord.? e
docente do Curso Sup. de Tecnologia em Prod. Multimidia (UFPA). Participa
como 22 Tesoureira da Diretoria do CEIB (Centro de Estudos da Imaginaria
Brasileira).

E-mail: isismolinari@ufpa.br

Joao Antonio Fonseca Lacerda Lima

Professor substituto da Escola de Aplicagio da Universidade Federal do
Pari (EA-UFPA). Doutor e Mestre em Histéria Social pela Universidade
Federal do Pard (UFPA). Licenciado e Bacharel em Histéria pela UFPA.
Realizou estdgio Doutorado-Sanduiche no Centro de Histéria da Faculdade
de Letras da Universidade de Lisboa (FLUL, Portugal), onde esteve agre-
gado como investigador visitante. E membro do Grupo de Pesquisa Populagio
Familia e Migragio na Amazonia (UFPA/CNPq). Organizou junto com
Raimundo Neves Neto o livro Colonizacdo e Ultramar: a Amazénia colonial
¢ o mundo atlintico portugués. Séculos XVII ¢ XVIII (Editora Cabana, 2021).
Suas 4reas de interesse sio: Histéria do Brasil, Histéria da Amazonia colonial,
Histéria da Igreja, Histéria da Familia, Histéria das Religioes e Inquisigéo.

E-mail: joaolima@ufpa.br



554 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Karl Heinz Arenz

Doutorado em Histéria Moderna e Contemporinea pela Universidade
Paris-Sorbonne, Fran¢a, convalidado pela Universidade Estadual de Campinas
(UNICAMP), Sdo Paulo. Sua tese analisa a atuagio da Companhia de Jesus na
Amazonia Portuguesa na segunda metade do século XVII. Desde 2009, ¢ pro-
fessor efetivo da Universidade Federal do Para (UFPA), em Belém, atuando na
Faculdade de Histéria e no Programa de Pés-Graduagio em Histéria Social
da Amazénia. O foco de suas pesquisas é a Amazonia Colonial (séculos XVII
e XVIII). Seus projetos de pesquisa mais recentes enfocaram a vida cotidiana
nos aldeamentos jesuiticos na Amazonia Colonial. E coeditor de um diciona-

rio colonial da Lingua Geral Amazonica.

E-mail: karlarenz@ufpa.br

Leila Alves de Carvalho

Doutoranda em Histéria Social da Amazonia pela Universidade Federal
do Pard (UFPA), bolsista CAPES, professora/colaboradora do PARFOR/
UFPA, membro do grupo de pesquisa HINDIA/UFPA, membro do grupo de
pesquisa AMAZONIA COLONIAL. Autora de Os Cadernos do Promotor:
as agdes do Tribunal do Santo Oficio no Maranhio e Grao-Para (1640-1750)
e de artigos sobre a Inquisi¢do na Amazonia. Atualmente, desenvolve pesquisa
sobre o reinado de D. Pedro II, suas relagoes com o Santo Oficio e sua agdo na
Amazonia portuguesa em meados do século XVII.

E-mail: leilaalves1970@msn.com

Marcus Vinicius Reis

Professor Adjunto na Faculdade de Histéria da Universidade Federal
do Sul e Sudeste do Pard/Unifesspa, além de integrar o Programa de Pés-
Graduagio em Histéria dessa instituig¢io. Doutor em Histéria pelo Programa de
P6s-Graduagio em Histéria da Universidade Federal de Minas Gerais. Possui
Mestrado pelo Programa de Pés-Graduagio em Histéria Social da Universidade
do Estado do Rio de Janeiro (UER]J/FFP). Possui Graduagio (Licenciatura e
Bacharelado) em Histéria pela Universidade Federal de Vigosa (2011).

E-mail: marcus.reis@unifesspa.edu.br



AUTORES - BREVE BIOGRAFIA 555

Marilia Cunha Imbiriba dos Santos

Professora da Educacio Biésica, doutora na especialidade de Histéria
dos Descobrimentos e da Expansido Portuguesa - Universidade de Lisboa.
Apresentou uma série de comunicagdes em congressos cientificos no Brasil e
no exterior (no Centro de Estudos da Populag¢io, Economia e sociedade Porto,
Portugal; e na Universidade de Lisboa em Lisboa, Portugal). Investigadora
Associada ao Centro de Histéria Universidade de Lisboa (CH-FLUL); mem-
bro do Grupo de Investigagao Dinamicas Imperiais / Building and Connecting
Empires; membro do grupo de pesquisa Populagdo, Familia e Migracdo na
Amazonia (CNPq). Autora de artigos e capitulos de livros publicados em
revistas e livros especializados em Histéria, dentre os quais destacam-se:
Mobilidade social no Grao-Pard e Maranhio: na trajetéria de vida e no uso
serial das habilitagoes do Santo Oficio; Inquisi¢io e imigragdo: a trajetéria
de Familiares do Santo Oficio no Griao-Paria e Maranhio e na Capitania do
Ceard (século XVIII). Tem experiéncia em Histéria, trabalhando principal-
mente com os temas: Elites, Mobilidade social, Familia, migracio portuguesa
e Familiares do Santo Oficio. Atualmente dedica-se ao estudo das elites no
Grio-Parid setecentista.

E-mail: marilia.imbiriba@gmail.com

Michelle Rose Menezes Barros de Queiroz

Doutoranda em Histéria pela Universidade Federal do Pard (UFPA), pos-
sui mestrado e graduagio em Histéria pela UFPA. Atuou como Educadora de
Museus e Coordenadora de Documentagio e Pesquisa do Sistema Integrado de
Museus e Memoriais da Secretaria de Cultura do Estado. Tem experiéncia na
drea de Educacio Superior e Educacio Bésica. Atualmente, é professora efetiva
da Escola de Aplicagio da UFPA. Tem atuado nas dreas de Educagio, Museus e
Historia, com pesquisas sobre Filippe Patroni e o Para no século XIX.

E-mail: michellermbq@ufpa.br

Pedrina Nunes Araujo

Professora da Universidade Estadual do Piaui - UESPI, possui graduagio
em Licenciatura em Histéria pela Universidade Estadual do Piaui — UESPI,



556 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

mestre em Histéria do Brasil pela Universidade Federal do Piaui — UFPI.
Atualmente estd cursando o doutorado em Histéria e Conexdes Atlanticas:
culturas e poderes pela Universidade Federal do Maranhio - UFMA.
Realiza pesquisas sobre o Piaui colonial, histéria da Igreja Catélica colonial e
religiosidade.

E-mail: pedrinanunes@gmail.com

Pollyanna Gouveia Mendonc¢a Muniz

Professora Associada II na Universidade Federal do Maranhio - UFMA
e professora do corpo permanente do Programa de Pés-Graduagio em Histéria
- PPGHIS-UFMA. Possui Graduagdo em Histéria pela Universidade Federal
do Maranhio (2004), Mestrado (2007) e Doutorado (2011) em Histéria pela
Universidade Federal Fluminense (UFF) e Pés-Doutorado na Universidade
de Coimbra (2019-2020). Publicou em 2017 o livro autoral “‘Réus de Batina:
Justica Eclesidstica e clero secular no bispado do Maranhdo colonial”, com finan-
ciamento da FAPEMA através do Edital Apub. Possui ainda 4 livros orga-
nizados: “Inquisi¢do e Justica Eclesidstica”, (de 2013, com Yllan de Mattos);
‘Edificar e transgredir: clero, religiosidade e inquisi¢do no espagco ibero-americano
(séculos XVI-XIX)”, de 2016, organizado juntamente com Yllan de Mattos,
Angelo Assis e Aldair Rodrigues; “Um historiador por seus pares: trajetorias de
Ronaldo Vainfas” (de 2017, organizado em conjunto com Angelo Assis e Yllan
de Mattos) e recentemente, “Estruturas e vivéncias na modernidade: Sefarditas,
intelectuais, religiosos e Inquisi¢io”, editado em Lisboa em 2020, organizado jun-
tamente com Yllan de Mattos, Angelo Assis e Susana Mateus. Atualmente é
pesquisadora do projeto internacional ReligionAJE - Religion, ecclesiastical
administration and justice in the Portuguese Seaborn Empire (1514-1750) -
financiado pela Unido Européia via Fundagio da Ciéncia e Tecnologia - FCT,
Portugal, cuja coordenagio é de José Pedro Paiva.

E-mail: pollyannagm@yahoo.com.br

Raimundo Moreira das Neves Neto

Doutor em Histéria pela UFPA e Professor do IFPA. Entre suas obras
destacam-se: Um patriménio em Contendas: os Bens Jesuiticos ¢ a Magna
Questdo dos Dizimos no Estado do Maranhdo e Grao-Pard. 1650-1750 (Paco
Editorial, 2013); Em aumento de Minha Fazenda e do bem desses Vassalos: A



AUTORES - BREVE BIOGRAFIA 557

Coroa, a Fazenda Real e os Contratadores na Amazonia Colonial. Séculos XVII
e XVIII (Paco Editorial, 2019) e Colonizacdo e Ultramar: a Amazénia colonial
¢ o mundo atlintico portugués. Séculos XVII e XVIII - Editora Cabana, 2021.
Coletanea organizada em coautoria com o Jodo Antdnio Lima.

E-mail: rmnetohistoria@yahoo.com.br

Raul Castilho Lobato

Graduagio em Licenciatura em Histéria pela Universidade Federal do
Para - UFPA (2021).

E-mail: raulclobato@hotmail.com

Roberta Lobao Carvalho

Formada em Histéria Licenciatura plena pela Universidade Estadual do
Maranhido - UEMA, possui mestrado em Histéria Social pela Universidade
Federal Fluminense — UFF e doutorado em Histéria Social da Amazonia pela
Universidade Federal do Para — UFPA. Atualmente é professora de Histé6ria
pelo Instituto Federal de Educagio, Ciéncia e Tecnologia do Maranhio —
IFMA, campus Santa Inés.

E-mail: roberta.carvalho@ifma.edu.br

Roberta Sauaia Martins

Professora de Histéria na educagio bisica do Estado do Pard
(SEDUC-PA) e doutoranda em Histéria Social da Amazoénia (PPHIST-
UFPA). Defendeu no mesmo programa a dissertagdo de mestrado intitulada
“Do Sarampio as perniciozissimas bexigas”: Epidemias no Grao-Pard sete-
centista (1748-1800)”. E integrante do Grupo de Pesquisa “Histéria Indigena
e do Indigenismo na Amazénia” (UFPA/ CNPq). Suas dreas de pesquisa sio:
Histéria da Amazonia, Histéria Colonial, Histéria da Satude e das Doengas.

E-mail: robertasauaia@gmail.com

Roberto Zahluth de Carvalho Junior

Graduado em Histéria e mestre em Histéria Social pela Universidade
Federal do Pard. Doutor em Histéria Social pela Universidade Federal da
Bahia. Professor ligado a4 Secretaria de Educagio do Estado da Bahia.

E-mail: rzahluth@gmail.com



558 IGREJA E RELIGIOSIDADE NA AMAZONIA COLONIAL

Sarah dos Santos Aratjo

Mestra em Histéria Social e doutoranda (Bolsa Capes) pela Universidade
Federal do Amazonas bolsa. Docente do ensino bésico da Secretaria de Estado
de Educagio e Qualidade de Ensino do Amazonas — SEDUC/AM e parte do
quadro de professores colaboradores do curso de graduagio em Histéria da
UNINORTE. Areas de interesse de pesquisa: Histéria Moderna, Inquisi¢do
Portuguesa, Histéria do Brasil Colonial e Histéria da Amazonia.

E-mail: araujosarahsantos@gmail.com

Silvio Ferreira Rodrigues

Historiador com doutorado pela UFPA e intercAimbio de Pesquisa na
Universidade de Roma - La Sapienza. Realiza investiga¢bes nos campos da
histéria social da medicina e da arte; religido e cultura na Amazonia e his-
téria intelectual e ensino de histéria. Recebeu o prémio de melhor ensaio da
Fundagio Cultural do Pard em 2017, integra o GP de Histéria Social da Arte
(UFPA/CNPq), atuando ainda como professor da Escola de Aplicag¢io da
Universidade Federal do Para.

E-mail: silviofr@ufpa.br

Vinicius Zuaniga Melo
Graduagio e Mestrado em Histéria pela Universidade Federal do Para.

Professor efetivo do Instituto Federal de Educagio, Ciéncia e Tecnologia do Para.

E-mail: vinicius.zuniga@hotmail.com

Wania Alexandrino Viana

Doutora em Histéria Social da Amazonia pelo Programa de Pés-
graduagio em Histéria da Universidade Federal do Para (UFPA). Docente no
curso de Licenciatura em Histéria da Universidade Federal do Oeste do Pari

(UFOPA).

E-mail: wania.viana@ufopa.edu.br



